
วิเคราะห์การปฎิบัติวิปัสสนาภาวนาในสามัญญผลสูตร 
An Analysis of Vipassana Practice in Samaññaphala Sutta 

1พรลักษณ์ แม้นบุตร และ 2ธานี สุวรรณประทีป 
1Pronlak Maenbud and 2Thanee Suwanprateep 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Palisuksa Buddhagosa Campus, Thailand.  

E-mail: 1pornlak50411@gmail.com, 2thanee.su@mcu.ac.th. 

Received June 1, 2023; Revised September 4, 2023; Accepted October 14, 2023 

บทคัดย่อ  
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาเนื้อหาและหลักธรรมสำคัญในสามัญญผลสูตร  2) เพื่อศึกษา
วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสามัญญผลสูตร การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร โดยการศึกษาข้อมูลจาก
พระไตรปิฎก อรรถกถา และคัมภีร์ที่เกี่ยวข้อง ปรับปรุง แก้ไข เรียบเรียง สรุปผลการวิจัยในลักษณะเชิงพรรณนา 
ผลการวิจัยพบว่า 1) หลักธรรมต่างๆที่พระภิกษุได้นำมาปฏิบัติที่ปรากฏในสามัญญผลสูตร ได้แก่ อินทรีย์สังวร การ
มีสติสัมปชัญญะ การอยู่อย่างสันโดษ การละนิวรณ์ 5 ทำให้นักบวชในพระพุทธศาสนามีความประพฤติสงบ
เรียบร้อย น่าศรัทธา น่าเลื่อมใส มีวัตรปฏิบัติควรแก่การนับถือ  2) วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสามัญญ
ผลสูตร พบว่าอินทรีย์สังวร คือ การสำรวมระวังอินทรีย์ 6 หรือสำรวมอายตนะ คือสิ่งที่เชื่อมต่อกันก่อให้เกิด
ความรู้สึกมี 2 ประเภทคือ อายตนะภายในและอายตนะภายนอก อายตนะภายในหมายถึงสิ่งที่เชื่อมต่อที่มีอยู่ตาม
ธรรมชาติภายในตัวคนเรามี 6 ประเภท คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ อายตนะภายนอกหรืออารมณ์ หมายถึง สิ่งที่
เชื่อมต่อที่มีอยู่ตามธรรมชาติอยู่ภายนอกตัวคนมี 6 ประเภท คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธรรมารมณ์ การ
เจริญวิปัสสนาต้องกำหนดรูป-นามเป็นอารมณ์ ถ้ากำหนดได้จนเห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา อันเป็นอาการของรูป–
นามตามความเป็นจริง จึงจะเกิดผลประโยชน์สูงสุดจนสามารถเข้าถึงซึ่งมรรคผล นิพพาน  
 
คำสำคัญ: ศึกษาวิเคราะห์; การปฏิบัติวิปัสสนา; สามัญญผลสูตร 
 
Abstract  

This article contained 2  objectives; (1 )  to study the content and important teachings in 
Samaññaphala Sutta, and (2 )  to analyze the practice of Vipassana meditation in Samaññaphala 
Sutta. It was documentary research, by studying data from Tipitaka, commentaries, and related 
scriptures, reviewing, compiling, and summarizing the research results in a descriptive manner, 
and presenting the relevant information in terms of a descriptive report. 

 



1086 | วิเคราะห์การปฎิบัติวิปัสสนาภาวนาในสามัญญผลสูตร 

From the study, it was found that; 1 )  various Buddha’s teachings practiced in Samaññaphala 
Sutta, namely sensual organ awareness, mindfulness and awareness, self-satisfaction, 5 hindrance, 
which help all disciples to have good conduct, peaceful, trustful and respectful character, 2) an 
analysis of insight practice found in Samaññaphala Sutta indicated that control of six faculties or 
sensual organs referring to  the contacts of sensual organs which causes the 6  sensual 
consciousness divided into 2  types; internal consciousness and external consciousness. Internal 
consciousness refers to the 6 types of connections that happen to everyone naturally; eyes, ears, 
nose, tongue, body, mind, and the six external sensual bases which appear as outside; visible 
objects, sounds, smells, tastes, touches, mental objects. The practitioner must contemplate on 
Nama and Rupa as its meditative objects until he has experienced and realized the 
impermanence, suffering, non-self as they really are, which are the true nature of all form and 
name until he will enter the true various states of insight knowledge and attain the Noble Path, 
Fruits and Nibbana in the end. 

 

Keywords: Analysis; Vipassana Practice; Samaññaphala Sutta  
 
บทนำ  
 สามัญญผลสูตร พระสูตรที่ว่าด้วยผลแห่งความเป็นสมณะ   เป็นพระสูตรหนึ่งอยู่ในพระสุตตันตปิฎก ใน
ทีฆนิกาย สีลขันธวรรคที่ได้กล่าวถึงพระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสแก่พระเจ้าอชาตศัตรู กษัตริย์แคว้นมคธ  สมัยหนึ่ง 
พระผู้มีพระภาคประทับ ณ สวนอัมพวันของหมอชีวกโกมารภัจจ์ ใกล้พระนครราชคฤห์ พร้อมด้วยภิกษุสงฆ์หมู่
ใหญ่ประมาณ 1,250 รูป วันนั้นเป็นวันอุโบสถ 15 ค่ำเดือน 2  ในราตรีเพ็ญพระจันทร์เต็มดวง พระเจ้าแผ่นดินมคธ 
พระนามว่า อชาตศัตรูเวเทหีบุตร ทูลถามว่าคนที่มีศิลปะอย่างใดอย่างหนึ่งสามารถนำมาประกอบอาชีพให้เกดิผล
ประจักษ์แล้วนำผลนั้นมาบำรุงเลี้ยงบิดามารดา บุตรภรรยาญาติมิตร ให้เป็นสุขสำราญได้และนำผลบางส่วนมา
บำเพ็ญก็ได้ผลอย่างสูง พระผู้มีพระภาคทรงอธิบายว่าการบวชให้ผลที่เห็นประจักษ์ในปัจจุบัน การบวชมีผล
มากกว่า (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

สามัญญผลสูตรมีหลักธรรมต่างๆที่พระภิกษุได้นำปฏิบัติที่ปรากฏในสามัญญผลสูตร ได้แก่ อินทรีย์สังวร 
การมีสติสัมปชัญญะ การอยู่อย่างสันโดษ การละนิวรณ์ 5 ทำให้นักบวชในพระพุทธศาสนา ที่มีความประพฤติสงบ
เรียบร้อยน่าเลื่อมใส น่าศรัทธา มีวัตรปฏิบัติควรแก่การนับถือเช่น พระอริยบุคคลในระดับต่างๆ หรือผู้ที่มีคุณธรรม
ในอันที่จะทำให้บาปธรรมสิ้นไป คือเป็นผู้ปฏิบัติเพ่ือระงับบาปธรรมทั้งปวง เพ่ือ ลด ละ ทำลายกิเลส หรือผู้ปฏิบัติ
ธรรมที่จะเป็นไปเพื่อความเป็นพระอริยบุคคล (พระพุทธโฆสเถระ, 2554) 
 ด้วยปัญหากับความสำคัญของกิเลสนั้น ทำให้ผู้วิจัยจึงมีความประสงค์จะค้นคว้าในรายละเอียดของคำสอน
ในสามัญญผลสูตรเพิ่มเติม อันมีหลักธรรมที่เป็นข้อปฏิบัติธรรมเพื่อออกจากทุกข์ หากมีการศึกษาความเป็นมา
ความสำคัญเนื้อหาของหลักธรรมและหลักปฏิบัติการเจริญวิปัสสนาภาวนาในสามัญญผลสูตรที่สามารถจะนำ
หลักธรรมมาประยุกต์ใช้ให้เกิดความเข้าใจและเสริมสร้างองค์ความรู้ที่สามารถจะนำมาเป็นพ้ืนฐานแนวทางในการ
ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเพื่อเป็นแนวทางการศึกษาจะเป็นประโยชน์เกื้อกูลต่อผู้ที่สนใจนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตและ
เพ่ือให้พระพุทธศาสนาดำรงสืบต่อไป  
 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2566 | 1087 

วัตถุประสงค์การวิจัย  
1. เพ่ือศึกษาเนื้อหาหลักธรรมสำคัญในสามัญญผลสูตร 
2. เพ่ือศึกษาวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสามัญญผลสูตร 

 
การทบทวนวรรณกรรม 
 ความสำคญัของการวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสามัญญผลสูตร นำไปสู่การบรรลุธรรม ซึ่งต้อง
ผ่านการฝึกฝนอบรมจิตให้เกิดความศรัทธา ความเพียรและมีความอดทนต่อการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาจนเกิด
อินทรีย์แก่กล้า คือ การกำหนดพิจารณารู้ รูปนาม ในปัจจุบัน  
 พระภัททันตะ อาสภมหาเถระ (2513) ได้มีคำอธิบายถึงคำว่า อินทรียสังวรศีล ไว้ในหนังสือวิปัสสนาทีปนี
ฎีกา ว่า  คือการสำรวมระวังตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ไม่ให้เกิดความยินดียินร้ายในเวลาเห็นรูป ฟังเสียง คมกลิ่น ลิ้ม
รส ถูกต้องสัมผัสและรู้ธรรมารมณ์ เป็นต้น หรืออีกนัยหนึ่ง อินทริย์ทั้ง ๖ อย่าง นั้นย่อมสังวรระวังรักษาได้ ฉะนั้น 
เรียกว่าอินทรียสังวรศีล องค์ธรรมได้แก่ สติเป็นประธาน เพราะเมื่อมีการกระทบกับอารมณ์ทั้ง ๖ คือ รูป เสียง 
กลิ่น รส สัมผัส ธรรมมารมณ์นั้น ต้องตั้งสติกำหนดเพื่อป้องกันมิให้กิเลสนิวรณ์อันเป็นอกุศลเข้ามารบกวน  ทำให้
เกิดยินดียินร้ายขึ้นได้ สติอันแรงกล้าก็ย่อมรักษาศีลได้ 
             สามัญญผลสูตร พระสูตรที่ว่าด้วยผลแห่งความเป็นสมณะ  เป็นพระสูตรหนึ่งอยู่ในพระสุตตันตปิฎก ใน
ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ที่ได้กล่าวถึงพระผู้มีพระภาคเจ้าตรัส
แก่พระเจ้าอชาตศัตรู กษัตริย์แคว้นมคธ  สมัยหนึ่ง พระผู้มีพระภาคประทับ ณ สวนอัมพวันของหมอชีวกโกมาร
ภัจจ์ ใกล้พระนครราชคฤห์ พร้อมด้วยภิกษุสงฆ์หมู่ใหญ่ประมาณ 1,250 รูป วันนั้นเป็นวันอุโบสถ 15 ค่ำเดือน 12 
ในราตรีเพ็ญพระจันทร์เต็มดวง พระเจ้าแผ่นดินมคธ พระนามว่า อชาตศัตรูเวเทหีบุตร ทูลถามว่าคนที่มีศิลปะอย่าง
ใดอย่างหนึ่งสามารถนำมาประกอบอาชีพให้เกิดผลประจักษ์แล้วนำผลนั้นมาบำรุงเลี้ยงบิดามารดา บุตรภรรยา
ญาติมิตร ให้เป็นสุขสำราญได้และนำผลบางส่วนมาบำเพ็ญก็ได้ผลอย่างสูง พระผู้มีพระภาคทรงอธิบายว่าการบวช
ให้ผลที่เห็นประจักษ์ในปัจจุบัน การบวชมีผลมากกว่า 
 การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนาโดยอาศัยข้อกําหนดเป็นสิกขาบทที่
พระพุทธเจ้าบัญญัติไว้เป็นกรอบปฏิบัติที่เอ้ือต่อการพัฒนาคุณธรรมภายในให้เจริญขึ้น (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
ป.อ. ปยุตฺโต, 2559) เป็นลักษณะของบรรพชิตที่นําไปสู่ความศรัทธาเลื่อมใสของหมู่ชน สามารถนําความรู้ที่เกิดขึ้น
จากการสัมผัสแหล่งเรียนรู้และสามารถเพิ่มทักษะในการนําไปปฏิบัติได้จริง เมื่อเข้าใจแล้วจึงลงมือปฏิบัติคือ 
ทดลองฝึกปฏิบัติตามที่ได้เรียนมา และการปฏิบัตินี ้จะนําไปสู่ความรู้แจ้ งเห็นจริง (Damnoen et al., 2021) 
การบูรณาหลักคําสอนทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการดําเนินเนินชีวิตในการพัฒนาพฤติกรรมของตนเอง ได้อย่าง
เหมาะสม (พระอรรถชาติ เดชดำรง, 2566) จึงมีความจําเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องนําไปใช้ด้วยความรอบคอบ (Tan & 
Damnoen, 2020) ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตให้มีสมบูรณ์ทั้งร่างกาย จิตใจ สติปัญญา (โยตะ ชัยวรมันกุล  และ
คณะ, 2566) ความรู้ ควบคู่กับการมีคุณธรรม จริยธรรม เป็นการปรับเปลี่ยนทัศนคติและพฤติกรรม ด้วยการ
ปฏิบัติตามหลักเบญจศีลและเบญจธรรมเพื่อการดำเนินชีวิตอย่างสุขสงบ (ปรียพร วิศาลบูรณ์ และคณะ , 2566) 
และมีวัฒนธรรมในการดํารงชีวิตสามารถอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนได้อย่างมีความสุข (Klomkul et al., 2023) 
 สรุปว่าสามัญญผลสูตรมีหลักธรรมต่างๆที่พระภิกษุได้นำปฏิบัติที่ปรากฏในสามัญญผลสูตร ได้แก่ อินทรีย์
สังวร การมีสติสัมปชัญญะ การอยู่อย่างสันโดษ การละนิวรณ์ 5 ทำให้นักบวชในพระพุทธศาสนา ที่มีความ
ประพฤติสงบเรียบร้อยน่าเลื่อมใส น่าศรัทธา มีวัตรปฏิบัติควรแก่การนับถือเช่น พระอริยบุคคลในระดับต่างๆ หรือ
ผู้ที่มีคุณธรรมในอันที่จะทำให้บาปธรรมสิ้นไป คือเป็นผู้ปฏิบัติเพื่อระงับบาปธรรมทั้งปวง เพ่ือ ลด ละ ทำลายกิเลส 
หรือผู้ปฏิบัติธรรมที่จะเป็นไปเพื่อความเป็นพระอริยบุคคล   



1088 | วิเคราะห์การปฎิบัติวิปัสสนาภาวนาในสามัญญผลสูตร 

ระเบียบวิธีวิจัย 
 การศึกษาเร ื ่องการปฏ ิบ ัต ิว ิป ัสสนาภาวนาในสามัญญผลส ูตรในคร ั ้ งน ี ้  เป ็นการว ิจ ัยเอกสาร 
(Documentary Research) โดยผู้วิจัยมุ่งศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับเนื้อหาความเป็นมาหลักธรรมใน
สามัญญผลสูตร และแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสามัญญผลสูตรมีวิธีดำเนินการวิจัยดังนี้ 
  1) ค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) อัน ได้แก่ คัมภีร์พระไตรปิฎก
ภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 อรรถกถาภาษาไทยอรรถกถาฎีกาปกรณวิเสสอื่นๆ ที่
เกี่ยวข้องทำให้ได้ข้อมูลพื้นฐานที่สำคัญเป็นเบื้องต้น  
 2) ค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ศึกษาตำราวิชาการทาง
พระพุทธศาสนาเถรวาทเช่นหนังสือวิปัสสนานัยเป็นต้นผลงานทางวิชาการเอกสารและงานวิจัยต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง
ซึ่งส่วนใหญ่เป็นวิทยานิพนธ์และสารนิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยเพ่ือ
เป็นการอธิบายขยายความเนื้อหาเพ่ิมเติมจากในพระไตรปิฎกอรรถกถาและคัมภีร์ทางพุทธศาสนาเถรวาท  
 3) ศึกษาและวิเคราะห์ข้อมูลเพื่อตรวจสอบความสอดคล้องกับเอกสารชั้นปฐมภูมิ 
 4) สรุปเรียบเรียงและนำเสนอข้อมูลโดยวิธีบรรยายเชิงพรรณนา  
 5) นำเสนอและเผยแพร่ผลงานเพ่ือประโยชน์ต่อการศึกษา  
 
ผลการวิจัย 

เนื้อหาและหลักธรรมในสามัญญผลสูตร 
จากการวิเคราะห์ พบว่าผลที่เกิดขึ้นจากการแสดงธรรมในสามัญญผลสูตร ประกอบด้วยรายละเอียด

ดังน ี ้ความหมายของสามัญญผลสูตร  ค ือพระสูตรที ่แสดงถึงผลของความเป็นสมณะตามแนวทางของ
พระพุทธศาสนาที่เห็นผลได้ในปัจจุบัน เริ่มตั้งแต่ผลที่เกิดในเบื้องต้น เบื้องกลาง และเบื้องสูง คือ เริ่มต้นจากการ
เบาบางไปด้วยกิเลสจนถึงหลุดพ้นหมดสิ้นจากอาสวะกิเลสทั้งปวงได้ในที่สุด และความเป็นมาของสามัญญผลสูตร 
เกิดข้ึนจากเรื่องราวการถามถึงปัญหาข้อสงสัยของพระเจ้าอชาตศัตรูพระเจ้าแผ่นดินมคธ ในเรื่องประโยชน์ที่เห็นได้
ในปัจจุบันจากการประพฤติตนเป็นนักบวชหรือเป็นสมณะแก่พระพุทธองค์จนพระเจ้าอชาตศัตรูเข้าใจหายสงสัยได้
และปฏิญญาพระองค์เป็นอุบาสกถึงพระรัตนตรัยเป็นสรณะตลอดชีวิตโดยพระพุทธองค์ได้ทรงอธิบายให้เห็นผล
ของความเป็นสมณะตามแนวทางของพระพุทธศาสนาได้ในปัจจุบัน 3 ประการคือ    

1. สมณะที่ได้รับผลเห็นประจักษ์ในเบื้องต้น ได้แก่ผลที่ทำให้สมณะในพระพุทธศาสนาหลุดพ้นจาก
ฐานะเดิม ไม่ต้องอยู่ภายใต้อำนาจของกิเลส มีความเป็นอิสรภาพ เพราะไม่ต้องวุ่นวายใช้ชีวิตอย่างผู้ครองเรือน ที่
ยังต้องข้องเก่ียวด้วยเครื่องเศร้าหมอง คือ กาม เกียรติยศ และชื่อเสียงเงินทอง เป็นต้น       

2. สมณะที่ได้รับผลเห็นประจักษ์ในเบื้องกลางได้แก่ผลที่ทำให้สมณะในพระพุทธศาสนาได้บรรลุ ฌาน
ที่ 1 ถึง 4 เพราะมีศีลที่สมบูรณ์ตั้งแต่จุลศีล มัชฌิมศีล มหาศีล ตลอดจนระมัดระวังสำรวมอินทรีย์มีสติสัมปชัญญะ 
มีความสันโดษ และละนิวรณ์ทั้ง 5 ประการซึ่งถือว่าเป็นการละกิเลสอย่างกลางได้    

 3. สมณะที่ได้รับผลเห็นประจักษ์ในเบื้องสูง ได้แก่ผลที่ทำให้สมณะในพระพุทธศาสนาได้วิชชา 8 อัน
เริ่มแต่การได้วิปัสสนาญาณ มโนมยิทธิญาณ อิทธิวิธิญาณ ทิพยโสตญาณ เจโตปริยญาณปุพเพนิวาสานุสสติญาณ 
จุตูปปาตญาณและอาสวักขยญาณ ซึ่งเป็นญาณท่ีมีความสำคัญมาก กล่าวคือเป็นญาณ ที่สามารถทำให้หลุดพ้นจาก
อาสวะกิเลสทั้งปวงโดยไม่หวนคืนกลับมาใหม่ได้อีก 
     
 
 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2566 | 1089 

วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสามัญญผลสูตร  
 การสำรวมระวังอินทรีย์ 6 หรือสำรวมอายตนะ ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา อายตนะ หมายถึง สิ่งที่
เชื่อมต่อกันก่อให้เกิดความรู้สึกมี 2 ประเภทคือ อายตนะภายในและอายตนะภายนอก อายตนะภายในหมายถึงสิ่ง
ที่เชื่อมต่อที่มีอยู่ตามธรรมชาติภายในตัวคนเรามี 6 ประเภท คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ อายตนะภายนอกหรือ
อารมณ์ หมายถึง สิ่งที่เชื ่อมต่อที ่มีอยู่ตามธรรมชาติอยู่ภายนอกตัวคนมี 6 ประเภท คือ รูป เสียง กลิ่น รส 
โผฏฐัพพะ ธรรมารมณ์ ซึ่งสิ่งทั้ง 2 อย่างนี้มาประจวบกันทำให้เกิดกระบวนการรับรู้เรียกว่า “ผัสสะ”เกิดเป็น
ความรู้สึก 6 ด้าน คือ ตาได้เห็นรูป หูได้ยินเสียง จมูกได้ดมกลิ่น ลิ้นได้ลิ้มรสเปรี้ยว หวาน มัน เค็ม กายได้สัมผัสจับ
ต้อง อ่อน แข็ง ใจมีความรู้สึกนึกคิดและมีความสำคัญอย่างยิ่งต่อสิ่งที่ได้รับรู้ในความเป็นไปในชีวิตประจำวันของ
มนุษย ์(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2553) 
 การเจริญวิปัสสนาต้องกำหนดรูป–นามเป็นอารมณ์ ถ้าผิดจากการกำหนดรูป–นามเสียแล้ว ก็หาใช่
วิปัสสนาภาวนาไม่ วิปัสสนาวิญญาณกลับเวียนมาแต่อารมณ์ ไม่พ้นนามรูป อ่ืนจากนามรูปย่อมเป็นไปไม่ได้  ผู้มีศีล
บริสุทธิ์ดี ตั้งมั่นอยู่ในความสันโดษด้วยปัจจัย 4 กำหนดนามรูปพร้อมปัจจัยบำเพ็ญวิปัสสนา ระลึกรู้และพิจารณา
สภาวธรรมทั้งหลายที่เกิดขึ้น ให้เห็นเป็นไปตามความเป็นจริงของอริยสัจ 4  เพ่ือดำเนินไปสู่เป้าหมายอันสูงสุดของ
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา คือ มรรค ผล นิพพาน ดังนั้น การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาจะเกิดผลสำเร็จได้ ต้องอาศัย
สติสัมปชัญญะเป็นหลักสำคัญ ในสภาวธรรมที่เกิดขึ้นในขณะปัจจุบันอารมณ์ เห็นโดยความเป็นไตรลักษณะตาม
ความเป็นจริงของสัจจะธรรม ที่เกิดขึ้นของรูปนาม โดยภิกษุผู้ปฎิบัติธรรมพึงยินดีในภาวนาและละปหานะ ภิกษุ
ผู้ปฎิบัติธรรมพึงเจริญสัมมัปปธาน 4 อยู่ พึงเจริญอิทธิบาท 4 อยู่ พึงเจริญอินทรีย์  อยู่ พึงเจริญพละ 5 อยู่ พึง
เจริญโพชฌงค์  7 อยู่ พึงเจริญอนุปัสสนา 7 อยู่ พึงเจริญมหาวิปัสสนา 18 อยู่ พึงเจริญโพธิปักขิยธรรม 37 อยู่ 
เป็นอริยวงศ์ข้อที่ 4 ข้อปฏิบัตินี้ถือว่าเป็นเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา เพราะมุ่งแสดงถึงธรรมที่เป็นส่วนแห่ง
การปฏิบัติเพ่ือบรรลุธรรม และธรรมที่ลึกซึ้ง 4 หมวดมีสติปัฏฐาน 4 เป็นต้น ธรรมเหล่านี้จัดเป็นธรรมที่เป็นฝักฝ่าย
แห่งการตรัสรู้ หรือโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ เป็นธรรมที่ภิกษุในพระพุทธศาสนาต้องยินดีในการทําให้เกิดขึ้น 
ภิกษุผู้ปฎิบัติธรรมควรเจริญอริยวังสปฏิปทาข้อที่ 4 โดยความมุ่งหมายแล้วได้แก่ หลักการปฏิบัติเพื่อบรรลุธรรม 
ธรรมเหล่านี้เป็นธรรมอันเป็นฝักฝ่ายแห่งความตรัสรู้ คือ เกื้อกูลแก่การตรัสรู้ เกื้อหนุนแก่อริยมรรคเป็นที่น่าสังเกต
ว่า อรรถกถาอริยวังสสูตรไม่ได้ระบุวิธีปฏิบัติสําหรับเจริญกุศลและละอกุศลไว้ชัดเจนนัก แต่เมื่อพิจารณาจาก
สาระสําคัญแล้วพบว่า ความมุ่งหมายของปฏิปทาข้อนี้คือ การพัฒนาตนสู่ความเป็นพระอริยเจ้า ดังนั้น ปฏิปทาข้อ
ที่ 4 ของอริยวงศ์นี้หมายรวมถึงข้อปฏิบัติอื่น ๆ ที่มีลักษณะคล้ายกับโพธิปักขิยธรรม 37 ประการด้วยนิวรณ์มี
ความหมายคือ เครื่องหน่วงเหนี่ยว เครื่องกางกั้น เครื่องรัดรึง เครื่องตรึงตราประกอบไปด้วย กามฉันทะ พยาบาท 
ถีนมิทธะ อุทธัจจกุกกุจจะ และวิจิกิจฉา ทอนกำลังปัญญา เพราะทำวิปัสสนาปัญญาให้เสื่อมกำลัง เป็นธรรมที่เป็น
ข้าศึกต่อต่อการเจริญภาวนาสมาธินิวรณ์จึงเป็นสังขารขันธ์ปรุงแต่งจิตชนิดหนึ่งในทางอกุศล ในขณะเดียวกัน 
นิวรณ์ตัวเดียวกันนี้เป็นธรรมารมณ์ชนิดหนึ่งซึ่งเป็นอุปกรณ์สำหรับการฝึกฝนตามหลักในมหาสติปัฏฐานสูตร โดยรู้
ชัดถึงนิวรณ์ทั้ง 5 ที่มีอยู่ภายในของเรา เพ่ือให้เกิดสติ รู้เท่าทันนิวรณ์ มิให้นิวรณ์ครอบงำจิต และ พิจารณาสภาวะ
นิวรณ์ ตามความเป็นจริง นิวรณ์แต่ละตัวมีสภาวะดังนี้ 
 การเจริญวิปัสสนาภาวนาให้บรรลุถึงมรรคผลนิพพานได้จริง ในพระคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา 
ท่านได้รจนาไว้ ที่แสดงอ้างอิงหลักฐานที่มาของแต่ละข้อความไว้อย่างชัดเจน ระบุเชิงอรรถไว้ครบถ้วนดังที่กล่าวมา
ข้างต้น  เมื่อสติ สัมปชัญญะ และ ความเพียร เจริญขึ้น มีความต่อเนื่องและเข้มแข็ง  นิวรณ์จะค่อย ๆ บรรเทาลง 
จนนิวรณ์ที่เกิดขึ้นไม่มีอิทธิพลเหนือจิตใจ ผู้ปฏิบัติสามารถควบคุม กาย วาจา และ ใจ ไม่ให้ไหลตามกระแสนิวรณ์
ได้ ปัญหาต่าง ๆ ที่เกิดจากนิวรณ์จะค่อย ๆ บรรเทาหรือลดลงตาม ผู้ที่มีสติสัมปชัญญะ สามารถยั้บยั้งต้านทานแรง
นิวรณ์ ก่อนจะทำอะไรจะพิจารณาใคร่ครวญผลดี ผลเสียและ ไม่ทำตามกิเลส อันเป็นการตอบสนองนิวรณ์ 



1090 | วิเคราะห์การปฎิบัติวิปัสสนาภาวนาในสามัญญผลสูตร 

หลักธรรมที่กล่าวมาแล้วนี้ เป็นการปฏิบัติกรรมฐาน อันจะช่วยเกื้อกูลให้การปฏิบัติกรรมฐานบรรลุสู่ผลสำเร็จ โดย
มุ่งหวังให้ผู้ปฏิบัติมีการพัฒนาอินทรีย์ เพ่ือให้เกิดวิปัสสนาญาณตามลำดับที่สมบูรณ์ จนบรรลุมรรคผล นิพพาน 
 
อภิปรายผลการวิจัย  
  ผลจากการวิจัยพบว่าเมื่อผู้ใดปฏิบัติตามหลักธรรมและรักษาศิลตามในสามัญญผลสูตรแล้วจะสามารถ
นำมาเป็นพื้นฐานแนวทางในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเพื่อเป็นแนวทางการศึกษาจะเป็นประโยชน์ทั้งนี้อาจเป็น
การเกื้อกูลต่อผู้ที่สนใจนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตและเพ่ือให้พระพุทธศาสนาดำรงสืบต่อไป เพราะผู้สมบูรณ์ด้วยศีล
สมบูรณ์จะไม่ละเลยที่จะระมัดระวังไม่ให้เกิดข้อผิดพลาด ระลึกอยู่เสมอ ไม่ให้จิตตกต่ำ ประพฤติตามครรลองครอง
ธรรม ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “การทำจิตให้บริสุทธิ์ปราศจากบาปทั้งปวง มีจิตไม่พยาบาท มีความเมตตาต่อ
สรรพสัตว์ ปราศจากความง่วงเหงาหาวนอน มีสติสัมปชัญญะอยู่ ทำจิตให้บริสุทธิ์ ไม่ฟุ้งซ่าน มีจิตสงบภายใน ชำระ
จิตให้บริสุทธิ์ไม่มีความลังเลสงสัยในพระพุทธ พระธรรมและพระสงฆ์ได้แล้ว มีกุศลธรรมอยู่  กำลังปัญญาย่อม
เกิดข้ึนได”้ หากไม่ปฏิบัติตามนี้ก็จะเกิดผลเสียอาจจะทำให้จิตตกต่ำนำไปสู่อกุศลธรรมได้ แนวทางแห่งการดับทุกข์
หรือความสิ้นไปแห่งกิเลสทั้งปวง ที่เป็นทางให้ถึงอสังขตธรรม (นิพพาน) ได้แก่ สมถะและวิปัสสนา โดยการอบรม
พัฒนาปัญญาให้รู้ตามความเป็นจริง ด้วยการเจริญวิปัสสนาตามแนวทางที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ สติปัฏฐาน 4 (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนาโดยอาศัย
ข้อกําหนดเป็นสิกขาบทที่พระพุทธเจ้าบัญญัติไว้เป็นกรอบปฏิบัติที่เอื้อต่อการพัฒนาคุณธรรมภายในให้เจริญขึ้น 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2559) เป็นลักษณะของบรรพชิตที่นําไปสู่ความศรัทธาเลื่อมใสของหมู่
ชน สามารถนําความรู้ที ่เกิดขึ้นจากการสัมผัสแหล่งเรียนรู ้และสามารถเพิ่มทักษะในการนําไปปฏิบัติได้จริง   
(พระอำพัน นิลใน และ ธานี สุวรรณประทีป, 2565)  เมื่อเข้าใจแล้วจึงลงมือปฏิบัติคือ ทดลองฝึกปฏิบัติตามที่ได้
เรียนมา และการปฏิบัตินี้จะนําไปสู่ความรู้แจ้งเห็นจริง (Damnoen et al., 2021) การบูรณาหลักคําสอนทาง
พระพุทธศาสนาไปใช้ในการดําเนินเนินชีวิตในการพัฒนาพฤติกรรมของตนเองได้อย่างเหมาะสม (พระอรรถชาติ 
เดชดำรง, 2566) จึงมีความจําเป็นอย่างยิ่งท่ีจะต้องนําไปใช้ด้วยความรอบคอบ (Tan & Damnoen, 2020) ในการ
พัฒนาคุณภาพชีวิตให้มีสมบูรณ์ทั้งร่างกาย จิตใจ สติปัญญา (โยตะ ชัยวรมันกุล และคณะ , 2566) ความรู้ ควบคู่
กับการมีคุณธรรม จริยธรรม เป็นการปรับเปลี่ยนทัศนคติและพฤติกรรม ด้วยการปฏิบัติตามหลักเบญจศีลและ
เบญจธรรมเพื ่อการดำเนินชีวิตอย่างสุขสงบ (ปรียพร วิศาลบูรณ์ และคณะ , 2566) และมีวัฒนธรรมในการ
ดํารงชีวิตสามารถอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนได้อย่างมีความสุข (Klomkul et al., 2023) 

จุดหมายสูงสุดในทางพระพุทธศาสนา คือ การแสวงหาเพ่ือหลีกออกจากทุกข์ เพ่ือความพ้นจากทุกข์ เพ่ือ
หนทางแห่งการดับทุกข์ อันเป็นแนวทางพัฒนายกสภาพจิตใจของมนุษย์เพ่ือให้เกิดการพัฒนาทางปัญญา 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

การปฎิบัติวิปัสสนาภาวนาในสามัญญผลสูตรเป็นกระบวนการฝึกฝนจิตใจให้สามารถดำเนินชีวิตให้มี
ความสุข ให้ความสำคัญกับการรักษาศิลเพราะศิลเป็นเกราะป้องกันรักษาไม่ให้อกุศลเกิด ส่งผลต่อการประพฤติ
ปฏิบัติธรรมให้มีความเจริญก้าวหน้าไม่มีอุปสรรคขวางกั้น สามารถบรรลุธรรมจนถึงซ่ึงมรรคผล นิพพาน 

 
สรุป 

หลักธรรมต่างๆที ่พระภิกษุได้นำมาปฏิบัติที ่ปรากฏในสามัญญผลสูตร ได้แก่ อินทรีย์สังวร การมี
สติสัมปชัญญะ การอยู่อย่างสันโดษ การละนิวรณ์ 5 ทำให้นักบวชในพระพุทธศาสนามีความประพฤติสงบเรียบร้อย 
น่าศรัทธา น่าเลื่อมใส มีวัตรปฏิบัติควรแก่การนับถือ  การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสามัญญผลสูตร พบว่าอินทรีย์



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2566 | 1091 

สังวร คือ การสำรวมระวังอินทรีย์ 6 หรือสำรวมอายตนะ คือสิ่งที่เชื่อมต่อกันก่อให้เกิดความรู้สึกมี 2 ประเภทคือ 
อายตนะภายในและอายตนะภายนอก อายตนะภายในหมายถึงสิ่งที่เชื่อมต่อที่มีอยู่ตามธรรมชาติภายในตัวคนเรามี 
6 ประเภท คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ อายตนะภายนอกหรืออารมณ์ หมายถึง สิ่งที่เชื่อมต่อที่มีอยู่ตามธรรมชาติ
อยู่ภายนอกตัวคนมี 6 ประเภท คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธรรมารมณ์ การเจริญวิปัสสนาต้องกำหนดรูป -
นามเป็นอารมณ์  ถ้ากำหนดได้เห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา อันเป็นอาการของรูป–นามตามความเป็นจริง จึงจะเกิด
ผลประโยชน์สูงสุดจนสามารถเข้าถึงซึ่งมรรคผล นิพพาน 

 
ข้อเสนอแนะ  
          จากผลการวิจัย ผู้วิจยัมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 

ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติควรนำหลักธรรมมาการจัดการกับปฏิบัติธรรมอย่างต่อเนื่อง แบบระยะ

ยาว สามารถ อยู่ปฏิบัติธรรมได้แบบไม่จำกัดเวลา สำนักปฏิบัติธรรมควรมีพระวิปัสสนาจารย์คอยดูแล และสอบ
อารมณ์ผู้ปฏิบัติธรรมเป็นประจำ เพ่ือ ความเข้าใจ และความก้าวหน้าในการปฏิบัติ 

ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
1. ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องสมณะที่ปรากฏในพระวินัยปิฎก    
2. ศึกษาวิเคราะห์ผลกระทบที่มีต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของสมณะในสมัยพุทธกาล 

 
เอกสารอ้างอิง  
ปรียพร วิศาลบูรณ์, สุรัมภา รอดมณี, เนาวนิจ พ่ึงจันทรเดช และ เบญญาภา ทนต์ประเสริฐเวช. (2566). จิตบำบัด

ตามแนวพุทธจิต: บทวิเคราะห์ในมิต ิทางการพยาบาล . วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์, 6(1), 120-140. 

พระพุทธโฆสเถระ. (2554). คัมภีร์วิสุทธิมรรค แปลโดยสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร). พิมพ์                                                                                                          
ครั้งที่ 10). กรุงเทพฯ: ธนาเพรส. 

พระภัททันตะ อาสภมหาเถระ. (2513).  วิปัสสนาทีปนีฎีกา. ชลบุรี: วัดภัททันตะอาสภาราม.  
พระราชวรมุนี และคณะ. (2538). วิมุตติมรรค. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: เคล็ดไทย. 
พระอรรถชาติ เดชดำรง. (2566). การแบ่งช ่วงชั ้นทางสังคม : มุมมองของศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู และ

พระพุทธศาสนา. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 5(2), 481-492. 
พระอำพัน นิลใน และ ธานี สุวรรณประทีป. (2565). การปฏิบัติวิปัสสนาในวิตถตธนสูตร. วารสารสหวิทยาการ

มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 5(2), 538-545. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2553). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาอรรถกถา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย.  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
โยตะ ชัยวรมันกุล, พระครูโสภณวีรานุวัตร, สุพัฒน์ ชัยวรรณ์, สายน้ำผึ้ง รัตนงาม และ ธนัชพร เกตุคง. (2566). 

พุทธนวัตกรรมภาวนา 4 เพื ่อเพิ ่มพลังของผู้สูงอายุ อำเภอสามพราน จังหวัดนครปฐม. วารสารสห
วิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 6(2), 611-625. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2559). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. (พิมพ์ครั้งที่ 47). กรุงเทพฯ: เพ็ท
แอนด์โฮม.  



1092 | วิเคราะห์การปฎิบัติวิปัสสนาภาวนาในสามัญญผลสูตร 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 31). 
กรุงเทพฯ: สหธรรมิก. 

Damnoen, P. S., Siri, P., Supattho, P. S., & Kaewwilai, K.  (2021). The Development of Student 
Characteristics in According to the Nawaluk Framework of the Buddhist integration of 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College. Asia Pacific Journal of Religions and 
Cultures, 5(2), 126–135.  

Klomkul, L., Damnoen, S., Sawasdee, U., & Wilairadtanakun, A. (2023). Network Development of 
Buddhist Communication Innovative Space For Media Literacy of Thai Youths. Journal of 
Namibian Studies: History Politics Culture, 35, 919-935. 

Tan, C. C., & Damnoen, P. S. (2020 ) .  Buddhist Noble Eightfold Path Approach in the Study of 
Consumer and Organizational Behaviors. Journal of MCU Peace Studies, 8(1), 1–20. 

 


