
วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกายสูตร 
An Analytical Study of Implication in Vipassana Through Gaya Sutta 

1พระสุชาติ ศักดิ์ศรีนภากุล และ 2วิโรจน์ คุ้มครอง 
1Phra Suchat Saksrinapakul and 2Viroj Koomkrong  

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Palisuksa Buddhagosa Campus, Thailand. 
E-mail: 1jlertkovit@gmail.com, 2koom-krong9@hotmail.com 

Received June 1, 2023; Revised September 4, 2023; Accepted 16 October, 2023 

 
บทคดัย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์ในการศึกษา 2 ประการ คือ 1) เพื่อศึกษาเนื้อหาและหลักธรรมในกายสูตร ๒) 
เพื่อศึกษาวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกายสูตร การวิจัยเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการศึกษาข้อมูลจาก 
พระไตรปิฎก อรรถกถา ปกรณ์วิเสสและคัมภีร์อื ่น ๆ ที่เกี ่ยวข้อง เรียบเรียงบรรยาย และนำเสนอผลการวิจัยใน
ลักษณะพรรณนา ผลการวิจัยพบว่า 1) กายสูตร เป็นพระสูตร ว่าด้วยกายนี้ดำรงอยู่ได้ด้วยอาหาร อาศัยอาหารจึง
ดำรงอยู่ได้ ขาดอาหารก็ดำรงอยู่ไม่ได้ มีหลักธรรมสำคัญกล่าวคือ นิวรณ์ 5 คือ กามฉันทะนิวรณ์ พยาบาทนิวรณ์  
ถีนมิทธะนิวรณ์ อุทธัจจกุกกุจจะนิวรณ์ วิจิกิจฉานิวรณ์ อันเป็นอกุศลที่เกิดขึ้นกับจิต 2) การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาใน
กายสูตร พบว่า การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกายสูตร พบว่า เป็นการอบรมสติเพื่อก่อให้เกิดปัญญา เพื่อเข้าไปรู้แจ้ง
ความเป็นจริงของนิวรณ์ 5 อันเป็นสภาพธรรมไม่ให้บรรลุความดี เครื่องขวางกั้นในการบรรลุธรรม และการละนิวรณ์ 5 
โดยการโยนิโสมนสิการ เป็นเหตุก่อให้เกิดสติและพัฒนาปัญญาในโพชฌงค์ 7 ให้มีความสมดุล ในการปฏิบัติ วิปัสสนา
ตามหลักสติปัฏฐาน 4 เพ่ือพัฒนาสติปัญญาญาณเห็นแจ้งประจักษ์จิตถึงความเกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป หรือความไม่เที่ยง 
ความทุกข์ และความไม่มีตัวตน เข้าไปรู้แจ้งของรูปนาม อันจะนำไปสู่การปฏิบัติเพื่อบรรลุธรรม คือ พระอริยบุคคล 
ได้แก่ พระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี และพระอรหันต์ 

 
คำสำคัญ: การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา; กายสูตร; โยนิโสมนสิการ 
 

Abstract 

This research paper contains two objectives: 1) study the content and Dhamma found 
in Gaya Sutta, 2) analysis of Vipassana meditation practice found in Gaya Sutta by studying data 
from Theravada Buddhist scriptures, namely Tipitaka, commentaries, Pakornvisesa and other 
related scriptures, compiled, descriptive and examined by experts. From study, it was found that; 

Gaya Sutta was a discourse mentioned the nature of flesh body continued by food, by 
food it exists, without food one cannot survive. It also contains the teaching of Five Hindrances; 



1052 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกายสูตร 

Sensual desire, ill-will, sloth and torpor, distraction and remorse and doubt, blocking the mind 
withing unwholesome, supported by rooted defilements, it was a barrier of good deeds, and the 
path to enlightenment, Nibbana attainment, this Nivarana was suppressed by clear 
comprehension or Yonisomanasikara, consideration and insight on the true nature of all which 
leads to 7 enlightenment factors, i.e., mindfulness, Dhamma analysis, effort, zest, tranquility, 
concentration and equanimity. This virtue leads to complete mental growth for final truth 
realization through continuously observing the true state of all phenomena as they really are.  

An analysis of Vipassana meditation in Gaya Sutta showed that the practice focuses on 
contemplating the 5 mental hindrances or Nivarana and how to abandon it by following 
Yonisomanasikara which leads to the state of 7 enlightenment factors in which it causes the rise 
of Mahasatipatthana balance through the direct insight knowledge seeing all as arising, existing, 
passing away, or impermanence, suffering, and non-self. The insight knowledge penetrates the 
name and forms leading to enlightenment or Noble One; Sotapanna, Sakadagami, Anagamñ and 
Arahanta. 
 

Keywords: Vipassana Meditation; Gaya Sutta; Yonisomanasikara 
 
บทนำ  

พระพุทธศสานาได้อุบัติเกิดขึ้นในโลกนี้โดยมีพระพุทธเจ้าทรงเป็นพระมหาศาสดาเอกบุรุษตรัสรู้
อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ พระผู้มีพระภาคทรงมีญาณทัสสนะตามเป็นจริงในอริยสัจจ์ 4 ครบวนรอบ 3 มีอาการ 
12 (ติปริวฏฺฏํ ทฺวาทสาการํ ยถาภูตํ ฌาณทสฺสนํ) อย่างนี้แล้ว จึงปฏิญาณพระองค์ได้ว่าทรงบรรลุอนุตตรสัมมา
สัมโพธิญาณแล้ว (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2552) ได้ประกาศศาสนาพุทธขึ้นมาได้มีหลักธรรมคำสั่งสอน
มากมายเป็นศาสตร์ที่มุ่งตอบปัญหาที่ว่าทำอย่างไรเราจะเข้าถึงความพ้นทุกข์อย่างสิ้นเชิงได้เพราะมนุษย์ไม่รู้ความ
จริงว่าร่างกายจิตใจนี้เป็นกองทุกข์แท้ ๆ ไม่มีทางทำให้เกิดความสุขได้ เพราะหาความสุขหรือหนีความทุกข์มาก
เพียงใด จิตใจก็ยิ่งมีภาระและมีความทุกข์มากขึ้นเพียงนั้น เพราะไม่ว่าจะดิ้นรนเพียงใด ความสุขที่ได้มาก็ไม่เคยเต็ม
อิ่ม หรือมิฉะนั้นก็จืดจางอย่างรวดเร็วเสมอ พระพุทธศาสนาไม่ได้สอนให้แสวงหาความสุขชนิดที่เป็นภาพลวงตา
เหล่านั้น แต่สอนให้เรียนรู้ทุกข์ซึ่งเป็นความจริงของชีวิต มีแต่พระพุทธศาสนาเท่านั้นที่ตอบปัญหาเรื่องทุกข์ได้
โดยตรง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2560) รวมทั้งบอกสาเหตุของความทุกข์ และบอกวิธีเจริญ
ภาวนาเพื่อความพ้นทุกข์อย่างสิ้นเชิง (พระโสภณมหาเถระ มหาสียาดอ, 2562)  

เป้าหมายของพระพุทธศาสนา คือ ความหลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวงโดยสิ้นเชิง ดับภพชาติหยุดการเวียน
ว่ายตายเกิด วิธีที่จะรอดพ้นจากความทุกข์ทรมานเหล่านี้ได้ก็มีอยู่เพียงวิธีเดียวเท่านั้นนั่นก็คือ “การไม่เกิดอีก” 
เพราะเมื่อไม่เกิดอีก เราก็ไม่ต้องแก่ ไม่ต้องเจ็บ ไม่ต้องตาย และไม่ต้องตกนรกอีกต่อไปการเจริญวิปัสสนาภาวนา
ตามแนวทางสติปัฏฐาน 4 (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) อันเป็นทางสายเอกสายเดียวเท่านั้น 
เป็นการปฏิบัติเดียวที่สามารถบรรลุเข้าสู่มรรค ผล นิพพาน ตัดกระแสธรรมชาติให้ขาดสะบั้นลงได้อย่างเด็ดขาด 
สามารถกำจัดกิเลสตัณหา อันเป็นสาเหตุที่ก่อให้เกิดการถือกำเนิดภพใหม่ได้เพราะกิเลสตัณหานี้แหละเป็นเชื้อเหตุ
ให้ไปถือกำเนิดในภพใหม่ จึงมีความจําเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องนําไปใช้ด้วยความรอบคอบ (Tan & Damnoen, 
2020) การบูรณาหลักคําสอนทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการดําเนินเนินชีวิตในการพัฒนาพฤติกรรมของตนเอง 
(พระอำพัน นิลใน และ ธานี สุวรรณประทีป , 2565) มีความรู ้ ควบคู ่กับการมีคุณธรรม จริยธรรม เป็นการ



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่5 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2566 | 1053 

ปรับเปลี่ยนทัศนคติและพฤติกรรม (Damnoen et al., 2021) เพ่ือการดำเนินชีวิตอย่างสุขสงบ การฝึกฝนจิตใจให้
สงบเพื่อจะได้เห็นโลกและชีวิตตรงไปตามความเป็นจริง มนุษย์จึงควรฝึกฝนจิตใจให้หลุดพ้นจากความทุกข์  
(ปรียพร วิศาลบูรณ์ และคณะ, 2566; พระอรรถชาติ เดชดำรง, 2566) อันเป็นเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา 

พระสูตรที่เป็นหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้านั้น สำหรับในกายสูตร เป็นพระสูตรว่าด้วยอุปมาด้วย
กาย มีเรื่องเกิดขึ้นที่กรุงสาวัตถีพระพุทธองค์ตรัสกับภิกษุทั้งหลายว่า “ภิกษุทั้งหลาย กายนี้ดำรงอยู่ได้ด้วยอาหาร 
อาศัยอาหารจึงดำรงอยู่ได้ ขาดอาหารก็ดำรงอยู่” แม้ฉันใด นิวรณ์ 5 ประการก็ฉันนั้นเหมือนกัน ดำรงอยู่ได้ด้วย
อาหาร อาศัยอาหารจึงดำรงอยู่ได้ ขาดอาหารก็ดำรงอยู่ไม่ได้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2552) ภิกษุทั้งหลาย
กายนี้ดำรงอยู่ได้ด้วยอาหาร อาศัยอาหารจึงดำรงอยู่ได้ ขาดอาหารก็ดำรงอยู่ไม่ได้ แม้ฉันใดโพชฌงค์ 7 ประการนี้ก็
ฉันนั้นเหมือนกันอยู่ได้ด้วยอาหาร อาศัยอาหารจึงดำรงอยู่ได้ขาดอาหารก็ดำรงอยู่ไม่ได้ เพราะเหตุใดพระพุทธเจ้า
จึงตรัสอย่างนั้น  

ด้วยเหตุดังกล่าวมาขั้นต้น ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษาเรื่อง ศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกายสูตร อันมี
หลักธรรมที่เป็นข้อปฏิบัติธรรม เพ่ือออกจากทุกข์ได้ หากมีการศึกษาความเป็นมาความสำคัญเนื้อหา และแนวทาง
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกายสูตร ที่สามารถจะนำหลักธรรมไปประยุกต์และปฏิบัติได้ และเสริมสร้างองค์
ความรู้ที่สามารถน้อมนำเป็นบาทฐานแนวทางในการปฏิบัติวิปัสสนา เพื่อเป็นแนวทางการศึกษาจะเป็นประโยชน์
นำไปประยุกต์ให้แก่พุทธศาสนิกชนสืบต่อไป 
   
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพ่ือศึกษาเนื้อหาและหลักธรรมในกายสูตร  
2. เพ่ือศึกษาวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกายสูตร 

 
การทบทวนวรรณกรรม 
 ความสำคัญของกายสูตร พระสูตรที่ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎกเล่มที่ 19 พระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย 
มหาวารวรรค 2 กายสูตรว่าด้วยอุปมาด้วยกาย กายสูตรเป็นพระสูตรในปัพพตวรรค หมวดว่าด้วยขุนเขา ชื่อวรรค
นี้ตั้งตามชื่อพระสูตรที่ 1 ในวรรคนี้ ซึ่งมีพระสูตรทั้งหมด 10 สูตร กายสูตรเป็น 1 ใน 10 พระสูตรปัพพตวรรค โดย
กายสูตร เป็นพระสูตรที่ 3 ของวรรคนี้ ชื่อว่า กายสูตร (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) พระผู้มี
พระภาคเจ้าตรัสกับภิกษุท้ังหลายว่า “กายนี้ดำรงอยู่ได้ด้วยอาหาร อาศัยอาหารจึงดำรงอยู่ได้ ขาดอาหารก็ดำรงอยู่
ไม่ได้ แม้ฉันใด นิวรณ์ 5 ประการก็ฉันนั้นเหมือนกัน ดำรงอยู่ได้ด้วยอาหาร อาศัยอาหารจึงดำรงอยู่ได้ ขาดอาหารก็
ดำรงอยู่ไม่ได้” และตรัสว่า ภิกษุทั้งหลาย “กายนี้ดำรงอยู่ได้ด้วยอาหาร อาศัยอาหารจึงดำรงอยู่ได้ ขาดอาหารก็
ดำรงอยู่ไม่ได้ แม้ฉันใดโพชฌงค์ 7 ประการนี้ก็ฉันนั้นเหมือนกัน อยู่ได้ด้วยอาหาร อาศัยอาหารจึงดำรงอยู่ได้ ขาด
อาหารก็ดำรงอยู่ไม่ได้”  
 กายสูตรเป็นพระสูตรที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่ภิกษุทั้งหลายว่าด้วยธรรมที่พึงละทางกายให้กิเลสจาก
หยาบไปหาละเอียดตามลำดับ อบรมจิตและพัฒนาปัญญาโดยมีสติมีความเพียร กำหนดรู้รูปนามในปัจจุบันขณะ
ตามหลักสติปัฏฐาน 4 เพื่อให้เกิดปัญญาญาณรู้แจ้งตามความเป็นจริงหลุดพ้นจากกิเลสตัณหาและทำให้แจ้งพระ
นิพพานในที่สุด อันเป็นที่ตั้งแห่งสติปัฏฐาน ด้วยการพิจารณาเห็นอารมณ์ภายใน ภายนอก หรือทั้งภายในและ
ภายนอก เห็นเหตุเกิด เหตุดับ หรือทั้งเหตุเกิดและเหตุดับ มีสติเพื่อไว้เจริญ สติและญาณ ไม่ยึดมั่นตัณหา และทิฎฐิ 
เข้ามาอิงอาศัย เนื้อความในกายสูตรว่า สติปัฏฐาน 4 ประการที่บุคคลเจริญอย่างไร ทำให้มากแล้วอย่างไร จึงทำ



1054 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกายสูตร 

โพชฌงค์ 7 ประการให้บริบูรณ์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  คือ พิจารณาเห็นกายในกาย เวทนาใน
เวทนา จิตในจิต ธรรมในธรรม มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌา และโทมนัส ในโลกเสียได้ 
  อานิสงส์ในกายสูตรมี 2 ส่วน คือ  

ส่วนที่ 1 เป็นผลานิสงส์ ได้แก่ จะเห็นได้ว่า นิวรณ์ 5 เป็นอกุศลที่เกิดขึ้นกับจิตใจ จะสามารถละได้ด้วย
โยนิโสมนสิการ  คือ การพิจารณาใส่ใจ โดยหลักการหรือแนวการที่ถูกต้องที่สอดคล้องกับการตรัสรู้อริยสัจ 4 
หมายถึง การพิจารณาใส่ใจตั้งแต่เมื่อตากระทบกับรูป หูกระทบกับเสียง โดยใส่ใจ หรือกำหนดรู้ว่านี้คือ ทุกข์ 
สมุทัย นิโรธ มรรค เป็นต้น 

ส่วนที่ 2 โพชฌงค์ 7 ประการนี้ ไม่เป็นนิวรณ์เครื่องกางกั้นไม่ครอบงำจิต ที่บุคคลเจริญ ทำให้มากแล้ว 
ย่อมเป็นไปเพื่อทำให้แจ้งผลแห่งวิชชาและวิมุตติ โพชฌงค์เป็นธรรมแห่งการสิ้นอาสวะ เป็นองค์แห่งก ารตรัสรู้
อริยสัจ 4 เมื่อกาวนาอยู่เจริญให้มาก และได้เจริญสติปัฏฐาน ความเข้าใจอริยสัจ 4 อย่างลึกซึ้ง ทำให้วิชชาและ
วิมุตติบริบูรณ์ จิตก็หลุดพ้นจากอาสวะ กล่าวได้ว่าผู้ปฏิบัติเจริญโพชฌงค์แล้ว บุคคลเช่นนี้กล่าวได้ว่าเป็นอริยบุคคล 
ดังนั้น โพชฌงค์ องค์แห่งการบรรลุธรรมนี้จัดเป็นคุณสมบัติของพระอริยบุคคล 

 

ระเบียบวิธีวิจัย 
            การศึกษาเรื่องการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกายสูตรในครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative 
Research) โดยผู้วิจัยมุ่งศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลที่เกี ่ยวข้องกับเนื้อหาความเป็นมาหลักธรรมใน กายสูตร และ
แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกายสูตรมีวิธีดำเนินการวิจัยดังนี้ 
                1. ค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) อันได้แก่ คัมภีร์พระไตรปิฎก
ภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 อรรถกถาฉบับภาษาไทย ฎีกาปกรณวิเสสอื่น ๆ ตำรา
วิชาการทางพระพุทธศาสนา ที่เก่ียวข้อง  
             2. ค้นคว้าและเรียบเรียงตรวจสอบความถูกต้องและความน่าเชื ่อถือของข้อมูลตลอดจนจัดลำดับ
ความสำคัญของแหล่งที่มา โดยเปรียบเทียบกับคัมภีร์พระไตรปิฎก 
             3. กำหนดประเด็นเพ่ิมเติม หรือรายละเอียดอ่ืนๆเกี่ยวข้อง โดยการขอคำแนะนำจากผู้ทรงคุณวุฒิ และ
คณาจารย์ที่มีความเชี่ยวชาญเฉพาะทาง 
             4. วิเคราะห์ สังเคราะห์ ข้อมูล และสรุปคำตอบของปัญหาการวิเคราะห์ 
             5. ปรับปรุง แก้ไขเนื้อหา และสรุปผลการวิจัยในลักษณะพรรณนา 
 
ผลการวิจัย 

 
เนื้อหาและหลักธรรมในกายสูตร  
หลักธรรมสำคัญในกายสูตรพบว่า หลักธรรมที่ปรากฏในกายสูตรนั้นคือ นิวรณ์ 5 และ โพชฌงค์ 7 

นิวรณ์ 5 ประกอบด้วย 
 1. กามฉันท์บังเกิดขึ้น ก็ทำให้รุ่มร้อนวุ่นวาย ด้วยอำนาจของกาม 
 2. พยาบาทบังเกิดข้ึนก็ทำให้จิตรุ่มร้อนวุ่นวายด้วยอำนาจของโทสะ 
 3. ถีนมิทธะบังเกิดข้ึนก็ทำจิตให้ตกต่ำ ง่วง เคลิบเคลิ้ม ไม่มีกำลังที่จะประกอบการงาน 
 4. อุทธัจจะกุกกุจจะบังเกิดขึ้นก็ทำใจให้ฟุ้งซ่าน เดือดร้อนรำคาญ 
 5. วิจิกิจฉาบังเกิดขึ้นก็ทำใจให้สงสัยเคลือบแคลง ขาดความแน่นอนใจ ทั้งทางศรัทธา ทั้งทางปัญญา 
เป็นอาการที่ปรากฏอยู่แก่จิตใจ 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่5 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2566 | 1055 

โพชฌงค์ 7 ประกอบด้วย 
 1. สติสัมโพชฌงค์ องค์แห่งความรู้พร้อม คือ สติ 
 2. ธัมวิจยสัมโพชฌงค์ องค์แห่งความรู้พร้อม คือ ธรรมวิจัยความเลือกเฟ้นธรรม 
 3. วิริยสัมโพชฌงค์ องค์แห่งความรู้พร้อม คือ ความเพียร 
 4. ปีติสัมโพชฌงค์ องค์แห่งความรู้พร้อม คือ ปีติ 
 5. ปัสสัทธิสัมโพชฌงค์ องค์แห่งความรู้พร้อม คือ ปัสสัทธิความสงบกายสงบใจ 
 6. สมาธิสัมโพชฌงค์ องค์แห่งความรู้พร้อม คือ สมาธิ 
 7. อุเบกขาสัมโพชงค์ องค์แห่งความรู้พร้อม คือ อุเบกขา ความเข้าไปเพ่งสงบอยู่ในภายใน 
 

วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกายสูตร 
 ในการที่ศึกษาและวิจัยในการเจริญวิปัสสนาในกายสูตรทำให้พบว่านิวรณ์ 5 
 1. กามฉันทะ คือ ความยินดีพอใจในกาม การละกามฉันทะได้ดังกล่าวเป็นงานของวิปัสสนาที่ดับเชื้อ
กิเลสให้สนิทด้วยการละได้ชั่วขณะไปเรื่อย ๆ จนกระทั่งละได้สิ้นเชิง เช่น เรียนรู้อารมณ์ที่ก่อให้เกิดความไม่สวยงาม
ไม่น่ายินดี อันได้แก่ซากศพ เจริญอสุภภาวนาด้วยการดูซากศพ สำรวมอินทรีย์ด้วยการไม่เสพสิ่งที่ชอบใจทางตา หู 
จมูก ลิ้นกาย และใจ ส่งผลให้กามฉันทะเกิดข้ึนไม่ได้ ประมาณรู้ในบริโภคอาหาร คบหากัลยาณมิตร  
 2. พยาบาท คือ ความไม่พอใจ หงุดหงิด ขุ่นเคือง คิดประทุษร้าย ละพยาบาทด้วยเมตตา หมายความ
ว่า การปรารถนาดีรักต่อสัตว์ทั้งหลาย แบ่งปันให้ประโยชน์ ให้ทานแก่คนที่ตนโกรธ เกลียด. คิดถึงความดีของเขา 
มีความปรารถนาดีต่อเขา พิจารณาว่าสัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน พิจารณาว่าเป็นการใช้หนี้กรรม พิจารณา
โดยความเป็นญาติ พิจารณาตนเอง พิจารณาว่าความโกรธเป็นกิเลส พิจารณาโดยความเป็นธรรมชาติ 
 3. ถีนมิทธะ คือ ความง่วงซึมเซา จิตที่ถูกนิวรณ์นี้ครอบงำจะมีสภาพไม่แจ่มใส การละหรือวิธีห้ามถีน
มิทธะ คือ โยนิโสมนสิการ เป็นการใส่ใจโดยแยบดายด้วยการเจริญสติระลึกรู้สภาวธรรมปัจจุบัน เมื่อสติเกิดร่วมกับ
กุศลจิตและดำเนินไปด้วยกัน ความง่วงซึมเซาย่อมเกิดขึ้นไม่ได้ แม้ในขณะที่นักปฏิบัติเกิดความง่วงซึมเซา  
 4. อุทธัจจกุกกุจจะ คือ ความฟุ้งซ่านเดือดร้อนใจ จิตที่ถูกนิวรณ์นี้ครอบงำมีสภาพไม่สงบนิ่ง การละ
อุทธัจจะกุกกุจจะ ด้วยมรณานุสติ เป็นการน้อมจิตใจให้ระลึกถึงเอาความตายที่เกิดขึ้นตามกาลเวลาของสังขาร 
เป็นการน้อมจิตใจให้ระลึกถึงเอาความตายที่เกิดข้ึนนอกกาลเวลาที่ไม่สมควรตายก็ตายด้วยเหตุปัจจัยต่าง ๆ  
 5. วิจิกิจฉา คือ ความลังเลสงสัยในพระพุทธเจ้าผู้ทรงรู้แจ้งธรรมทั้งปวง สงสัยในพระธรรม คือมรรคผล
นิพพาน สงสัยในพระอริยสงฆ์ผู้บรรลุธรรม การละหรือวิธีหยุดวิจิกิจฉา คือ ด้วยอนุสสติ หมายความว่า การระลึก
ถึง พุทธานุสสติ คือ ระลึกถึงคุณพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ เป็นการใส่ใจโดยแยบคายด้วยการเจริญสติระลึกรู้
สภาวธรรมปัจจุบัน เมื่อสติเกิดร่วมกับกุศลจิตและดำเนินไปด้วยกัน ความสงสัยลังเลใจย่อมเกิดขึ้นไม่ได้ 
 โพชฌงค์ 7 
 1. สติสัมโพชฌงค์ สติที่ประกอบไปด้วยปัญญาอันยอดยิ่ง มีความรู้ มีปัญญารักษาตัวเองให้รอดได้ รู้
ว่าอะไรควร อะไรไม่ควร รู้เป้าหมายของชีวิต และรู้ทางในการเดินไปสู่เป้าหมายนั้น ประกอบด้วยสติสัมปชัญญะ 
 2. ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ อันนี้คือปัญญา ความรู้ รู้อันไหนเป็นกุศลอันไหนเป็นอกุศล อันไหนเป็นธรรม
ดำ อันไหนเป็นธรรมขาว อันไหนนำทุกข์มาให้อันไหนนำสุขมาให้ อันไหนเป็นเหตุปัจจัยของอันไหน แล้วก็ทุกอย่าง
ล้วนไม่เที่ยงเป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตน นี้คือปัญญา  
 3. วิริยสัมโพชฌงค์ คือความเพียร ความกล้าหาญ บากบั่นไปข้างหน้าไม่หยุด ไม่ทิ้งธุระ เอาการเอา
งาน ทำอย่างต่อเนื่อง คือความเพียร วิริยะ ความกล้าหาญ กล้าที่จะลุกขึ้น ต้องกล้าลุกขึ้น ลุกขึ้นแล้วก็ต้องเดิ นไป
ข้างหน้า ต้องอาศัยความกล้าหาญ 



1056 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกายสูตร 

 4. ปีติสัมโพชฌงค์ เมื่อมีสติสัมปชัญญะ มีธรรมวิจัย และมีความเพียรก้าวเดินไปอย่างนั้น ปีติที่
ปราศจากอามิสย่อมเกิดขึ้น นั้นคือปีติสัมโพชฌงค์ ไม่ใช่ปีติธรรมดา แต่เป็นปีติที่ปราศจากอามิส หมายถึงปีติที่ไม่
ต้องอาศัยแรงกระตุ้นจากอารมณ์ภายนอก ปีตินี ้ปราศจากอามิส ไม่ต้องอาศัยกามคุณ เกิดขึ้นมาเนื่องจากมี
สติสัมปชัญญะมีความรู้ และได้ทำความเพียร ทำในสิ่งที่ถูกต้องและเหมาะสม แค่ทำถูกเท่านั้น มีสติสัมปชัญญะ 
เข้มแข็งและ ทำความเพียรอย่างนี้สม่ำเสมอ 
 5. ปัสสัทธิสัมโพชฌงค์ คือ ปีติสัมโพชฌงค์ ใจมีความเอิบอิ่ม ไม่หิวกระหาย ไม่เอนเอียงไปหากามคุณ
มาให้ตัวตนเสพ ไม่มุ่งแสวงหาความสุขเพื่อตัวตน มุ่งมาทางด้านการขัดเกลากิเลสเพิ่มยิ่งขึ้น ก็มีความสงบระงับทั้ง
ด้านกายและด้านจิต ใช้ชีวิตให้ถูกต้องเหมาะสมยิ่งขึ้น ธรรมะดี ๆ ก็เกิดขึ้นมาก เรียกว่า ปัสสัทธิสัมโพชฌงค ์
 6. สมาธิสัมโพชฌงค์ หมายถึง จิตตั้งมั่น มีอารมณ์เดียว การเจริญสมาธิเพื่อบรรลุญาณ  
 7. อุเปกขาสัมโพชฌงค์ คือ ใจที่วางเป็นกลางได้ วางลงได้ ปรับปรุงพัฒนามาเรื่อย ๆ เห็นว่าได้ทำ
อย่างเหมาะสมและถูกต้องแล้ว จนกระทั่งเกิดเป็นสมาธิ มีความตั้งมั่นดี พร้อมสำหรับการใช้งาน ใจก็วางอุเบกขา
ได้ เป็นอุเปกขาสัมโพชฌงค์ 
 สติปัฏฐาน 4 กับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนานั้น จะเห็นว่าการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา สติมีความจำเป็น
อย่างยิ่งในการปฏิบัติ สติเป็นที่จำปรารถนาในที่ทั้งปวง ดังนั้นสติจึงมีความสำคัญต่อการปฏิบัติเป็นอย่างมาก หาก
ไม่มีสติครองใจแล้ว ก็ไม่สามารถดำเนินการปฏิบัติให้ถึงแนวทางแห่งมรรคผลได้ อารมณ์ของสติปัฏฐานแบ่งออกได้ 
4 ประการ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คือ 
 1. กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน ว่าด้วยการปฏิบัติวิปัสสนาโดยการรู้ทางกาย มี 14 บรรพ ได้นำมาแสดง
เกี่ยวกับอิริยาบถการเดิน และ อิริยาบถย่อย ด้วยการกำหนดการก้าวย่าง การเดิน หรืออิริยาบถต่างๆ มีอาการดื่ม
น้ำ ทานอาหาร เป็นต้น ด้วยการกำหนดสภาพธรรมที่เกิดข้ึนแบบไม่ขาดตอนทำให้เกิดสติสัมปชัญญะ  
 2. เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน การกำหนดรู้เวทนาทั้ง 9 อย่างใดอย่างหนึ่งที่เกิดขึ้น กำหนดได้ทัน
ความรู้สึกท่ีจิตไปสัมผัสทันปัจจุบันขณะที่สภาพธรรมที่ปรากฏตามความเป็นจริง  
 3. จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน กำหนดจิต 16 อย่าง เมื่ออาการของจิตปรากฏขึ้นอย่างรวดเร็ว ผู้ปฏิบัติ
เห็นการเกิดดับภายในจิตหรือภายนอกหรือทั้งภายในและภายนอกได้อย่างชัดเจน จิตตั้งมั่นในการกำหนดการเกิด
ดับอย่างละเอียดถี่ยิบ ด้วยการจดจ่อต่อเนื่องไม่ปล่อยวางและกำหนดทั้งจิตและอารมณ์ที่เกิดดับไปได้ทันปัจจุบัน
ขณะ 
 4. ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน กำหนดธรรม 5 หมวดมีนิวรณ์ เป็นต้น รู้ความเกิด ความเสื่อม หรือทั้ง
ความเกิดและความเสื่อม รู้เหตุเกิด เหตุดับ หรือรู้ทั้งเหตุเกิดและเหตุดับของนิวรณ์ที่เกิดขึ้น กิเลสไม่สามารถเกิดได้
เพราะการกำหนดจิตที่รู้ทันสภาวธรรมที่ปรากฏแบบจดจ่อต่อเนื่องไม่ขาดสายการพิจารณาอย่างนี้ ก็เรียกว่าโยนิโส
มนสิการ 

 

สรุป 
 จาการศึกษาในบทความนี้พบว่าการปฏิบัติวิปัสสนาในกายสูตร สิ่งที่กล่าวต่อไปนี้ ไม่ใช่สมาธิแต่เป็นศัตรู 
เป็นปฏิปักษ์ของสมาธิเป็นสิ่งที่ป้องกันและกำจัดเสีย จึงจะเกิดสมาธิ หรือจะพูดว่า เป็นสิ่งที่ต้องกำจัดเสียด้วยสมาธิ 
ด้วยกำลังของสมาธิก็ได้ สิ่งเหล่านี้มีชื่อเฉพาะเรียกว่า “นิวรณ์” นิวรณ์ แปลว่า เครื่องกีดกั้น เครื่องขัดขวาง แปล
เอาความตามหลักวิชาว่า สิ่งที่กีดกั้นการทำงานของจิตสิ่งที่ขัดขวางความดีงามของจิต สิ่งที่ทอนกำลังปัญญา หรือ
แสดงความหมายให้เป็นวิชาการยิ่งขึ้นว่า สิ่งที่กั้นจิตไม่ให้ก้าวหน้าในกุศลธรรม ธรรมฝ่ายชั่วที่ก้ันจิตไมให้บรรลุคุณ
ความดี หรืออกุศลธรรมที่ทำจิตให้เศร้าหมองและทำปัญญาให้อ่อนกำลัง โยนิโสมนสิการ เป็นองค์ธรรมที่จะช่วยให้



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่5 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2566 | 1057 

เกิดปัญญา จึงมีความสำคัญมากสำหรับวิปัสสนา ส่วนในฝ่ายสมถะ โยนิโสมนสิการแม้จะช่วยเกื้อกูลได้ในหลาย
กรณี แต่มีความจำเป็นน้อยลง บางครั้งอาจไม่ต้องใช้เลย หรือเพียงมนสิการเฉย ๆ ก็เพียงพอ  ส่วนโพชฌงค์ 7 ไม่
เป็นนิวรณ์ ไม่เป็นเครื่องกางก้ัน ทำให้จิตสะอาดปลอดโปร่งไม่เศร้าหมอง เจริญและทำให้มาก เป็นไปเพ่ือกระทำให้
แจ้งผลแห่งวิชชาและวิมุตติ ถ้าเจริญธรรมนี้ให้มากแล้ว จะได้วิชชา หลุดพ้น หมดกิเลส คือโพชฌงค์ 7 ว่าเป็น
สภาวธรรมที่ ผู้ปฏิบัติธรรมที่กำหนดรู้สภาวธรรมภายใน ภายนอก และทั้งภายในภายนอก ซึ่งเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และ
ดับไป หรือเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นแล้วดับไปติดต่อกันอย่างรวดเร็ว ย่อมรู้ชัดว่าสภาวธรรมเป็นความจริงของชีวิตที่
เชื่อมโยงรูปนามอย่างเป็นระบบ และไม่มีอะไรควรให้ยึดติดผูกพัน เขาย่อมคลายความยึดมั่นถือมั่นในโลกแห่ง
สภาวธรรมได้ 

 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาโดยการพิจารณานิวรณ์ 5 ในกายสูตร นิวรณ์ 5 คือ กามฉันทนิวรณ์ พยาบาท

นิวรณ์ ถีนมิทธนิวรณ์ อุทธัจจกุกกุจจนิวรณ์ วิจิกิจฉานิวรณ์ กระทำให้มืด กระทำไม่ให้มีจักษุ กระทำไม่ให้มีญาณ 
เป็นที่ตั้งแห่งความดับปัญญา เป็นไปในฝักฝ่ายแห่งความคับแค้น ไม่เป็นไปเพ่ือนิพพาน นิวรณ์ 5 เหล่านี้จะกระทำ
ให้มืดกระทำไมให้มีจักษุ กระทำไมให้มีญาณ เป็นที่ตั้งแห่งความดับปัญญาเป็นไปในฝักฝ่ายแห่งความคับแค้น ไม่
เป็นไปเพื่อนิพพาน การละนิวรณ์ 5 ด้วยการมนสิการโดยแยบคายย่อมเกิดโพชฌงค์ 7 ด้วย โพชฌงค์เป็นไปเพ่ือ
ความเจริญ การอบรมจิตและพัฒนาปัญญาโดยมีสติมีความเพียรรู้เท่าทันในโพชฌงค์ 7 ให้มีความสมดุลในการ
ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ให้เจริญแก่กล้าสมบูรณ์แล้วเป็นผลให้เกิดปัญญารู้แจ้งธรรมได้ถูกต้องตามความเป็นจริงทำ
ให้แจ้ง มรรค ผล นิพพานในที่สุด 
 
ข้อเสนอแนะ  

งานวิจัยการกำหนดรู้ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามแนวกายสูตรซึ่งมีหลักธรรมและการเจริญวิปัสสนา
ภาวนาในกายสูตร หากมีการศึกษาในเรื่องเดียวกันนี้ ผู้ศึกษาควรที่ศึกษาในเชิงความสัมพันธ์หรือความเก่ียวข้องกับ
หลักธรรมอ่ืน ๆ ในประเด็นดังต่อไปนี้ 

1. ศึกษาเปรียบเทียบหลักธรรมในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกายสูตร 
2. ศึกษาโยนิโสมนสิการในละนิวรณ์ 5  
3. ศึกษาโยนิโสมนสิการในเจริญโพชฌงค์ 7 
 

เอกสารอ้างอิง  
ปรียพร วิศาลบูรณ์, สุรัมภา รอดมณี, เนาวนิจ พ่ึงจันทรเดช และ เบญญาภา ทนต์ประเสริฐเวช. (2566). จิตบำบัด

ตามแนวพุทธจิต: บทวิเคราะห์ในมิต ิทางการพยาบาล . วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์, 6(1), 120-140. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม . (พิมพ์ครั้งที่ 24). 
กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 

พระโสภณมหาเถระ (มหาสียาดอ). (2562). วิปัสสนาชุนี. แปลโดย จำรูญ ธรรมดา. กรุงเทพฯ: อินเตอร์ ดีไซน์ 
แอนด์ พริ้นติ้ง. 

พระอรรถชาติ เดชดำรง. (2566). การแบ่งช ่วงชั ้นทางสังคม : มุมมองของศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู และ
พระพุทธศาสนา. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 5(2), 481-492. 



1058 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกายสูตร 

พระอำพัน นิลใน และ ธานี สุวรรณประทีป. (2565). การปฏิบัติวิปัสสนาในวิตถตธนสูตร. วารสารสหวิทยาการ
มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 5(2), 538-545. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2552). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย .  กรุงเทพฯ: โรง
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2560).  พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. (พิมพ์ครั้งที่ 49). กรุงเทพฯ
สหธรรมิก. 

Damnoen, P. S., Siri, P., Supattho, P. S., & Kaewwilai, K.  (2021). The Development of Student 
Characteristics in According to the Nawaluk Framework of the Buddhist integration of 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College. Asia Pacific Journal of Religions and 
Cultures, 5(2), 126–135.  

Tan, C. C., & Damnoen, P. S. (2020 ) .  Buddhist Noble Eightfold Path Approach in the Study of 
Consumer and Organizational Behaviors. Journal of MCU Peace Studies, 8(1), 1–20. 

 

 


