
วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตร 
An Analysis of Vipassanā Meditation in The Context of Kiṃsukopama Sutta 

 

1พระมหาภาณุวัฒน์ แขวงโสภา และ 2ธานี สุวรรณประทีป 
1Phramaha Panuwat Kwaengsopa and 2Tanee Suwanpratheep 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Palisuksa Buddhagosa Campus, Thailand. 

1Email: panu2503wat@gmail.com, 2Email: thanee.su@mcu.ac.th 
 

Received May 24, 2023; Revised September 3, 2023; Accepted September 4, 2023 

บทคัดย่อ 
บทความน้ีมีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาเน้ือหาและหลักธรรมสำคัญในกิงสุโกปมสูตร 2) เพื่อวิเคราะห์การ

ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตร การศึกษาวิจัยน้ี เป็นการศึกษาวิจัยเชิงเอกสาร โดยการศึกษาข้อมูลจาก
คัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท คือ พระไตรปิฎก อรรถกถา ปกรณวิเสส และเอกสารต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง นำมาวิเคราะห์
เรียบเรียง สรุปผลการวิจัยเชิงพรรณนา ผลการวิจัย พบว่า 1) เนื้อหาและหลักธรรมสำคัญในกิงสุโกปมสูตร 
กล่าวถึงภิกษุ 4 รูปผู้เป็นพระขีณาสพ ได้แสดงถึงวิธีการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดยนำเอาหลักธรรมสำคัญ 4 
ประการ คือ 1. ผัสสายตนะ 6 2. อุปาทานขันธ์ 5 3. มหาภูตรูป 4 และ 4. ความเกิดดับของธรรมทั้งปวง ซึ่งเมื่อ
ปฏิบัติตามหลักธรรมที่สำคัญน้ีแล้ว จะสามารถเข้าถึงความเป็นผู้มีทัศนะหมดจดดี 2) วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนาในกิงสุโกปมสูตร พบว่า การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตร เน้นการนำหลักสติปัฏฐาน 4 มาปฏิบัติ 
ด้วยการเจริญสติเพ่งพินิจพิจารณาสภาพธรรม อันเป็นไปในกาย เวทนา จิต และธรรม โดยรู้ชัดถึงความเกิดและ
ความดับของ ผัสสายตนะ 6 อุปาทานขันธ์ 5 มหาภูตรูป 4 ตามความเป็นจริง เกิดปัญญาญาณเห็นแจ้งความเกิด
ดับของรูปนาม อย่างต่อเน่ือง จนจิตหยั่งถึงธรรมชาติของความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และความเป็นอนัตตาของธรรมทั้ง
ปวง เมื่ออินทรีย์แก่กล้าสมดุลได้ที่ วิปัสสนาญาณเจริญขึ้นจนมรรคญาณ ผลญาณ ปรากฏ จึงได้บรรลุธรรมเป็น
พระอริยบุคคลไปตามลำดับ  

คำสำคัญ: การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา; กิงสุโกปมสูตร; พุทธศาสนาเถรวาท  

 
Abstract 

This article aimed to study; (1) the contents and precise teachings in Kiṃsukopama Sutta, 
(2) to analyze the practice of Vipassana Meditation in the Kiṃsukopama Sutta. This research was 
documentary work by studying Theravādin Buddhist scriptures, namely Tipitaka, Atthakathā, 
Pakornvises and related documents, then the collected data was analyzed, compiled and written 
in descriptive type, finally reviewed by experts. The results of the study showed that the contents 
and important teachings in Kiṃsukopama Sutta read that 4 enlightened Bhikkhus had shown how 



1136 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตร 

to practice Vipassana meditation by introducing 4 important principles; 1) six sensual contacts, 2) 
five aggregates clinging, 3) four main elements and 4) appearance and disappearance of all 
Dhammas. When following this important principle, one will be able to gain the right view. 

Analysis of Vipassana meditation exercise in Kiṃsukopama Sutta was found that Vipassana 
meditation practice in Kiṃsukopama Sutta emphasizes on the implementation of 4 Foundations 
of Mindfulness with the cultivation of contemplating the state of true nature of body, feelings, 
mind and Dhamma by knowing the rise and fall of the six sense bases, five aggregate clinging, four 
main elements as they really are, realizing the name and forms continually until the mind 
comprehends the nature of impermanence, suffering, and the non-self of all Dhammas. With 
mature faculties, and advance insight knowledge, the practitioner can achieve the Noble Path, 
and Fruits, becoming the Noble One respectively. 
 

Keywords: Vipassana Meditation; Kiṃsukopama Sutta; Theravada Buddhism 
 
บทนำ  

 พระสัมมาสัมพุทธเจ้าต้ังแต่ตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ ทรงแสดงธรรมอันเป็นส่วนที่สุดสิ้นแห่ง
ภพที่ทำให้หยุดการเวียนว่ายตายเกิด หลุดพ้นจากวัฏฏทุกข์ทั้งปวงโดยสิ้นเชิง ด้วยทรงบัญญัติการศึกษาโดยลำดับ 
การกระทำโดยลำดับ การปฏิบัติโดยลำดับ เพื่อสั่งสอนเวไนยสัตว์ ให้สามารถรู้แจ้งเห็นจริงตามธรรมที่พระองค์ทรง
แสดง ก่อนที่จะทรงแสดงธรรมทุกครั้งจะทรงพิจารณาด้วยพระสัพพัญญุตญาณก่อน ว่าบุคคลที่รับฟังพระธรรม
เทศนาน้ันมีจริตนิสัยประวัติความเป็นมาอย่างไร ควรแสดงธรรมด้วยเน้ือหาสาระและนำเสนออย่างไร จึงจะทำให้
ผู้ฟังเกิดปัญญาญาณได้รับประโยชน์สูงสุด คือการบรรลุธรรมเข้าถึงพระนิพพาน ทำให้เกิดพระอริยบุคคลระดับต่าง  
ๆ ในพระพุทธศาสนาเป็นจำนวนมาก วิธีปฏิบัติเพื่อความพ้นจากทุกข์ทั้งปวงโดยสิ้นเชิงในพระพุทธศาสนา มีอยู่
เพียงวิธีเดียวเท่าน้ัน คือ การเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 ดังที่ปรากฏในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย
มหาวรรค มหาสติปัฏฐานสูตร ทางน้ีเป็นทางเดียว เพื่อความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพื่อล่วงโสกะและปริเทวะ เพื่อ
ดับทุกข์และโทมนัส เพื่อบรรลุญายธรรม เพื่อทำให้แจ้งพระนิพพาน ทางน้ีคือสติปฏัฐาน 4 ประการ สติปัฏฐาน 4 
ประการ มีอะไรบ้าง คือ พิจารณาเห็นกายในกายอยู่ พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาอยู่ พิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่ 
พิจารณาเห็นธรรมในธรรมอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อบุคคลปฏิบัติอย่างถูกต้องดังน้ีแล้วย่อมเกิดสติสัมปชัญญะบริบูรณ์ เกิดความรู้แจ้งรูป
นามตามความเป็นจริงด้วยปัญญา เรียกว่าวิปัสสนาญาณ จักเกิดขึ้นไปตามลำดับญาณแก่ผู้ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาที่
ถูกต้องตามหลักสติปัฏฐาน 4 เพียงเท่าน้ัน 

สำหรับกิงสุโกปมสูตร พระสูตรว่าด้วยอุปมาด้วยต้นทองกวาว (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็น
พระสูตรหน่ึงอยู่ในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค ที่กล่าวถึงภิกษุรูปหน่ึง ได้เข้าไปหาเพื่อนภิกษุ 4 
รูปถึงที่อยู่และถามภิกษุแต่ละรูปว่า ด้วยเหตุเพียงเท่าไร ภิกษุจึงมีทัศนะหมดจดดี เมื่อเพื่อนภิกษุแต่ละรูปตอบท่าน
ไม่พอใจการตอบปัญหาที่แตกต่างกันของเพื่อนภิกษุทั้งหลายเหล่าน้ัน จึงเข้าไปกราบทูลถามพระผู้มีพระภาคถึงที่
ประทับ พระองค์จึงตรัสอุปมาว่าด้วยภิกษุ เปรียบเหมือนบุรุษไม่เคยเห็นต้นทองกวาวเลย เขาเข้าไปถามบุรุษผู้เคย
เห็นต้นทองกวาวถึงที่อยู่ บุรุษที่ 1 ตอบว่า ต้นทองกวาวดำเหมือนตอที่ถูกไฟไหม้บุรุษที่ 2 ตอบว่า ต้นทองกวาว
แดงเหมือนชิ้นเน้ือ บุรุษที่ 3 ตอบว่า ต้นทองกวาวที่เกิดนานมีฝักเหมือนต้นซึก บุรุษที่ 4 ตอบว่า ต้นทองกวาวมีใบ



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2566 | 1137 

แก่และใบอ่อนหนาแน่น มีร่มทึบเหมือนต้นไทร เหตุที่บุรุษทั้ง 4 ตอบปัญหาแตกต่างกันไป เพราะเวลานั้นต้น
ทองกวาวเป็นดังที่เขาเห็นแม้ฉันใด ข้อน้ีก็ฉันน้ันเหมือนกัน การเห็นของสัตบุรุษเหล่าน้ันผู้เชื่อแล้วเป็นอันถูกต้อง
โดยประการใด ๆ สัตบุรุษเหล่าน้ันก็ได้ตอบโดยประการน้ัน ๆ จากน้ันพระองค์ได้ตรัสอุปมาให้ยิ่งขึ้นไปอีกว่า กาย
ของเราเปรียบเหมือนเมืองชายแดน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ที่ประกอบขึ้นมาจากส่วนต่าง ๆ ที่มี
หน้าที่ และความสำคัญแตกต่างกันไป 

 ในอรรถกถาสังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค กิงสุโกปมสูตร อธิบายว่า ที่ภิกษุทั้งหลายตอบปัญหาแตกต่าง
กันเป็น 4 นัยเพราะภิกษุทั้งหลายเหล่าน้ัน เป็นพระขีณาสพผู้ได้บรรลุทัสสนวิสุทธิ เห็นพระนิพพานเป็นคร้ังแรก ได้
ปฐมมรรค (โสดาปัตติมรรค) ตามที่แต่ละรูปบำเพ็ญกัมมัฏฐานที่เป็น     สัปปายะแตกต่างกัน โดยที่ภิกษุรูปที่ 1 
เจริญกัมมัฏฐานมีผัสสายตนะ ๖ ประการเป็นอารมณ์ ภิกษุรูปที่ 2 เจริญกัมมัฏฐานมีอุปาทานขันธ์ ๕ เป็นอารมณ์ 
ภิกษุรูปที่ 3 เจริญกัมมัฏฐานมีมหาภูตรูป 4 เป็นอารมณ์ และภิกษุรูปที่ 4 เจริญกัมมัฏฐานที่เป็นไปในภูมิ 3 ทั้งหมด 
เพราะเหตุน้ันภิกษุเหล่าน้ันจึงตอบปัญหาเฉพาะมรรคที่แตกต่างกันตามที่ตนได้บรรรลุแล้ว พระผู้มีพระภาคทรง
ทราบว่าภิกษุผู้ถามน้ันเป็นผู้แสวงหาประโยชน์(คือพระนิพพาน) แต่เพราะเป็นคนด้อยปัญญาจึงไม่รู้แจ้งตามธรรมที่
เพื่อนภิกษุทั้ง 4 น้ันกล่าวแก้ไว้ดีแล้วได้โดยง่าย ด้วยเหตุน้ีพระองค์จึงทรงมีพระดำริว่า จักสอนภิกษุน้ันให้ตรัสรู้ด้วย
พระธรรมเทศนา จึงทรงแสดงกิงสุโกปมสูตรให้พิสดารยิ่งขึ้นโดยตรัสอุปมา เปรียบร่างกายเหมือนเมืองชายแดน ที่
ประกอบด้วย ประตู 6 บาน, นายประตู, ราชทูต ๒ นายผู้มีราชการด่วน,    เจ้าเมือง, ทางสี่แยกกลางเมือง, พระ
ราชสาส์นตามความเป็นจริง, ทางตามที่ตนมา และในที่สุดพระองค์ทรงอธิบายข้ออุปมาน้ันเพื่อให้เข้าใจเน้ือความ
ชัดเจนยิ่งขึ้น คร้ันเมื่อเวลาจบพระธรรมเทศนา ภิกษุผู้ถามปัญหาได้ดำรงอยู่ในโสดาปัตติผล (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2553)  

หลักธรรมคำสอนของพระบรมศาสดามีอยู่มากมายหลายพระสูตร ซึ่งในแต่ละพระสูตรทรงแสดงพระธรรม
เทศนาเพื่อให้เกิดประโยชน์สูงสุดคือมรรคผลนิพพาน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ในกิงสุโกปมสูตรก็
เช่นเดียวกันมีหลักธรรมสำคัญและแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาที่เป็นประเด็นน่าสนใจอยู่หลายเรื่อง เช่น ผัส
สายตนะ 6 อุปาทานขันธ์ 5 มหาภูตรูป 4 ทั้งหมดน้ีล้วนเป็นอารมณ์ของวิปัสสนาภูมิ 6 จึงจำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้อง
ศึกษาทำความเข้าใจในพระสูตรน้ีให้ละเอียดถ่องแท้ทดลองฝึกปฏิบัติตามที่ได้เรียนมา และการปฏิบัติน้ีจะนําไปสู่
ความรู้แจ้งเห็นจริง การบูรณาหลักคําสอนทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการดําเนินเนินชีวิตในการพัฒนาพฤติกรรม
ของตนเอง (พระอำพัน นิลใน และ ธานี สุวรรณประทีป , 2565) จึงมีความจําเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องนําไปใช้ด้วย
ความรอบคอบ (Tan & Damnoen, 2020) มีความรู้ ควบคู่กับการมีคุณธรรม จริยธรรม เป็นการปรับเปลี่ยน
ทัศนคติและพฤติกรรม (Damnoen et al., 2021) ด้วยการปฏิบัติตามหลักเบญจศีลและเบญจธรรมเพื่อการ
ดำเนินชีวิตอย่างสุขสงบ การฝึกฝนจิตใจให้สงบเพื่อจะได้เห็นโลกและชีวิตตรงไปตามความเป็นจริงว่าทุกคนเป็น
เพื่อนร่วมทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตายเหมือนกัน มนุษย์จึงควรฝึกฝนจิตใจให้หลุดพ้นจากความทุกข์ (ปรียพร วิศาลบูรณ์ 
และคณะ, 2566; พระอรรถชาติ เดชดำรง, 2566) อันเป็นเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา  

บทความน้ีนำเสนอแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตร ซึ่งมีหลักธรรมที่เป็นข้อปฏิบัติที่มี
ความแตกต่างกันหลายนัย ซึ่งแต่ละนัยสามารถปฏิบัติเพื่อข้ามพ้นจากวัฏฏทุกข์ทั ้งปวงได้ ทำให้ผู ้วิจัยมีความ
ประสงค์จะค้นคว้าในรายละเอียดของหลักธรรมต่าง ๆ เพิ่มเติม เพื่อให้เกิดความกระจ่างยิ่งขึ้นในระดับความสำคัญ
ที่เป็นเป้าหมายในการดำเนินชีวิตของบุคคลทั่วไปในเบื้องต้น อีกทั้งยังเป็นการเสริมสร้างองค์ความรู้ที่ก่อให้เกิด
ประโยชน์อย่างยิ่งแก่ผู้สนใจใคร่ศึกษาค้นคว้า เพื่อนำเอาหลักธรรมและปฏิปทาในกิงสุโกปมสูตรมาเผยแผ่ ตลอด
ทั้งยังส่งเสริมศรัทธาปสาทะที่เกื้อกูลต่อการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เพื่อธำรงไว้ซึ่งพระพุทธศาสนาให้เจริญมั่นคง
สืบไป 

 



1138 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตร 

วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพื่อศึกษาเน้ือหาและหลักธรรมสำคัญในกิงสุโกปมสูตร  

2. เพื่อวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตร  

 

การทบทวนวรรณกรรม  
  กิงสุโกปมสูตร เป็นพระสูตร ในพระไตรปิฎกเล่มที่ 18 พระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค 
กล่าวถึง ภิกษุรูปหน่ึง ได้เข้าไปหาเพื่อนภิกษุ 4 รูปถึงที่อยู่และถามภิกษุแต่ละรูปว่า ด้วยเหตุเพียงเท่าไร ภิกษุจึงมี
ทัศนะหมดจดดี ภิกษุรูปที่ 1 ตอบว่า เพราะภิกษุรูช้ัดถึงความเกิดและความดับ แห่งผัสสายตนะ 6 ตามความ
เป็นจริง ภิกษุรูปที่ 2 ตอบว่า เพราะภิกษุรู้ชัดถึงความเกิดและความดับแห่งอุปาทานขันธ์ 5 (มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย, 2539) ตามความเป็นจริง ภิกษุรูปที่ 3 ตอบว่า เพราะภิกษุรู้ชัดถึงความเกิดและความดับแห่งมหาภูตรูป 
4 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ตามความเป็นจริง ภิกษุรูปที่ 4 ตอบว่า เพราะภิกษุรู้ชัดตามความเป็นจริง
ว่า สิ่งใดสิ่งหน่ึงมีความเกิดขึ้นเป็นธรรมดา สิ่งน้ันทั้งปวงมีความดับไปเป็นธรรมดา (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) เมื่อภิกษุแต่ละรูปตอบปปัญหาเสร็จ ท่านไม่พอใจการตอบปัญหาที่แตกต่างกันของเพื่อนภิกษุทั้ง 4 รูปน้ัน 
จึงเข้าไปกราบทูลถามพระผู้มีพระภาคเจ้าถึงที่ประทับ พระองค์ทรงทราบอัธยาศัยของภิกษุรูปที่ถามปัญหาน้ันว่า 
เป็นคนโง่ทึบ แต่เป็นผู้แสวงหาประโยชน์ (คือ พระนิพพาน) จึงทรงมีพระดำริว่า “เราจักสอนเธอให้ตรัสรู้ด้วยพระ
ธรรมเทศนาน้ัน” จึงทรงนำกิงสุโกปมสูตรมา (แสดง) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2553) โดยตรัสอุปมาว่าด้วย
ภิกษุ เปรียบเหมือนบุรุษไม่เคยเห็นต้นทองกวาวเลย เขาเข้าไปถามบุรุษผู้เคยเห็นต้นทองกวาว 4 คนถึงที่อยู่ บุรุษที่ 
1 ตอบว่า ต้นทองกวาวดำเหมือนตอที่ถูกไฟไหม้ บุรุษที่ 2 ตอบว่า ต้นทองกวาวแดงเหมือนชิ้นเน้ือ บุรุษที่ 3 ตอบ
ว่า ต้นทองกวาวที่เกิดนานมีฝักเหมือนต้นซึก บุรุษที่ 4 ตอบว่า ต้นทองกวาวมีใบแก่และใบอ่อนหนาแน่น มีร่มทึบ
เหมือนต้นไทร (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อพระองค์แสดงธรรมจบ ภิกษุน้ันก็ยังไม่เข้าใจในธรรม  
 พระพุทธเจ้าจึงทรงแสดงพระธรรมเทศนาเพื่อต้องการขยายความน้ันแก่ภิกษุน้ันให้พิศดารยิ่งขึ้นด้วยข้อ
อุปมาโดยเปรียบร่างกายเป็นเมืองชายแดน ที่ประกอบด้วย ประตู 6 บาน, นายประตู, ราชทูต 2 นายผู้มีราชการ
ด่วน, เจ้าเมือง, ทางสี่แยกกลางเมือง, พระราชสาส์นตามความเป็นจริง, ทางตามที่ตนมา คร้ันเมื่อเวลาจบพระธรรม
เทศนา ภิกษุผู้ถามปัญหาได้ดำรงอยู่ในโสดาปัตติผล (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
  สรุป เน้ือหาและสาระสำคัญในกิงสุโกปมสูตร เป็นพระสูตรที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนโดยวิธีอุปมาอุปไมย แก่
ภิกษุรูปหน่ึง ผู้ไม่พอใจคำตอบปัญหาของเพื่อนภิกษุ 4 รูป ผู้เป็นพระขีณาสพ ที่ได้บอกวิธีในการปฏิบัติเพื่อบรรลุ
พระนิพพาน (มีทัศนะหมดจดดี) แตกต่างกัน 4 แบบ โดยพระผู้มีพระภาคตรัสอุปมาว่าด้วยภิกษุ เปรียบเหมือน
บุรุษผู้ไม่เคยเห็นต้นทองกวาวเลย เขาเข้าไปถามบุรุษผู้เคยเห็นต้นทองกวาว 4 คน บุรุษทั้ง 4 คนก็บอกลักษณะของ
ต้นทองกวาวแตกต่างกันไป พระผู้มีพระภาคตรัสอธิบายว่าเหตุที่บุรุษทั้ง 4 บอกลักษณะของต้นทองกวาวแตกต่าง
กัน เพราะเวลาน้ันต้นทองกวาวเป็นดังที่เขาเห็นฉันใด บุรุษเหล่าน้ันก็บอกไปโดยประการน้ัน   คำอุปมาที่พระผู้มี
พระภาคตรัสยกมาเปรียบ หมายถึง เมื่อใดบุคคลมีการเห็นธรรมและบรรลุธรรมด้วยสภาวะใด   ก็มักจะยก
สภาวะธรรมที่ตนได้รู้แจ้งเห็นจริงน้ัน มาบอก มากล่าว มาแสดง ตามความเป็นจริง ส่วนผู้ฟังที่ยังไม่เข้าใจธรรม ก็
เกิดความสงสัยเพราะแต่ละคำตอบไม่เหมือนกัน ดังเช่นภิกษุรูปที่ถามปัญหาน้ันที่ยังไม่เข้าใจธรรมที่พระขีณาสพทั้ง 
4 แสดงแล้ว เพราะตนเป็นผู้โง่ทึบ (การรกบุคคล) แต่ยังมีข้อดีที่ว่าเป็นผู้แสวงหาประโยชน์คือพระนิพพาน พระผู้มี
พระภาคจึงทรงแสดงธรรมเพื่อขยายความให้พิศดารยิ่งขึ้นไปอีกโดยเปรียบ ร่างกายเสมือนเมือง ที่ประกอบด้วย 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2566 | 1139 

ประตู 6 บาน คือ อายตนะ 6, นายประตู คือ สติ, ราชทูต 2 นายผู้มีราชการด่วน คือ สมถะและวิปัสสนา, เจ้า
เมือง คือ วิญญาณ, ทางสี่แยกกลางเมือง คือ มหาภูตรูป 4, พระราชสาส์นตามความเป็นจริง คือพระนิพพาน, ทาง
ตามที่ตนมา คือ อริยมรรคมีองค์ 8 คร้ันเมื่อจบพระธรรมเทศนา ภิกษุผู้ถามปัญหาน้ันได้ดำรงอยู่ในโสดาปัตติผล 
 
 

ระเบียบวิธีวิจัย 

ในการศึกษาวิเคราะห์การปฏิบ ัติวิปัสสนาภาวนาในกิงส ุโกปมสูตรนี ้ เป ็นการว ิจ ัยเชิงเอกสาร 
(Documentary Research) ผู้วิจัยกำหนดขั้นตอนการวิจัยต่าง ๆ ดังน้ี 

1. รวบรวมข้อมูลปฐมภูมิ (Primary source) จากคัมภีร์พระไตรปิฎก และข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary 
source) จากคัมภีร์อรรถกถา ปกรณวิเสสวิสุทธิมรรค หนังสือ บทความทางวิชาการ รวมทั้งงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 

2. เรียบเรียง ตรวจสอบความถูกต้อง และความน่าเชื่อถือของข้อมูล ตลอดจนจัดลำดับความสำคัญ
ของแหล่งที่มา โดยเปรียบเทียบกับคัมภีร์พระไตรปิฎก 

3. วิเคราะห์ สังเคราะห์ ข้อมูล สรุปคำตอบปัญหาการวิจัย ตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์  
4. ปรับปรุง แก้ไขเน้ือหา และสรุปผลการวิจัยในลักษณะพรรณนา 
 

ผลการวิจัย  

 เนื้อหาและหลักธรรมสำคัญในกิงสุโกปมสูตร  
 กิงสุโกปมสูตรเป็นพระสูตรว่าด้วยอุปมาด้วยต้นทองกวาวกล่าวถึงภิกษุรูปหน่ึง ได้เข้าไปหาเพื่อนภิกษุผู้
เป็นพระขีณาสพ 4 ประเภท แล้วถามถึงวิธีปฏิบัติเพื่อบรรลุพระนิพพาน (เป็นผู้มีทัศนะหมดจดดี) เมื่อแต่ละท่าน
แสดงธรรมจบ ภิกษุรูปนั้นไม่พอใจ จึงเข้าไปกราบทูลถามพระผู้มีพระภาคเจ้า พระองค์จึงตรัสอุปมาด้วยต้น
ทองกวาว 4 แบบ เพื่อให้ภิกษุน้ันเข้าใจในธรรม (คือ พระนิพพาน) ที่พระขีณาสพทั้ง 4 กล่าวไว้ถูกต้องแล้ว ภิกษุผู้
ถามปัญหานั้นก็ยังไม่เข้าใจ เพราะตนเป็นผู้โง่ทึบ (การรกบุคคล) แต่เป็นผู้แสวงหาประโยชน์คือพระนิพพาน 
พระองค์จึงทรงแสดงธรรมเพื่อขยายความให้ยิ่งขึ้นไปอีกโดยเปรียบ ร่างกายเสมือนเมอืง ที่ประกอบด้วย ประตู 6 
บาน คือ อายตนะ 6, นายประตู คือ สติ, ราชทูต 2 นายผู้มีราชการด่วน คือ สมถะและวิปัสสนา, เจ้าเมือง คือ 
วญิญาณ, ทางสี่แยกกลางเมือง คือ มหาภูตรูป 4, พระราชสาส์นตามความเป็นจริง คือพระนิพพาน, ทางตามที่ตน
มา คือ อริยมรรคมีองค์ 8 คร้ันเมื่อจบพระธรรมเทศนา ภิกษุผู้ถามปัญหาน้ันได้ดำรงอยู่ในโสดาปัตติผล 

กิงสุโกปมสูตรมีหลักธรรมสำคัญ คือ ผัสสายตนะ 6 อุปาทานขันธ์ 5 มหาภูตรูป 4 และความเกิดดับของ
ธรรมทั้งปวง ที่เปรียบประดุจยา 4 ขนาน ที่พระผู้มีพระภาคเจา้เปรียบดังแพทย์ บัณฑิตทรงรับสั่งให้ลูกมือแพทย์ผู้
เป็นพระขีณาสพ จัดให้แก่ภิกษุปุถุชนผู้เปรียบดังคนป่วยเป็นโรคร้ายนั้น เมื่อลูกมือแพทย์ผู้รู ้ บอกรายชื่อตวัยา
สมุนไพร ส่วนผสม และวิธีปรุงให้กับคนป่วย ผู้ป่วยน้ันก็รีบขวนขวาย จัดหาตัวยาให้ได้ครบตามสัดส่วนไม่ขาดตก
บกพร่อง แล้วนำมาผสม มาบด มาปรุงเป็นยาขนานวิเศษ ดังหลักธรรมในกิงสุโกปมสูตร คือ  

ผัสสายตนะ 6 คือ กระบวนการรับรู้ที่เกิดจากการประชุมพร้อมกันแห่งสภาวธรรม 3 ประการ คือ 
อายตนะภายใน อายตนะภายนอก และวิญญาณ เป็นองค์ธรรมที่มีความสำคัญนับเน่ืองอยู่ในวงจรปฏิจจสมุปบาท
ทั้งสายเกิดทุกข์และสายดับทุกข์อันเป็นกระบวนธรรมแห่งการบรรลุอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณของพระพุทธเจ้า 
แสดงให้เห็นถึงสภาวะของสิ่งทั้งหลายที่อาศัยกันและกันเกิดขึ้นตามเหตุปัจจัย เปน็ทางเกิดของกรรมทั้งที่เป็นกุศล
และอกุศล เมื่อผัสสะกระทบแล้ว จิตรับรู้แล้วย่อมดับไป ไม่มีอะไรเหลือเป็นส่วนติดค้างอยู่  ดังน้ันจึงเป็นสิ่งที่พึง



1140 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตร 

กำหนดรู้ตามอาการเกิดและดับในปัจจุบันขณะตามความเป็นจริง สมดังที่พระพุทธองค์ตรัสถึงความสำคัญของ
อายตนะเป็นลำดับต้น ๆ ดังเช่น ในกิงสุโกปมสูตร ทรงตรัสอุปมาว่า ร่างกายเปรียบดังเมือง มี 6 ประตู ได้แก่ 
อายตนะภายใน 6 ประการ นายประตู ได้แก่ สติ ที่รูเ้ท่าทันเรื่องราวที่เกิดขึ้นทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทาง
กาย และทางใจทุกขณะ ๆ ตลอดเวลา เป็นเหตุให้เกิดปัญญาพิจารณาสภาพธรรมตามความเป็นจริง รู้แจ้งความไม่
เที่ยง เป็นทุกข์ ความเป็นอนัตตาของสิ่งทั้งปวง  
 อุปาทานขันธ์ 5 คือ ความยึดมั่น ถือมั่น หรือธรรมเป็นเหตุให้ยึดมั่น ถือมั่นอยู่ในกองแห่งรูปธรรมและ
นามธรรม 5 อย่าง คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ ที่มีตัณหาเป็นปัจจัย ประกอบ ด้วยอำนาจของ
กิเลส อันเน่ืองมาแต่ตัณหาและทิฏฐิ ที่ผูกพันเอาตัวตนเป็นที่ต้ังแห่งความปรารถนาอย่างต่อเน่ือง อยู่ในกองแห่ง
รูปธรรมและนามธรรม ที่มาประชุมกันแล้วเรียกว่า สัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา ซึ่งเปน็สิ่งที่สมมติอันเป็นปัจจัยให้
เกิดวงจรวัฏฏะที่หมุนไปไม่มีที่สิ้นสุด เน่ืองจากอุปาทานขันธ์ 5 เป็นทุกขสมุทยสัจ และเป็นตัวทุกขสัจในตัวเองด้วย 
เพราะเหตุน้ีพระผู้มีพระภาคเจ้าจึงทรงแสดงอุปาทานขันธ์ 5 แยกออกมาจากขันธ์ 5 ก็เพื่อให้เป็นประโยชน์ในการ
เจริญวิปัสสนาภาวนา พิจารณาแยกแยะองค์ธรรมได้ชัดเจนยิ่งขึ้น ซึ่งมีความสำคัญในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
เพื่อให้เกิดปัญญาญาณ รู้แจ้งสภาพธรรมตามความเป็นจริง อันเป็นไปเพื่อความเบื่อหน่าย คลายกำหนัด มุ่งสู่ความ
ดับไม่เหลือแห่งรูปนามขันธ์ 5 บรรลุพระนิพพานในที่สดุ 
 มหาภูตรูป 4 คือ รูปใหญ่ 4 หรือ ธาตุ 4 ได้แก่ ปฐวี อาโป เตโช วาโย นับว่ามีความสำคัญในลำดับต้น 
เพราะปรากฏชัดเจนโดยลักษณะและสัณฐานของตน ๆ ในส่วนของรูปขันธ์ทั้งหมด เกิดได้ทั่วไป และเกิดได้เฉพาะที่ 
ๆ ภายใน และภายนอกร่างกายของสัตว์ และมหาภูตรูปเป็นเหตุปัจจัยให้เกิดอุปาทายรูป 24 หรือที่เรียกว่ารปู
อาศัย กล่าวคือ รูปที่อาศัยเกิดสืบเน่ืองต่อจากมหาภูตรูป เป็นอายตนะต่าง ๆ เช่น ปสาทรูป โคจรรูป ฯลฯ ดังน้ัน
เมื่อฝ่ายรูปรวมกับฝ่ายนามหรือจิต ก็เกิดเป็นชีวิตที่สมบูรณ์ขึ้น กล่าวคือ เมื่อมหาภูตรูปทั้ง 4 ที่ประกอบกันเป็น
ขันธ์คือรูปกายหรือตัวตนน้ัน เป็นเหตุเป็นปัจจัยกันล้วนมีความไม่เที่ยง คงทนอยู่ไม่ได้ และเป็นอนัตตา 
 วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตร 

การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปฏัฐาน 4 ด้วยการเจริญสติเพ่งพินิจพิจารณาสภาพธรรม อัน
เป็นไปในกาย เวทนา จิต และธรรม ตามที่ปรากฏในกิงสุโกปมสูตร คือ ผัสสายตนะ 6 อุปาทานขันธ์ 5 มหาภูตรูป 
4 และรู้ชัดถึงความเกิดและความดับของธรรมทั้งปวง (รูปนาม) ตามความเป็นจริง 

ผสัสายตนะ 6 ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตร เป็นการเจริญธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน 
หมวดอายตนะ 12 คือ การกำหนดรู้ผัสสายตนะ 6 คือ ผัสสะหรือสัมผัสที่เกิดจากอายตนะ 12 (สมเด็จพระพุทธ
โฆษาจารย์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2562) จัดเป็นรูป 5 คู่ อายตนะภายใน ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย เป็นรูปธรรม คู่กับ 
อายตนะภายนอก ได้แก่ สี เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ เป็นรูปธรรม ส่วนคู่ที่ 6 อายตนะภายใน ได้แก่ มนายตนะ 
เป็นนาม อายตนะภายนอก ได้แก่ ธัมมายต-นะนั้น เป็นรูปก็มี นามก็มี เจตสิกนั้นเป็นนามธรรม สุขุมรูปเป็น
รูปธรรม ส่วนนิพพานเป็นนามธรรม เมื่อผู้ปฏิบัติสามารถแยกรูป แยกนามได้ชัดเจน กำหนดพิจารณาจนเห็นความ
เกิดดับ ของรูปนามตามความเป็นจริงจนสามารถถ่ายถอนความยึดมั่น ถือมั่นว่า รูปนามเป็นอัตตา ตัวตน สัตว์ 
บุคคล เรา เขา เห็นสรรพสิ่งทั้งปวงเป็นเพียงรูปกับนาม ที่เกิดดับอยู่ตลอดเวลา เมื่อเห็น สักเป็นเพียงแค่เห็น เมื่อ
ได้ยิน สักเป็นเพียงแค่ได้ยิน เป็นต้น 

อุปาทานขันธ์ 5 ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตร เป็นการเจริญธัมมานุปัสสนาสติปัฏ-
ฐาน เมื่อผู้ปฏิบัติพิจารณาจนรู้ชัดความเกิดและความดับของขันธ์ 5 คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ 
(รูปนาม) ตามความเป็นจริง มีสติกำหนดเฉพาะธรรมที่ปรากฏอยู่เบื้องหน้าที่เป็นปัจจุบันอย่างจดจ่อต่อเน่ือง ต้ังแต่
ต่ืนจนหลับไป ย่อมทำให้วิปัสสนาแก่กล้าจนเห็นแจ้งพระไตรลักษณ์ คือความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ อนัตตา เมื่อเห็น



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 5 กันยายน - ตุลาคม 2566 | 1141 

แจ้งจิตย่อมเกิดความเบื่อหน่ายคลายกำหนัดในรูปนาม เห็นทุกข์โทษของรูปนาม มีความต้องการอย่างแรงกล้าที่จะ
สลัดออกจากรูปนามขันธ์ 5 คร้ันเมื่ออินทรีย์แก่กล้าสมดุลได้ที่ มรรคญาณ ผลญาณ ก็ปรากฏ  

มหาภูตรูป 4 ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตร เป็นการเจริญกายานุปัสสนาสติปัฏฐาน 
ในหมวดธาตุมนสิการ แบ่งเป็น 2 นัย คือ นัยโดยย่อ และนัยโดยพสิดาร โดยย่อเป็นวิธีที่เหมาะแก่บุคคลผู้มีปัญญา
มาก จะใช้คำบริกรรมแบบกำหนดไปตามสภาวะของธาตุทั้ง 4 ที่ปรากฏโดยองค์รวม ไม่แยกอวัยวะ ส่วนโดย
พิสดารเป็นวิธีที่เหมาะแก่บุคคลผู้มีปัญญาไม่มาก บริกรรมโดยแยกอวัยวะเป็นส่วน ๆ ตามอาการ 42 อย่าง  เมื่อ
เจริญสติระลึกรู้เท่าทันธาตุทั้ง 4 ตามนัยที่กล่าวมาน้ี ย่อมรู้ชัดว่ามีเพียงสภาวะแข็ง-อ่อน เย็น-ร้อน หรือหย่อน-ตึง 
เท่าน้ันที่ปรากฏ มีการเปลี่ยนแปลงเกิดดับอยู่ทุกขณะ ไม่มีบุคคล อัตตาตัวตน เราเขา ไม่มีบุรุษ สตรีใด ๆ ทั้งสิ้น  

 

องคค์วามรู้จากการวิจัย 

 หลักธรรมสำคัญในกิงสุโกปมสูตร ที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงพระธรรมเทศนาสั่งสอนเวไนยสัตว์ เพื่อให้หลุด
พ้นจากสังสารวัฏ หมดจดจากกิเลสเคร่ืองเศร้าหมองทั้งปวง ไว้หลากหลายวิธี ขึ้นอยู่กับว่าบุคคลผู้สดับธรรมน้ันมี
จริตอุปนิสัย ความอ่อนแก่ของอินทรีย์ที่แตกต่างกัน ในกิงสุโกปมสูตร พระพุทธองค์ทรงเลือกวิธีสอนธรรมแบบ
อุปมาอุปไมยแก่ภิกษุ ด้วยทรงพิจารณาแล้วว่าประโยชน์สูงสุดคือ มรรค ผล นิพพาน จักบังเกิดขึ้นแก่บุคคลน้ัน 
พระพุทธองค์ทรงเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้หลักไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา เพื่อความหลุดพ้นจากทุกข์ 
ด้วยอริยมรรคมีองค์ 8 ซึ่งมีสัมมาทิฐิเป็นข้อปฏิบัติหน่ึงที่มีความสำคัญในการพัฒนาศักยภาพของบุคคลโดยลำดับ 
จากปุถุชนสู่ความเป็นอริยบุคคลในระดับต่าง ๆ การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4  ด้วยการเจริญ
สติเพ่งพินิจพิจารณาสภาพธรรม คือ ผัสสายตนะ 6 อุปาทานขันธ์ 5 และมหาภูตรูป 4 รู้ชัดถึงความเกิดและความ
ดับที่ปรากฏตามความเป็นจริง เห็นแจ้งพระไตรลักษณ์ วิปัสสนาญาณเจริญขึ้นตามลำดับ 

 

สรุป  

 การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตร เน้นการนำหลักสติปัฏฐาน 4 มาปฏิบัติ ด้วยการเจริญสติเพ่ง
พินิจพิจารณาสภาพธรรมตามความเป็นจริง เกิดปัญญาญาณเห็นแจ้งความเกิดดับของรูปนาม อย่างต่อเน่ือง จนจิต
หยั่งถึงธรรมชาติของความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และความเป็นอนัตตาของธรรมทั้งปวง เมื่ออินทรีย์แก่กล้าสมดุลได้ที่ 
วิปัสสนาญาณเจริญขึ้นจนมรรคญาณ ผลญาณ ปรากฏ จึงได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยบุคคลไปตามลำดับ  

 

ข้อเสนอแนะ 

 1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 

การวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตรมุ่งเน้นการศึกษาหลักธรรมสำคัญเชิงคุณภาพ 
ที่สามารถนำไปสู ่การปฏิบัติได้จริง ซ ึ ่งได้จากการรวบรวมและเรียบเรียงจากคัมภีร ์และตำราวิชาการทาง
พระพุทธศาสนา ด้วยเหตุน้ีข้อเสนอแนะเชิงนโยบายที่จะกล่าวถ ึงในที่นี ้คือ การศึกษาพระปริยัติธรรม ซึ่งมี
ความสำคัญต่อการพัฒนาอินทรีย์ให้แก่กล้าสู่การปฏิบัติเพื่อบรรลุธรรมต่อไป  

 

 



1142 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตร 

  2. ข้อเสนอแนะสำหรับการทำวิจัยคร้ังต่อไป 
 งานวิจัย วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกิงสุโกปมสูตร ซึ่งมีหลักธรรมและการเจริญวิปัสสนา
ภาวนาในกิงสุโกปมสูตร คือ ผสัสายตนะ 6 อุปาทานขันธ์ 5 และมหาภูตรูป 4 หากมีประเด็นในการวิจัยคร้ังต่อไป 
ผู้ศึกษาควรที่จะศึกษาในประเด็นดังต่อไปน้ี 
  1) วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในรโถปมสูตร     
  2) วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกุมโมปมสูตร 
  3) วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในทารุกขันโธปมสตูร 

เอกสารอ้างอิง 
 
ปรียพร วิศาลบูรณ์, สุรัมภา รอดมณี, เนาวนิจ พึ่งจันทรเดช และ เบญญาภา ทนต์ประเสริฐเวช. (2566). จิตบำบัด

ตามแนวพุทธจิต: บทวิเคราะห์ในม ิติทางการพยาบาล. วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์, 6(1), 120-140. 

พระพุทธโฆสเถระ. (2554). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. แปลโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร). (พมิพ์คร้ังที่ 
10). กรุงเทพฯ: ธนาเพรส. 

พระอรรถชาติ เดชดำรง. (2566). การแบ่งช ่วงช ั ้นทางสังคม : ม ุมมองของศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู และ
พระพุทธศาสนา. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 5(2), 481-492. 

พระอำพัน นิลใน และ ธานี สุวรรณประทีป. (2565). การปฏิบัติวิปัสสนาในวิตถตธนสูตร. วารสารสหวิทยาการ
มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 5(2), 538-545. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2553). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:  
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2562). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย . (พิมพ์ครั้งที่ 51). กรุงเทพฯ:    
สหธรรมิก.  

Damnoen, P. S., Siri, P., Supattho, P. S., & Kaewwilai, K.  (2021). The Development of Student 
Characteristics in According to the Nawaluk Framework of the Buddhist integration of 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College. Asia Pacific Journal of Religions and 
Cultures, 5(2), 126–135.  

Tan, C. C., & Damnoen, P. S. (2 0 2 0 ) .  Buddhist Noble Eightfold Path Approach in the Study of 
Consumer and Organizational Behaviors. Journal of MCU Peace Studies, 8(1), 1–20. 

 


