
การเจริญวิปัสสนาในผัสสมูลกสูตร 
A Study of Vipassana Practice in Phassamulaka Sutta 

 
พระสมบัติ  ท่ังสุวรรณ และ ธานี สุวรรณประทีป 

Phra Sombat Thungsuwan and Thanee Suwanprateep 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Palisuksa Buddhagosa Campus, Thailand. 
E-mail: 1thungsuwan@gmali.com, 2thanee.su@mcu.ac.th 

Received May 24, 2023; Revised August 20, 2023; Accepted August 29, 2023 

บทคัดย่อ  
บทความน้ีมีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาเน้ือหาและหลักธรรมในผัสสมูลกสูตร 2) เพื่อศึกษาการเจริญ

วิปัสสนาในผัสสมูลกสูตร การวิจัยน้ี เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร ในการศึกษาวิจัยคร้ังน้ี เป็นการศึกษาวิจัยเชิงเอกสาร 
โดยศึกษาข้อมูลจากคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท เอกสารต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง วิเคราะห์เรียบเรียง และนำเสนอผลการวิจัย
ในลักษณะพรรณนา ผลจากการวิจัย พบว่า 1) ผัสสมูลกสูตร คือ พระสูตรว่าด้วยเวทนา 3 ประการ คือ (1) สุขเวทนา 
(2) ทุกขเวทนา (3) อทุกขมสุขเวทนา ซึ่งเกิดจากผัสสะ มีผัสสะเป็นมูล มีผัสสะเป็นเหตุ มีผัสสะเป็นปัจจัย เวทนา 
หมายถึง การเสวยอารมณ์ เมื่อจําแนกประเภทโดยลักษณะแห่งการเสวยอารมณ์  สุข ทุกข อุเบกขา และ ผัสสะ 
หมายถึง สัมผัส การกระทบ การถูกต้องที่ให้เกิดความรู้สึกภายใน ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ และความรู้สึก
ภายนอก ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธรรมารมณ์ และวิญญาณ 2) การเจริญวิปัสสนาในผัสสมูลกสูตร คือ 
การกำหนดรู้ผัสสะที่เกิดขึ้นทางทวารทั้ง 6 โดยการกำหนดรู้ตามหลักเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน ได้แก่  (1) การ
กำหนดรู้สุขเวทนา คือ การกำหนดความรู้สึกเป็นสุขทางกาย ได้แก่ ความโล่ง เบาสบาย หรือความรู้สึกเป็นสุขทาง
ใจ (2) การกำหนดรู้ทุกขเวทนา คือ การกำหนดรู้ ความรู้สึกที่เป็นทุกข์ทางกาย เช่น ความเจ็บ ปวด ร้อน เย็น 
เหน่ือย หรือความทุกข์ทางใจ และ (3) การกำหนดรู้อทุกขมสุขเวทนา คือ   การกำหนดความรู้สึกแบบเป็นกลาง ๆ 
ไม่สุขไม่ทุกข์ หรือ ความเฉยแห่งใจ ตามความเป็นจริง และอานิสงส์ของการเจริญวิปัสสนาภาวนาในผัสสมูลกสูตร 
คือ สามารถนำไปสู่การขจัดอนุสัยกิเลส อาสวะ บรรลุมรรค ผล นิพพาน ได้ในที่สุด 

 
คำสำคัญ: การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา; เวทนา; ผัสสมูลกสูตร 
 
 
 
Abstract 
 This article aimed 1) to study the contents and teachings in Phassamulaka Sutta and 
2) to study the development of Vipassana in Phassamulaka Sutta. In this study, it was 
documentary research by studying information from Theravada Buddhist scriptures, related 
documents, collecting, summarizing, analyzing, and compiling in descriptive style. The results 
of the research revealed that Phassamulaka Sutta is the discourse concerning on 3 aspects of 
feeling: 1) pleasurable or Sukhavedana, 2) unpleasurable or Dukkhavedana, and 3) Non-



1004 | ศึกษาการเจริญวิปัสสนาในผัสสมูลกสูตร 

pleasure or Ubekkhavedana which arises from contact, having contact as its cause, having 
contact as its factor. Vedana means feeling experiencing of the objects. Categorized by its 
nature, the experience of feeling; happiness, unhappiness, equanimity, and contact means 
touch, impact, and right that caused internal sensations such as eye, ear, nose, tongue, body, 
and mind, and external sensations such as form, sound, smell, taste, contact, mental objects, 
and consciousness. 2) The cultivation of Vipassana in Phassamulaka Sutta focuses on the 
determination of the senses arising through the six rectums by pursuing knowledge according 
to 3  feelings based on Vedananupassanasatipatthana: (1 )  observing the happy feeling  
referring to bodily happiness such as clearness, comfort, or feeling of inner happiness, (2 ) 
observing the bodily suffering such as pain, heat, cold, tiredness, or mental suffering, and (3 ) 
determining the neutral feelings, neither happiness nor suffering, or indifference of the mind 
as they really are. The benefits of Vipassana meditation practice found Phassamulaka Sutta 
was that it can lead to the elimination of defilements, the end of impurities, and finally 
attaining the Noble Path, the Fruits, and Nibbana. 
 
Keywords:  Vipassana Meditation; Sensation; Phassamulaka Sutta 
 
 
บทนำ  

การเจริญวิปัสสนา คือ การเจริญสติเพื่อให้เกิดปัญญารู้เท่าทันตามความเป็นจริงของสภาวะธรรมทั้งหลาย 
อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ตลอดจนรู้ถึงเหตุปัจจัยจนนำไปสู่การแก้ปัญหาอย่างมีประสิทธิภาพ ทั้งยังช่วยให้สามารถ
ดำเนินชีวิตในปัจจุบันได้อย่างถูกต้องดีงาม มีความสงบสุข สามารถรู้เท่าทันการเปลี่ยนแปลงของโลกตามความเป็น
จริง ดังพระพุทธพจน์ตรัสว่า “วิปัสสนาที่ภิกษุเจริญแล้วย่อมให้สำเร็จประโยชน์ คือ ย่อมให้ปัญญาเจริญ ปัญญาที่
เจริญแล้วย่อมให้สำเร็จประโยชน์ คือ ย่อมละอวิชชาได้” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  มนุษย์จึงจำเป็น
จะต้องปฏิบัติวิปัสสนาเพื่อเป็นการพัฒนาด้านจิตใจให้ละความเห็นผิดจนเกิดปัญญา จนนำไปสู่การดำเนินชีวิตที่
ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนาได้ในที่สุด 

เวทนา หมายถึง การเสวยอารมณ์ ความรู้สึก สุข ทุกข์ หรือเฉย ๆ ไม่สุขไม่ทุกข์ ความรู้สึกเหล่าน้ีจะ
เกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อมีการถูกกระทบ หรือการรับรู้ของอารมณ์ ซึ่งกระบวนการรับรู้ของอารมณ์น้ันเกิดจากอายตนะ
ภายในทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ กระทบกับอารมณ์  (อายตนะภายนอก) ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส 
โผฏฐัพพะ (สิ่งที่ต้องกาย) และธรรมารมณ์ (สิ่งที่ต้องใจ) โดยมีวิญญาณคือความรู้ร่วมด้วย การรับรู้น้ีเกิดขึ้นเมื่อมี
องค์ประกอบครบ 3 อย่างคือ อายตนะภายใน อายตนะภายนอก (อารมณ์) และวิญญาณบรรจบกันเกิดผัสสะหรือ
สัมผัสมี 6 อย่าง ได้แก่ จักขุสัมผัส โสตสัมผัส ฆานสัมผัส ชิวหาสัมผัส กายสัมผัส และมโนสัมผัสทำให้เกิดกระบวน
ธรรม คือ เวทนา ได้แก่ ความรู้สึกสบาย ชื่นใจ ถูกใจ (สุขเวทนา) หรือไม่สบาย เจ็บปวด ทุกข์ใจ (ทุกขเวทนา) หรือ
เรื่อย ๆ เฉย ๆ สบายก็ไม่ใช่ ไม่สบายก็ไม่ใช่ (อุเบกขาเวทนา) ด้วยเหตุน้ีจึงกล่าวได้ว่าเวทนาเกิดจากผัสสะ (สมเด็จ
พระพุทธโฆษาจารย์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2559)  ดังมีพระพุทธพจน์ว่า 

“ภิกษุทั้งหลาย เพราะไม้ 2 อันเสียดสีกัน จึงเกิดความร้อน ไฟลุกขึ้น เพราะแยกไม้ทั้งสองน้ันออกจาก
กัน ความร้อนที่เกิดจากการเสียดสีน้ันจึงดับระงับไปแม้ฉันใด เวทนา 3 ประการน้ีก็ฉันน้ันเหมือนกัน เกิดแต่ผัสสะ 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2566 | 1005 

มีผัสสะเป็นมูล มีผัสสะเป็นเหตุ มีผัสสะเป็นปัจจัย เพราะอาศัยผัสสะที่เกิดแต่ปัจจัยน้ัน เวทนาที่เกิดแต่ผัสสะน้ันจึง
เกิด เพราะผัสสะที่เกิดแต่ปัจจัยน้ันดับ เวทนาที่เกิดแต่ผัสสะน้ันจึงดับ”  

จากพุทธพจน์ดังกล่าวจึงสรุปได้ว่า เวทนาเกิดจากผัสสะ และเมื่อผัสสะดับคือเมื่ออายตนะภายใน
กระทบกับอารมณ์แล้ววิญญาณไม่เกิด เวทนาก็ดับ 

การเจริญวิปัสสนาในผัสสมูลกสูตร เป็นการเจริญวิปัสสนาภาวนาเพื่อให้เห็นถึง ความเป็นไตรลักษณ์ 
ได้แก่ 1) อนิจจลักษณะ คือ อาการไม่เที่ยง อาการไม่ยั่งยืน อาการที่เกิดขึ้นแล้วเสื่อมและสลายไป อาการที่แสดง
ถึงความเป็นสิ่งไม่เที่ยงของขันธ์, 2) ทุกขลักษณะ อาการเป็นทุกข์ อาการที่ถูกบีบค้ันด้วยการเกิดขึ้นและสลายตัว 
อาการที่กดดัน อาการฝืนและขัดแย้งอยู่ในตัว อาการที่แสดงถึงความเป็นทุกข์ของขันธ์ และ3) อนัตตลักษณะ 
อาการของสิ่งที่ไม่ใช่ตัวตน อาการที่แสดงถึงความไม่ใช่ใคร ไม่ใช่ของใคร ไม่อยู่ในอำนาจควบคุมของใคร 

อย่างไรก็ตาม แม้เวทนาจะเป็นเหตุแห่งปัญหาในชีวิตมนุษย์แต่เวทนาก็มีประโยชน์อนันต์ต่อชีวิต 
เพราะมนุษย์สามารถใช้เวทนาเป็นหนทางในการนำชีวิตไปสู่ความเป็นอริยบุคคลได้หากมนุษย์มีความเข้าใจในเรื่อง
ของ “เวทนา” ที่มีต่อชีวิต (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2553) ด้วยเหตุผลดังกล่าว เวทนาจึงเป็น
ส่วนประกอบของชีวิตที่เป็นนามธรรมอันได้แก่การเสวยอารมณ์ คือความรู้สึกต่อสิ่งที่ถูกรับรู้ซึ่งเกิดขึ้นในขณะที่มี
การรับรู้ ได้แก่ความสุขสำราญทางกาย ใจ หรือความไม่สุขสำราญทางกาย ใจ และความรู้สึกเฉย ๆ ความรู้สึก
เหล่าน้ีมีความสำคัญอย่างยิ่งต่อชีวิต เพราะทุกชีวิตจะต้องมีความรู้สึกเหล่าน้ีตลอดเวลาตราบเท่าที่ยังมีลมหายใจ 
ถ้าขาดความรู้สึกชีวิตก็ไม่มีประโยชน์ ไม่มีความหมาย ฉะน้ัน การครองชีวิตโดยรู้จักปฏิบัติตนต่อเวทนาให้ถูกต้อง
จึงนับเป็นเร่ืองสำคัญ ในเบื้องต้น ถ้าปฏิบัติต่อเวทนาเป็นก็จะทำให้สุขภาพจิตดี และถ้าถึงขั้นสูงก็สามารถทำให้
หลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวงได้ 

บทความน้ีนำเสนอผลการศึกษาการเจริญวิปัสสนาในผัสสมูลกสูตร โดยศึกษาเฉพาะในเรื่องของสุข
เวทนา ทุกขเวทนา และอทุกขมสุขเวทนา (อุเบกขาเวทนา) เพื่อนำเสนอองค์ความรู้ใหม่ที่เป็นข้อมูลในเชิงวิชาการ 
และสามารถนำไปเป็นบาทฐานสำคัญในการศึกษาค้นคว้า ตลอดทั้งยังส่งเสริมศรัทธา ปสาทะที่เกื้อกูลต่อความ
เข้าใจใหม่ ๆ ในการเจริญวิปัสสนา อันจะเป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่ของพุทธศาสนิกชนคนรุ่นหลังสืบต่อไป 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1) เพื่อศึกษาเน้ือหาและหลักธรรมในผัสสมูลกสูตร 
2) เพื่อศึกษาการเจริญวิปัสสนาในผัสสมูลกสูตร 

การทบทวนวรรณกรรม 
ในการทำวิจัยคร้ังน้ี ผู้วิจัยได้ทบทวนเอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง โดยศึกษาข้อมูลที่เป็นหลักฐาน

จาก พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา ปกรณวิเสส วิสุทธิมรรค และจากเอกสารที่ผู้ทรงคุณวุฒิได้ศึกษาค้นคว้าแล้ว
เผยแพร่ปรากฏอยู่ในปัจจุบัน ในเบื้องต้นผู้วิจัยได้สำรวจเอกสาร รายงานการวิจัยที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัย “ศึกษา
การเจริญวิปัสสนาในผัสสมูลกสูตร” 

 ความสำคัญของผัสสมูลกสูตร ว่าด้วยเวทนามีผัสสะเป็นมูล เป็นพระสูตรว่าด้วยเวทนา 3 ประการ คือ 
1) สุขเวทนา 2) ทุกขเวทนา 3) อทุกขมสุขเวทนา (อุเบกขาเวทนา) ซึ่งเกิดจากผัสสะ มีผัสสะเป็นมูล มีผัสสะเป็น
เหตุ มีผัสสะเป็นปัจจัย เพราะอาศัยผัสสะที่เกิดแต่ปัจจัยน้ัน เวทนาที่ เกิดแต่ผัสสะน้ันจึงเกิด เพราะผัสสะที่เกิดแต่
ปัจจัยน้ันดับ เวทนาที่เกิดแต่ผัสสะน้ันจึงดับ เพราะอาศัยผัสสะอันเป็นที่ ต้ังแห่งทุกขเวทนา ทุกขเวทนาจึงเกิด 
เพราะผัสสะอันเป็นที่ ต้ังแห่งทุกขเวทนาน้ันน่ันแลดับ ทุกขเวทนาที่ เกิดเพราะอาศัยผัสสะอันเป็นที่ ต้ังแห่ง
ทุกขเวทนาที่เสวยอยู่อันเกิดจากผัสสะน้ันก็ดับคือสงบไป เพราะอาศัยผัสสะอันเป็นที่ ต้ังแห่งอทุกขมสุขเวทนา   
อทุกขมสุขเวทนาจึงเกิดเพราะผัสสะอันเป็นที่ต้ังแห่งอทุกขมสุขเวทนาน้ันน่ันแลดับ อทุกขมสุขเวทนาที่เกิดเพราะ



1006 | ศึกษาการเจริญวิปัสสนาในผัสสมูลกสูตร 

อาศัยผัสสะ อันเป็นที่ต้ังแห่งอทุกขมสุขเวทนาที่เสวยอยู่อันเกิดจากผัสสะน้ันก็ดับคือสงบไป (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) 

การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนาโดยอาศัยข้อกําหนดเป็นสิกขาบทที่
พระพุทธเจ้าบัญญัติไว้เป็นกรอบปฏิบัติที่เอื้อต่อการพัฒนาคุณธรรมภายในให้เจริญขึ้น (พระธรรมปฏก  

ป.อ. ปยุตฺโต, 2546) เป็นลักษณะของบรรพชิตที่นําไปสู่ความศรัทธาเลื่อมใสของหมู่ชน (พระทัศพร ทอง
อยู่, 2565) โดยเริ่มต้นด้วยการศึกษาปริยัติให้รู้จักหลักการสําคัญในหลักคําสอนของศาสนาในการพัฒนาตนเองได้
อย่างเหมาะสม (พระมหากิตติณัฏฐ์ สุกิตฺติเมธี , 2564) สามารถนําความรู้ที่เกิดขึ้นจากการสัมผัสแหล่งเรียนรู้และ
สามารถเพิ่มทักษะในการนําไปปฏิบัติได้จริงเพื่อทําให้เกิดประโยชน์อย่างสูงสุดทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น ชุมชน สังคม 
(ศุภวรรณ การุญญะวีร์, 2564) ทดลองฝึกปฏิบัติตามที่ได้เรียนมา และการปฏิบัติน้ีจะนําไปสู่ความรู้แจ้งเห็นจริง 
(Damnoen et al., 2021) การบูรณาหลักคําสอนทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการดําเนินเนินชีวิตในการพัฒนา
พฤติกรรมของตนเอง (พระอำพัน นิลใน และ ธานี สุวรรณประทีป , 2565) จึงมีความจําเป็นอย่างยิ่งที่จะต้อง
นําไปใช้ด้วยความรอบคอบ (Tan & Damnoen, 2020) มีความรู้ ควบคู่กับการมีคุณธรรม จริยธรรม เป็นการ
ปรับเปลี่ยนทัศนคติและพฤติกรรม ด้วยการปฏิบัติตามหลักเบญจศีลและเบญจธรรมเพื่อการดำเนินชีวิตอย่างสุข
สงบ (ปรียพร วิศาลบูรณ์ และคณะ , 2566)และมีวัฒนธรรมในการดํารงชีวิตสามารถอยู่ร่วมกับผู้อื่นได้อย่ างมี
ความสุข (พระภัทรชัยญกรณ์ อูดสวย, 2564) 

สรุปผลการทบทวนวรรณกรรม พบว่า เอกสารงานวิจัยต่าง ๆ เป็นหัวข้อธรรมในแง่มุม ที่มีการกำหนดรู้
เวทนาที่เกิดจากการกระทบของผัสสะ และมีการเจริญวิปัสสนาเข้ามากำกับเพื่อให้รู้ถึงความดับโดยแท้จริงของ
เวทนาที่เกิดเพราะการกระทบของผัสสะ แต่ข้อจำกัดก็มีอยู่ คือ เวทนาที่เกิดเพราะการกระทบของผัสสะน้ันยัง
ไม่ใช่องค์ธรรมสูงสุดที่จะทำลายกิเลสที่อยู่ลึกหรือฝังแน่นที่สุดไปได้ จำเป็นจะต้องอาศัยองค์ประกอบอีกหลายอย่าง
เพื่อให้รู้แจ้งแทงตลอด  
 
ระเบียบวิธีการวิจัย 

ในการศึกษาวิจัยเชิงเอกสาร ฉบับน้ี ผู้วิจัยกำหนดขั้นตอนการวิจัยต่าง ๆ ดังน้ี  
1) ศึกษาค้นคว้าข้อมูลจากเอกสารทางด้านพระพุทธศาสนาเถรวาทในคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา 

ฎีกา ปกรณ์วิเสส รวมทั้งเอกสารวิชาการและรายงานการวิจัยที่เกี่ยวข้องที่นักวิชาการด้านพระพุทธศาสนาเถรวาท
ได้เรียบเรียงไว้ 

2) เรียบเรียง ตรวจสอบความถูกต้อง และความน่าเชื่อถือของข้อมูล ตลอดจนจัดลำดับความสำคัญ
ของแหล่งที่มา โดยเปรียบเทียบกับคัมภีร์พระไตรปิฎก 

3) กำหนดประเด็นเพิ่มเติม หรือรายละเอียดอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง โดยการขอคำแนะนำจากผู้ทรงคุณวุฒิ 
และคณาจารย์ที่มีความเชี่ยวชาญเฉพาะทาง 

4) วิเคราะห์ และสรุปคำตอบปัญหาการวิจัย ตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์  
5) ปรับปรุง แก้ไขเน้ือหา สรุปเรยีบเรียงบรรยายเชิงพรรณนา 

 
ผลการวิจัย 

เนือ้หาและหลักธรรมในผัสสมูลกสูตร 
เน้ือหาและหลักธรรมในผัสสมูลกสูตร เป็นการอบรมปัญญาให้รู้แจ้งตามความเป็นจริงของรูปนาม เห็น

ความไม่เที่ยง ความเป็นทุกข์ ความเป็นอนัตตา และเป็นการฝึกอบ รมปัญญา กำหนดรู้เวทนา 3 ประการ คือ      
1) สุขเวทนา 2) ทุกขเวทนา 3) อทุกขมสุขเวทนา (อุเบกขาเวทนา) ซึ่งเกิดจากผัสสะ มีผัสสะเป็นมูล มีผัสสะเป็น



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2566 | 1007 

เหตุ มีผัสสะเป็นปัจจัย (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539)  เพราะอาศัยผัสสะที่เกิดแต่ปัจจัยน้ัน เวทนาที่เกิด
แต่ผัสสะน้ันจึงเกิด เพราะผัสสะที่เกิดแต่ปัจจัยน้ันดับ เวทนาที่เกิดแต่ผัสสะน้ันจึงดับ ในการวิจัยคร้ังน้ี 

ผัสสมูลกสูตร หมายถึง พระสูตรว่าด้วยเวทนา 3 ประการ คือ 1) สุขเวทนา 2) ทุกขเวทนา 3) อทุกขม
สุขเวทนา (อุเบกขาเวทนา) ซึ่งเกิดจากผัสสะ มีผัสสะเป็นมูล มีผัสสะเป็นเหตุ มีผัสสะเป็นปัจจัย เพราะอาศัยผัสสะ
ที่เกิดแต่ปัจจัยน้ัน เวทนาที่เกิดแต่ผัสสะน้ันจึงเกิด เพราะผัสสะที่เกิดแต่ปัจจัยน้ันดับ เวทนาที่เกิดแต่ผัสสะน้ันจึง
ดับ 

ความสำคัญของผัสสมูลกสูตร ว่าด้วยเวทนามีผัสสะเป็นมูล เป็นพระสูตรว่าด้วยเวทนา 3 ประการ คือ 
1) สุขเวทนา 2) ทุกขเวทนา 3) อทุกขมสุขเวทนา (อุเบกขาเวทนา) ซึ่งเกิดจากผัสสะ มีผัสสะเป็นมูล มีผัสสะเป็น
เหตุ มีผัสสะเป็นปัจจัย เพราะอาศัยผัสสะที่เกิดแต่ปัจจัยน้ัน เวทนาที่เกิดแต่ผัสสะน้ันจึงเกิด เพราะผัสสะที่เกิดแต่
ปัจจัยน้ันดับ เวทนาที่เกิดแต่ผัสสะน้ันจึงดับ เพราะอาศัยผัสสะอันเป็นที่ ต้ังแห่งทุกขเวทนา ทุกขเ วทนาจึงเกิด 
เพราะผัสสะอันเป็นที่ ต้ังแห่งทุกขเวทนาน้ันน่ันแลดับ ทุกขเวทนาที่ เกิดเพราะอาศัยผัสสะอันเป็นที่ ต้ังแห่ง
ทุกขเวทนาที่เสวยอยู่อันเกิดจากผัสสะน้ันก็ดับคือสงบไป เพราะอาศัยผัสสะอันเป็นที่ต้ังแห่งอทุกขมสุขเวทนา   
อทุกขมสุขเวทนาจึงเกิดเพราะผัสสะอันเป็นที่ ต้ังแห่งอทุกขมสุขเวทนาน้ันน่ันแลดับ อทุกขมสุขเวทนาที่เกิดเพราะ
อาศัยผัสสะ อันเป็นที่ต้ังแห่งอทุกขมสุขเวทนาที่เสวยอยู่อันเกิดจากผัสสะน้ันก็ดับคือสงบไป  

สภาวธรรมในพระสุตตันตปิฎกเล่มที่ 10 สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค ผัสสมูลกสูตร แสดงหลักธรรม  
2 ข้ อ ได้แก่  1) เวทนา 3 และ2) ผัสสะ 6 โดยมี เน้ือหาใจความสำคัญว่า ด้วยเวทนามี ผัสสะเป็ นมู ล                         
เวทนา คือ การเสวยอารมณ์ เมื่อจําแนกประเภทโดยลักษณะแห่งการเสวยอารมณ์ หมายความว่า เป็นนัยที่จําแนก
ความรู้สึกโดยลักษณะแห่ง มี 3 ประเภท คือ 1) สุขเวทนา  2) ทุกขเวทนา 3) อทุกขมสุขเวทนา (อุเบกขาเวทนา) 
เหตุที่ทำให้เวทนาเกิด และดับ คือ เกิดแต่ผัสสะ มีผัสสะเป็นมูล มีผัสสะเป็นเหตุ มีผัสสะเป็นปัจจัย เพราะอาศัย
ผัสสะที่เกิดแต่ปัจจัยน้ัน เวทนาที่เกิดแต่ผัสสะน้ันจึงเกิด เพราะผัสสะที่เกิดแต่ปัจจัยน้ันดับ การเฝ้าตามดูเวทนาไว้
เท่าเทียมกับการพิจารณาธาตุสี่  ในตอนว่าด้วยการเฝ้าตามดูกายในการปฏิบัติสติปัฏฐานตามระบบ เมื่อปฏิบัติ
ดำเนินมาถึงขึ้นก้าวหน้าไปได้อย่างราบเรียบสม่ำเสมอในการเฝ้าตามดูกายแล้ว อาจารย์ผู้ฝึกจะแนะนำให้สนใจใน
การเฝ้าตามดูความสุขและทุกซึ่งอาจจะเกิดขึ้นขณะปฏิบัติหรือเกี่ยวเน่ืองกับการปฏิบัติ ความสุขและทุกข์เหล่าน้ี
เป็นสภาพที่ค่อนข้างสลับซับซ้อนของจิตไม่ใช่ความรู้สึกล้วน ๆ เมื่อกำหนดความรู้สึกเหล่าน้ัน การกำหนดจะลอก
เปลือกที่เป็นองค์ประกอบของอารมณ์ต่าง ๆ ออกไปรวมทั้งความคิดเห็นอันมุ่งเข้าหาตนด้วย จนปรากฏเหลือเพียง
ความสุขหรือความทุกข์ล้วน ๆ ซึ่งจะไม่สามารถชักพาผู้ปฏิบัติให้เตลิดออกไปสู่ภาวะของความดีใจจัด หรือเสียใจ
จัดจนเกิดขนาด อันจะพัดพาผู้ฝึกให้หันเหออกไปจากทางก้าวหน้าในการปฏิบัติการหยั่งเห็นความไม่เที่ยงของ
เวทนาว่าเป็นสภาวะเกิดขึ้นและดับไปน้ีไม่ใช่เป็นเพียงจินตนาการที่ต้ังอยู่บนสมมุติฐานว่าทุกสิ่งที่เกิดขึ้นย่อมเสื่อม
สลายไปเป็นธรรมดา แต่เป็นการรู้แจ้งเห็นประจักษ์ด้วยประสบการณ์อย่างแท้จริงว่า เวทนาเป็นเพียงความรู้สึกที่
เกิดขึ้นแล้ว ต้ังอยู่และดับไปของเวทนาแล้วปัญญาก็จะประจักษ์ชัดว่าอาการต่าง ๆ และจิตที่ตามรู้เป็นคนละส่วน
กัน หลังจากน้ันจะเกิดปัญญาหยั่งเห็นความเกิดดับอย่างรวดเร็วของการต่าง ๆ และจิตที่ตามรู้ ปัญญา ที่เกิดน้ีจัด
ว่าหยั่งเห็นไตรลักษณ์จนกระทั่งบรรลุมรรคผลนิพพานในที่สุด (พระโสภณมหาเถระ มหาสีสยาดอ 2553)    

ผัสสะ หมายถึง สัมผัส การกระทบ การถูกต้องที่ให้เกิดความรู้สึก ผัสสะ เป็น ความประจวบกันแห่ง
สามสิ่ง คือ อายตนะภายใน ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ อายตนะภายนอก รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธรรมารมณ์ 
และวิญญาณ องค์ธรรมของผัสสะ คือ ผัสสเจตสิก และความสำคัญของผัสสะ 6 ประการน้ี ย่อมเป็นปัจจัยให้เกิด
การรับ รู้อารมณ์ทางทวาร 6 เรียกว่า วิญญาณ 6 ได้แก่ (1) จักขุสัมผัสสะ เป็นปัจจัยให้เกิดจักขุวิญญาณ           
(2) โสตสัมผัสสะ เป็นปัจจัยให้เกิดโสตวิญญาณ (3) ฆานสัมผัสสะ เป็นปัจจัยให้เกิดฆานวิญญาณ (4) ชิวหาสัมผัส
สะ เป็นปัจจัยให้เกิดชิวหาวิญญาณ (5) กายสัมผัสสะ เป็นปัจจัยให้เกิดกายวิญญาณ และ (6) มโนสัมผัสสะ เป็น



1008 | ศึกษาการเจริญวิปัสสนาในผัสสมูลกสูตร 

ปัจจัยให้เกิดมโนวิญญาณ ส่วนเหตุที่ทำให้เกิดผัสสะ คือ เพราะนามรูปเป็นปัจจัย วิญญาณจึงมี เพราะวิญญาณเป็น
ปัจจัย นามรูปจึงมี เพราะนามรูปเป็นปัจจัย สฬายตนะจึงมี เพราะสฬายตนะเป็นปัจจัย ผัสสะจึงมี และเหตุที่ทำให้
ผัสสะดับ คือ เพราะนามรูปดับ วิญญาณจึงดับ เพราะวิญญาณดับ นามรูปจึงดับ เพราะนามรูปดับ สฬายตนะจึง
ดับ เพราะสฬายตนะดับ ผัสสะจึงดับ โดยไม่มีใครหรือสิ่งใดมาบงการ หรือบังคับบัญชาได้ (พระมหาชินวัฒน์  
จกฺกวโร, 2556) 

 
การเจริญวิปัสสนาตามหลักเวทนานุปัสสนาในผัสสมูลกสูตร 
การเจริญวิปัสสนา คือ การใช้สมาธิแต่เพียงขั้นต้น ๆ ในการอบรมปัญญาให้รู้แจ้งตามความเป็นจริง

ของรูปนาม โดยการเพ่งลักษณะของไตรลักษณ์ให้เห็นถึงความไม่เที่ยง ความเป็นทุกข์ และความเป็นอนัตตา ซึ่ง
เป็นการใช้สมาธิเป็นบาทฐานในการฝึกอบรมปัญญา มีอยู่ 2 ประการ ได้แก่ (1) วิปัสสนายานิก คือ การเพ่ง
ลักษณะของไตรลักษณ์ ได้แก่ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา และ (2) สมถยานิก คือ การเพ่งอารมณ์ที่เป็นบัญญัติ ได้แก่ 
กสิณ 10 เป็นต้น เพื่อฌานสมาบัติ 8 มีรูปฌาน 4 และ อรูปฌาน 4 

ความสำคัญของการเจริญวิปัสสนา คือ การฝึกอบรมปัญญาเพื่อให้เกิดความเห็นแจ้งในสังขารว่า เป็น
ของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา องค์ธรรม คือ ปัญญินทรียเจตสิก มีลักษณะพิเศษ 4 ประการ ได้แก่ 1) มีการรู้
แจ้งตามความเป็นจริงเป็นลักษณะ 2) มีการกระทำอารมณ์ให้แจ่มแจ้งเป็นกิจ 3) มีความไม่หลงในอารมณ์เป็น
อาการปรากฏ และ 4) มีสมาธิเป็นเหตุใกล้ให้เกิดขึ้น 

การเจริญวิปัสสนาตามหลักเวทนานุปัสสนาในผัสสมูลกสูตร คือ การกำหนดรู้ผัสสะที่เกิดขึ้นทางทวาร
ทั้ง 6 โดยการกำหนดรู้ตามหลักเวทนา 3 ได้แก่ (1) การเจริญวิปัสสนาตามหลักสุขเวทนาในผัสสมูลกสูตร คือ   
การกำหนดความรู้สึกเป็นสุขทางกาย ได้แก่ ความโล่ง เบาสบาย หรือความรู้สึกเป็นสุขทางใจ อันได้แก่ ความดีใจ 
เบิกบาน ความยินดี เมื่อมีสุขเวทนาเกิดขึ้น นักปฏิบัติควรกำหนดรู้เท่าทันต่อสุขเวทนาว่า “สุขหนอ” “สบายหนอ” 
“โล่งหนอ” “ดีใจหนอ” “อิ่มใจหนอ” ตามความเป็นจริง และย่อมรู้ชัดว่า มีเพียงสภาวธรรมเท่าน้ันที่เกิดขึ้น ต้ังอยู่ 
แล้วก็ดับไป (2) การเจริญวิปัสสนาตามหลักทุกขเวทนาในผัสสมูลกสูตร เป็นการกำหนดรู้ ความรู้สึกที่เป็นทุกข์ทาง
กาย ซึ่งเรียกว่า กายิกทุกข์ เช่น ความเจ็บ ปวด เมื่อย ชา คัน ร้อน เย็น จุก เสียด เหน่ือย หรือความรู้สึกเป็นทุกข์
ทางใจ ซึ่งนักปฏิบัติพึงตามรู้ ทุกขเวทนาตามอาการน้ัน ๆ ว่า “เจ็บหนอ” “ปวดหนอ” “เมื่อยหนอ” “ชาหนอ” 
“คันหนอ” “ร้อนหนอ” “เย็นหนอ” “จุกหนอ” “เสียดหนอ” “เหน่ือยหนอ” หรือ “เศร้าโศกหนอ” “เสียใจ
หนอ” “กลัวหนอ” ตามความเป็นจริงย่อมรู้ชัดว่า มีเพียงสภาวธรรมที่เกิดขึ้นแล้วก็ดับไป ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่
ตัวตน ไม่มีเรา ของเรา เป็นต้น และ (3) การเจริญวิปัสสนาตามหลักอทุกขมสุขเวทนาในผัสสมูลกสูตร เป็นการ
กำหนดความรู้สึกแบบเป็นกลาง ๆ ไม่สุขไม่ทุกข์ หรือ อทุกขมสุขเวทนา ก็อุเบกขาเวทนาน้ี เป็นความเฉยแห่งใจ  
มีสภาพเสวยอารมณ์กลาง ๆ เป็นลักษณะแบ่งออกเป็น 6 ชนิด คือ อุเบกขาทางตา เห็นสีเฉย ๆ อุเบกขาทางหู    
ได้ยินเสียงเฉย ๆ อุเบกขาทางจมูกได้กลิ่นเฉย ๆ อุเบกขาทางลิ้น รู้รสเฉย ๆ อุเบกขาทางกาย รู้สัมผัสแล้วเฉย ๆ 
(สุขก่อนแล้วเฉยทีหลัง) อุเบกขาทางใจ นึกคิดเฉย ๆ เมื่อเวทนาชนิดน้ีเกิดขึ้น ก็ให้มีสติระลึกกำหนดรู้เท่าทันว่า 
“เฉยหนอ ๆ” ตามความเป็นจริง 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

การเจริญวิปัสสนาภาวนาในผัสสมูลกสูตร คือ การกำหนดรู้ให้เห็นความเป็น ไตรลักษณ์ หรือ อนิจจัง 
ทุกขัง อนัตตา โดยการกำหนดรู้ เวทนา 3 ประการ ได้แก่ สุขเวทนา ทุกขเวทนา และอทุกขมสุขเวทนา     
(อุเบกขาเวทนา) ซึ่งเป็นจุดมุ่งหมายที่เป็นที่สุดของมนุษย์เป็นการฝึกจิตให้รู้แจ้งเห็นจริงจนสามารถทำลายกิเลสได้ 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2566 | 1009 

เพื่อให้เกิดปัญญา ความรู้ความเข้าใจในรูป-นาม ตามความเป็นจริงไม่หลงใหลไปตามอำนาจกิเลสอันเป็นเหตุให้ทำ
อกุศล ทั้งยังสามารถนำไปสู่การขจัดอนุสัยกิเลส สิ้นอาสวะ บรรลุมรรค ผล นิพพาน ได้ในที่สุด 
 
สรุป 
 ผัสสมูลกสูตร คือ พระสูตรที่ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎกเล่มที่ 18  พระสุตตันตปิฎกเล่มที่ 10 สังยุตตนิกาย 
สฬายตนวรรค เวทนาสังยุต สคาถวรรค หมวดว่าด้วยสูตรที่มีคาถา เป็นพระสูตรลำดับที่ 10 ว่าด้วยเวทนา 3 
ประการ คือ 1) สุขเวทนา 2) ทุกขเวทนา 3) อทุกขมสุขเวทนา  (อุเบกขาเวทนา) ซึ่งเกิดจากผัสสะ มีผัสสะเป็นมูล 
มีผัสสะเป็นเหตุ มีผัสสะเป็นปัจจัย เพราะอาศัยผัสสะที่ เกิดแต่ปัจจัยน้ัน เวทนาที่เกิดแต่ผัสสะน้ันจึงเกิด เพราะ
ผัสสะที่เกิดแต่ปัจจัยน้ันดับ เวทนาที่เกิดแต่ผัสสะน้ันจึงดับ 
 
ข้อเสนอแนะ 

   จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังน้ี 
1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 

               การเจริญวิปัสสนาในผัสสมูลกสูตร เป็นการกำหนดรู้ผัสสะ 6 โดยการกำหนดรู้ด้วยปริญญา 3 ได้แก่ 
1. ญาตปริญญา 2. ตีรณปริญญา 3. ปหานปริญญา และการกำหนดรู้เวทนา 3 คือ การกำหนดรู้ สุขเวทนา 
ทุกขเวทนา และอุเบกขาเวทนา แสดงถึงหลักธรรมสำคัญที่เป็นหัวใจของพระพุทธศาสนาไว้อย่างครบถ้วน ดังน้ันผู้
ที่เกี่ยวข้องหรือผู้ที่สนใจสามารถนำไปใช้ประโยชน์ในการปฏิบัติ การค้นคว้า และเป็นแนวทางในการศึกษาต่อไป 

2. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยคร้ังต่อไป 
              งานวิจัยน้ีได้ค้นพบที่สำคัญคือ เวทนาที่เกิดเพราะการกระทบของผัสสะน้ันยังไม่ใช่องค์ธรรมสูงสุดที่จะ
ทำลายกิเลสที่อยู่ลึกหรือฝังแน่นที่สุดไปได้ จำเป็นจะต้องอาศัยองค์ประกอบอีกหลายอย่างเพื่อให้รู้แจ้งแทงตลอด 
เมื่อได้ทราบข้อสรุปน้ี จึงทำให้ยังมีประเด็นในการวิจัยคร้ังต่อไปควรทำวิจัยในประเด็นเกี่ยวกับ ดังน้ี 
  1) ศึกษาการกำหนดเวทนา 3 ในผัสสมูลกสูตร 
  2) ศึกษาการกำหนดผัสสะ 6 ในผัสสมูลกสูตร 
 
เอกสารอ้างอิง 
ปรียพร วิศาลบูรณ์, สุรัมภา รอดมณี, เนาวนิจ พึ่งจันทรเดช และ เบญญาภา ทนต์ประเสริฐเวช. (2566). จิตบำบัด

ตามแนวพุทธจิต: บทวิ เคราะห์ ในมิ ติทางการพยาบาล . วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์, 6(1), 120-140. 

พระทัศพร ทองอยู่. (2565). การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในทุกขสูตร. วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์, 5(2), 528-537. 

พระภัทรชัยญกรณ์ อูดสวย. (2564). การบริหารการศึกษาตามหลักพุทธธรรมของโรงเรียนตำรวจตระเวนชายแดน. 
วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 4(3), 83-92. 

พระมหากิตติณัฏฐ์ สุกิตฺติเมธี. (2564). การวิเคราะห์แนวทางงดเว้นจากความเสื่อม ในปราภวสูตร. วารสารสห
วิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 4(1), 84-95. 

พระมหาชินวัฒน์ จกฺกวโร. (2556). พระอภิธรรม เจตสิกปรมัตถ์. กรุงเทพฯ: เอบุ๊ค ดิสทริบิวชั่น. 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2553). มหาสติปัฏฐานสูตรทางสู่พระนิพพาน. ตรวจชำระ เรียบเรียงแปล

โดย พระพรหมโมลี (สมศักด์ิ อุปสโม). กรุงเทพฯ: ประยูรสาส์นไทยการพิมพ์.  



1010 | ศึกษาการเจริญวิปัสสนาในผัสสมูลกสูตร 

พระอำพัน นิลใน, ธานี สุวรรณประทีป. (2565). การปฏิบัติวิปัสสนาในวิตถตธนสูตร. วารสารสหวิทยาการ
มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 5(2), 538-545 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2553). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาอรรถกถา. กรุงเทพฯ: โรง
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ศุภวรรณ การุญญะวีร์. (2564). การบริหารจัดการแหล่งเรียนรู้ภายในสถานศึกษาตามหลักสัปปายะ 7 วิถีใหม่. 
วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 4(3), 75-82. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2559). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. (พิมพ์คร้ังที่ 47). กรุงเทพฯ: เพ็ท
แอนด์โฮม. 

Damnoen, P. S., Chaiworamankul, Y., Thammawatsiri, P. A., & Soontrondhammanitus, P. (2021 ). 
Buddhist Ethics and the way of Living in Daily Life: An Analysis of Genital Malfeasances 
(Kamesumicchacara). Turkish Journal of Computer and Mathematics Education, 1 2 (8 ) , 
2943-2948. 

Tan, C. C., & Damnoen, P. S. (202 0 ). Buddhist Noble Eightfold Path Approach in the Study of 
Consumer and Organizational Behaviors. Journal of MCU Peace Studies, 8(1), 1–20. 

 
 


