
วิเคราะห์การเจริญวิปัสสนาภาวนาในโอริมสูตร 
An Analytical of Vipassana Meditation in Orima Sutta 

 
1พระสมุห์นิวัฒน์ จันทร์ดำ และ 2ธานี สุวรรณประทีป 

1Phrasamu Niwat Jandam and 2Thanee Suwanprateep, 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส นครปฐม 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Palisuksa Buddhagosa Campus. Thailand. 

E-mail: 1Niwatjandam@gmail.com, 2thanee.su@mcu.ac.th 

Received May 24, 2023; Revised August 24, 2023; Accepted August 28, 2023 

บทคัดย่อ  
 บทความน้ีมีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์การเจริญปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในโอริมสูตร การวิจัยคร้ังน้ี       
เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร เรียบเรียง โดยการศึกษาข้อมูลจากพระไตรปิฎก อรรถกถา และคัมภีร์ที่ เกี่ยวข้อง     
เรียบเรียง และนำเสนอผลการวิจัยในลักษณะพรรณนา ผลการวิจัย พบว่า 1) โอริมสูตรเป็นพระสูตรที่พระพุทธเจ้า
ตรัสด้วยอัธยาศัยของพระองค์แก่ภิกษุโดยทรงเปรียบเทียบฝั่งแม่น้ำกับฝั่งของกุศลกรรม 10 และอกุศลกรรม 10 ผู้
ที่จะข้ามไปฝั่งฝ่ายดีได้อย่างถูกต้องและปลอดภัยต้องประพฤติปฏิบัติตามหลักกุศลกรรม 10 และละอกุศลกรรมบถ 
10 ละกามคุณ 5 ละวัฏฏะ 3 และยินดีในการแสวงหาวิเวกเพื่อจะข้ามพ้นไปสู่ฝั่งฝ่ายดีได้ 2) ผลการวิเคราะห์
หลักการเจริญวิปัสสนาภาวนาในโอริมสูตร พบว่า การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในโอริมสูตร เป็นการเจริญสติ อบรม
ปัญญาตามแนวทางของสติปัฏฐาน 4 โดยการพิจารณาสภาวธรรมที่เกิดขึ้นให้เห็นความเกิด-ดับของรูปนามที่
ปรากฏทางตาหูจมูกลิ้นกายและใจ เมื่อผู้ปฏิบัติรู้แจ้งสภาวธรรมที่เกิดขึ้นตามความเป็นจริงก็จะหลุดพ้นจากกิเลส
และบรรลุมรรค ผล นิพพานในที่สุด 
 

 
คำสำคัญ: การปฏิบัติวิปัสสนา;  โอริมสูตร;  พระพุทธศาสนา 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



960 | วิเคราะห์การเจริญวิปัสสนาภาวนาในโอริมสูตร 

Abstract  
This article aimed to analyze how to practice insight meditation found in Orima Sutta. 

This was documentary research, the collected data from Tipitaka, its commentaries and related 
texts was then analyzed, compiled and written in descriptive type. The results revealed that;  

1. Orima Sutta refers to the discourse delivered by the Buddha with his wish, to Bhikkhus 
involving river bank metaphor with 10 wholesome actions and 10 unwholesome deeds. Those 
who can safely and rightly across into the good bank must cultivate 10 wholesome deeds, 
abandoning 10 unwholesomeness, 5 sensual desires, 3 circle of birth and death and seeking for 
innate peaceful places for good bank attainment.  

2. the results of insight meditation analysis found in Orima Sutta showed that insight 
practice contents on mindfulness and wisdom cultivation based on Four Foundations of 
Mindfulness by contemplating on any circumstances arising focusing on its rise and falls of 
name and forms appearing through the eyes, ears, nose, tongue, body and mind. Having 
realized of the true state of all phenomena, practitioner will be free from all desires and attains 
the Noble Path, Fruits and Nibbana in the end. 

 
Keywords: Vipassana Meditation; Orima Sutta; Buddhism 
 
บทนำ  
 พระพุทธเจ้าทรงเป็นอัครมหาบุรุษของโลก อุบัติมาเพื่อบำเพ็ญประโยชน์สุขแก่มวลสรรพสัตว์ทรงเป็นดวง
ประทีปของจักรวาล ทรงชี้หนทางสว่างแก่ผู้ไม่รู้ ทรงประกาศสัจธรรมเพื่อความสงบสุขของเทวดาและมนุษย์
ทั้งหลาย  พระพุทธองค์ทรงเพียรเผยแผ่พระสัทธรรมตลอด 45 ปีเต็ม หลายคร้ังทรงดำเนินด้วยพระบาทเปล่าเพื่อ
ไปสอนโดยไม่เห็นแก่ค่าจ้าง รางวัล หรือคำสรรเสริญ (มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2525) คำสอนที่เป็นหัวใจของพุทธ
ศาสนา 3 ประการ  คือ  การไม่ทำบาปทั้งปวง ได้แก่ การไม่ทำบาปทุจริตทางกาย วาจา ใจ โดยการรักษาศีล 5 ศีล 
8 เป็นต้น การทำกุศลให้ถึงพร้อม ได้แก่ การสร้างบุญกุศล มีจิตเมตตา กรุณา ช่วยเหลือสรรพสัตว์ทั้งหลายให้พ้น
ทุกข์ การบำเพ็ญเพียร ทำใจให้บริสุทธิ์ ได้แก่  การชำระล้างจิตใจให้สะอาดบริสุทธิ์ ปราศจากกิเลส มี 2 วิธี คือ 1. 
สมถกรรมฐาน การทำจิตให้สงบด้วยการฝึกสมาธิ ภาวนา เช่น กำหนดลมหายใจเข้าออก สวดมนต์ภาวนา เป็นต้น 
2. วิปัสสนากรรมฐาน การใช้ปัญญาพิจารณาให้เห็น แจ้งในอารมณ์ที่ปรากฏในปัจจุบันขณะ ตามความเป็นจริง
สรรพสัตว์ทุกชีวิตเคยเวียนว่ายตายเกิดมาแล้วนับชาติไม่ถ้วน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ดังองค์สมเด็จ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสไว้ในจูฬกัมมวิภังคสูตร ว่า “สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน เป็นทายาทแห่งกรรม มี
กรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พึ่งอาศัย กรรมย่อมจำแนกสัตว์ให้เลวและประณีตได้” เปรียญ
เหมือน หงายของที่คว่ำ   หรือเปิดของที่ปิด หรือบอกทางแก่คนหลงทาง หรือตามประทีปในที่มืด ด้วยหวังว่าผู้มี
ตาดีจักเห็นรูปได้ฉะน้ัน  

แนวทางแห่งการดับทุกข์หรือความสิ้นไปแห่งกิเลสทั้งปวง ที่เป็นทางให้ถึงอสังขตธรรม (นิพพาน) ได้แก่ 
สมถะและวิปัสสนา โดยการอบรมพัฒนาปัญญาให้เกิดความรู้แจ้งตามความเป็นจริง ด้วยการเจริญวิปัสสนาตาม
แนวทางที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ในมหาสติปัฏฐานสูตร ว่า ภิกษุทั้งหลาย ทางน้ีเป็นทางเดียว เพื่อความบริสุทธิ์ของ
เหล่าสัตว์ เพื่อล่วงโสกะและปริเทวะ เพื่อดับทุกข์และโทมนัส เพื่อบรรลุอริยมรรค เพื่อทำให้แจ้ง  พระนิพพาน  
ทางน้ี คือ สติปัฏฐาน 4 คือ 1) พิจารณาเห็นกายในกายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌา และ



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2566 | 961 

โทมนัสในโลกได้ 2) พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาทั้งหลายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและ
โทมนัสในโลกได้ 3) พิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ 
4) พิจารณาเห็นธรรมในธรรมทั้งหลายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ 

โอริมสูตรที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่ภิกษุทั้งหลาย มีใจความว่า ฝั่งน้ีและฝั่งโน้น คือ ธรรมที่ตรงกับข้าม 
ในทางพระพุทธศาสนา เรียกว่า อกุศลกรรมบถ คือ ทางแห่งความชั่ว น้ันมี 10 ประการ แบ่งเป็น กายกรรม 3 
วจีกรรม 4 มโนกรรม 3 ธรรมที่เป็นฝั่งน้ี  การดำเนินชีวิตตามหลักกุศลกรรมบถ (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต, 
2556) เป็นสิ่งที่บุคคลจะต้องประพฤติปฏิบัติให้เกิดขึ้นในตน และบุคคลอื่น เพื่อประโยชน์เกื้อกูลและความสุข คือ
เพื่อความดับทุกข์ของมหาชน  เรียกว่า กุศลกรรมบถ                      

บทความน้ีนำเสนอการวิเคราะห์การเจริญวิปัสสนาภาวนาในโอริมสูตร เพื่อประโยชน์แก่การศึกษาวิจัย
และเป็นแนวทางการเจริญวิปัสสนาให้ถูกต้องตามหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า อีกทั้งยังเป็นการสร้างความรู้
ใหม่เป็นข้อมูลเชิงวิชาการแก่ผู้สนใจศึกษาค้นคว้าหาความรู้ในพระสูตรน้ีต่อไป 

  
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. วิเคราะห์เน้ือหาและหลักธรรมสำคัญในโอริมสูตร 
2. วิเคราะห์การเจริญวิปัสสนาภาวนาในโอริมสูตร 

 
การทบทวนวรรณกรรม 
 โอริมสูตร 
 ความสำคัญของการศึกษาวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในโอริมสูตร พระพุทธเจ้าได้เปรียบเทียบ
ธรรม อันเป็นแนวทางการออกจากกองอกุศลกรรมทั้งปวง ด้วยการเจริญกุศลกรรม อันเป็นบาทฐานในการเจริญ
กุศลด้วยการเจริญวิปัสสนาภาวนา (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต, 2556) โอริมสูตรที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่
ภิกษุทั้งหลาย มีใจความว่า ฝั่งน้ีเป็นอย่างไร และฝั่งโน้นเป็นอย่างไร และวิธีการออกจากฝั่งน้ี ข้ามไปสู่ฝั่งโน้น ทรง
แสดงแก่ภิกษุทั้งหลาย ว่า “ในหมู่มนุษย์ คนที่ไปถึงฝั่งมีจำนวนน้อย แต่หมู่สัตว์นอกน้ีย่อมไปตามฝั่งน่ันเอง ส่วนชน
เหล่าใดประพฤติตามธรรม ในธรรมที่พระผู้มีพระภาคตรัสดีแล้ว ชนเหล่าน้ันจักข้ามบ่วงมฤตยูซึ่งแสนยากที่จะข้าม
ได้ บัณฑิตพึงละธรรมฝ่ายดำเสีย เจริญธรรมฝ่ายขาว ออกจากความอาลัย อาศัยความไม่มีอาลัยแล้ว พึงละกามเสีย 
เป็นผู้ไม่มีกิเลสเป็นเคร่ืองกังวล ปรารถนาความยินดีในวิเวก ที่สัตว์ยินดีได้ยาก บัณฑิต พึงชำระตนให้ผ่องแผ้ว จาก
เคร่ืองเศร้าหมองจิต ชนเหล่าใดอบรมจิตดีแล้วโดยชอบในองค์เป็นเหตุตรัสรู้ ไม่ถือมั่น ยินดีแล้วในความสละคืน ซึ่ง
ความยึดถือชนเหล่าน้ันเป็นผู้สิ้นอาสวะ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) มีความรุ่งเรืองปรินิพพานแล้วใน
โลก อันเป็นเคร่ืองข้องอยู่ในวัฏฏะ ให้วนอยู่กามภพ อันเป็นบ่วงมารที่ข้ามได้ยากมาสู่วิวัฏฏะ   อันพ้นบ่วงมาร 
ผู้วิจัยจึงใคร่ศึกษาในโอริมสูตร ว่าด้วยธรรมที่เป็นฝั่งน้ี คือ อกุศลกรรมบถ 10 ธรรมที่ทำให้สัตว์เวียนวนเกิดดับไม่รู้
จบไม่รู้สิ้น และธรรมที่เป็นฝั่งโน้น คือ กุศลกรรมทั้งปวง ได้แก่ มรรค 4 ผล 4 นิพพาน 1 น่ันเอง 
 การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา หมายถึง ปัญญาที่เห็นสภาวรูปธรรมนามธรรม หรือรูปนามในปัจจุบัน ขณะที่
เกิดขึ้นตามธรรมชาติตามความเป็นจริงว่าเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา คือ ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่ใช่ตัวตน ไม่
สามารถบังคับบัญชาได้น้ันก็คือไตรลักษณ์ การฝึกอบรมจิตให้เกิดความรู้แจ้ง เกิดปัญญา หรือวิธีการทำให้เกิดการ
เห็นแจ้ง (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2558)  ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาจนถึงที่สุดแล้ว ผลที่ได้คือ การบรรลุ
ธรรมสามารถขจัดกิเลสจนหมดสิ้นไป คือความหลุดพ้นอย่างเด็ดขาดทำลายอาสวกิเลสด้วยญาณหรือวิชชาขั้น
สุดท้าย ทดลองฝึกปฏิบัติตามที่ได้เรียนมา และการปฏิบัติน้ีจะนําไปสู่ความรู้แจ้ง เห็นจริง (Damnoen et al., 
2021) การบูรณาหลักคําสอนทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการดําเนินเนินชีวิตในการพัฒนาพฤติกรรมของตนเอง 



962 | วิเคราะห์การเจริญวิปัสสนาภาวนาในโอริมสูตร 

(พระอำพัน นิลใน และ ธานี สุวรรณประทีป , 2565) จึงมีความจําเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องนําไปใช้ด้วยความรอบคอบ 
(Tan & Damnoen, 2020) มีความรู้ ควบคู่กับการมี คุณธรรม จริยธรรม เป็นการปรับเปลี่ยนทัศนคติและ
พฤติกรรม ด้วยการปฏิบัติตามหลักเบญจศีลและเบญจธรรมเพื่อการดำเนินชีวิตอย่างสุขสงบ (ปรียพร วิศาลบูรณ์ 
และคณะ, 2566) 
 
วิธีการปฏิบัติเพื่อนำไปสู่การบรรลุธรรม 

การจะปฏิบัติเพื่อบรรลุโลกุตตรธรรมได้น้ัน โดยสรุปแล้วมีอยู่ 2 ทาง คือ 1) สมถยานิก เป็นการปฏิบัติ
สมถะ คือการเจริญสมาธิ โดยอาศัยสมาธิระดับอุปจารหรืออัปปนา มีกรรมฐาน 40 กอง เป็นอารมณ์ที่พิจารณาไป
จนถึงขั้นที่ได้รูปฌานและอรูปฌาน เป็นต้น แล้วจึงพิจารณาความเป็นไตรลักษณ์ของรูปนาม จึงจะสามารถบรรลุ
ธรรม พร้อมกับ ได้วิชชา 3 อภิญญา 6 หรือ ปฏิสัมภิทา 4 และ 2) คือวิปัสสนายานิก คือการปฏิบัติวิปัสสนาล้วน 
เป็นการเจริญปัญญาโดยพิจารณาตามอารมณ์ทั้ง 6 หรือวิปัสสนาภูมิ ได้แก่ ขันธ์ 5 อายตนะ 12 ธาตุ 18 อินทรีย์ 
22 อริยสัจจ์ 4 และปฏิจจสมุปบาท 12 ซึ่งมีสมาธิเพียงระดับขณิกเท่าน้ัน หลักการปฏิบัติเพื่อให้บรรลุธรรมน้ัน คือ
ต้องปฏิบัติกัมมัฏฐานตามแนวทางแห่งสติปัฏฐาน 4 ประกอบด้วย 1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน การมีสติในกาย
เป็นอารมณ์ 2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน สติเป็นที่ต้ังแห่งการระลึกรู้เวทนา 3) จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน เป็น
ที่ตั้งแห่งสติตามระลึกรู้จิตของตน 4) ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน ฐานที่ตั้งแห่งสติตามระลึกรู้ธรรม กำหนดรู้อริยสัจ 
4 น่ันเอง ซึ่งแนวทางทั้งสองน้ีสุดท้ายจุดหมายปลายทางก็คือการเจริญในสติปัฏฐาน 4 การกำหนดรู้ กาย เวทนา 
จิต และธรรม ให้เห็นเป็นไตรลักษณ์ตามความเป็นจริง จนสำเร็จเป็นพ ระอริยบุคคล ระดับต่าง ๆ ได้แก่ พระ
โสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี และ พระอริยบุคคลชั้นสูงสุด คือพระอรหันต์ 
 สรุปว่า อันเป็นเคร่ืองออกจากอกุศลกรรมทั้งหลาย ถ้าหากต้องการหยุดทำกรรมใหม่ไม่ให้เกิดต่อเน่ืองอยู่
ทุกขณะ จะต้องเจริญวิปัสสนาด้วยเจตนาที่จะบรรลุผลตามวิธีต่อไป ในเบื้องต้นต้องชำระศีลให้บริสุทธิ์ เมื่อศีล
บริสุทธิ์เป็นพื้นฐานมีกำลังแล้ว จะต้องเรียนรู้การเจริญสมาธิเพื่อช่วยให้การภาวนาเจริญก้าวหน้า การกำหนดรู้
ความเกิดขึ้น และดับไปของรูปนาม ก็คือการปฏิบัติวิปัสสนาน่ันเอง 
 
ระเบียบวิธีวิจัย 
 การศึกษาเน้ือหาและหลักธรรมสำคัญในโอริมสูตรในคร้ังน้ี เป็นการวิจัยเอกสาร  (Documentary 
Research) โดยผู้วิจัยมุ่งศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับเน้ือหาและหลักธรรมสำคัญในโอริมสูตร ศึกษา
แนวทางการเจริญวิปัสสนาในโอริมสูตร มีวิธีดำเนินการวิจัยดังน้ี 
 1. ค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) อัน ได้แก่คัมภีร์พระไตรปิฎก 
ภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539  
 2. ค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ได้แก่ เอกสาร ตำราและ
งานวิจัยต่างๆ ที่เกี่ยวข้องซึ่งส่วนใหญ่เป็นวิทยานิพนธ์และสารนิพนธ์ ตำราวิชาการทางพระพุทธศาสนาเถรวาท  
ทำให้ได้ข้อมูลพื้นฐานที่สำคัญเป็นเบื้องต้น 
 3. กำหนดประเด็นเพิ่มเติม หรือรายละเอียดอื่นๆ ที่เกี่ยวข้องโดยการขอคำแนะนำจากผู้ทรงคุณวุฒิ และ
คณาจารย์ที่มีความเชี่ยวชาญเฉพาะทาง 
 4. วิเคราะห์ สงเคราะห์ ข้อมูล และสรุปคำตอบปัญหาการวิจัย 
 5. เสนอและตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์ โดยเข้าพบกับอาจารย์ที่ปรึกษาและคณาจารย์ที่มีความ
เชี่ยวชาญเฉพาะทางเป็นระยะๆ 
 6. แก้ไข ปรับปรุง นำเสนอผลงาน 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2566 | 963 

ผลการวิจัย 
หลักธรรมสำคัญในโอริมสูตร  
ผลการวิจัย พบว่า หลักธรรมสำคัญที่ปรากฏในโอริมสูตรคือ การละอกุศลกรรม 10 อย่าง แบ่งเป็น 3 ทาง 

ได้แก่ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
1) กุศลกายกรรม คือ กุศลทางกาย ได้แก่ เว้นขาดจากการฆ่าสัตว์ เว้นขาดจากการลักทรัพย์ เว้นขาดจาก

การประพฤติผิดในกาม  
2) กุศลวจีกรรม 4 คือ กุศลทางวาจา ได้แก่ เว้นขาดจากการพูดคำเท็จ เว้นขาดจากการพูดเสียด เว้นขาด

จากการพูดคำหยาบ เว้นขาดจากการพูดเพ้อเจ้อ  
3) กุศลมโนกรรม 3 คือ กุศลทางใจ ได้แก่ ความไม่คิดโลภอยากได้ของผู้อื่นมาเป็นของตน ไม่เพ่งเล็งคิด

หาทางเอาแต่จะได้คิดเสียสละ ทำจิตใจให้เผื่อแผ่, ความไม่คิดพยาบาทปองร้ายเบียดเบียนผู้อื่น  
เพราะสามารถส่งผลเป็นความสุข มีการปฏิสนธิในสุคติภูมิ ทำให้เข้าถึงมนุษย์สมบัติสวรรค์สมบัติ พรหม

สมบัติ และนิพพานสมบัติ จึงเป็นสิ่งที่ควรเจริญให้เกิดขึ้นเป็นนิจ พิจารณากำหนดรู้ตามและคิดตามสภาวะลักษณะ
ที่นำไปสู่แนวทางที่ถูกต้องตามสภาพความเป็นจริงของสภาวะรูปนามที่เกิดและดับ ไม่หลงใหลเพลิดเพลินปรุงแต่ง 
พิจารณาเป็นสักว่าธาตุ ตามธรรมชาติ ความคิดและการปฏิบัติเช่นน้ี เป็นการละกิเลสอกุศลอันเป็นต้นเหตุ        
เมื่อกามคุณ คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะปรากฏขึ้น (พระคันธสาราภิวงศ์, 2558) ก็จะต้องกำหนดรู้ให้เท่าทัน 
เพราะการเจริญวิปัสสนาภาวนาน้ัน ทำให้เห็นสิ่งต่างๆ เท่าทันตามที่ เป็นจริง  การกำหนดสภาพธรรมต่างๆ ก็
ถูกต้องตามความเป็นจริง ปัญญาเห็นแจ้งอารมณ์ที่เป็นจริงแล้วย่อม ไม่หลงติดในอารมณ์ที่เป็นบัญญัติก็เกิดขึ้นตาม
กำลังสติปัญญา ในการพิจารณาอารมณ์แล้วเห็นความดับ ชื่อว่า วิปัสสนาญาณ คือ จิตรู้รูปเป็นอารมณ์เกิดขึ้นแล้ว
ย่อมดับไป ผู้ปฏิบัติพึงพิจารณาอารมณ์น้ันๆ แล้วเห็นการดับไปแห่งจิตน้ันด้วย คือ พิจารณาเห็นโดยความไม่เที่ยง
แท้ เห็นโดยความเป็นทุกข์เป็นอนัตตา ย่อมเกิดความเบื่อหน่ายไม่ยินดีย่อมคลายกำหนัด ทำราคะให้ดับไม่ให้เกิด 
เมื่อพิจารณาเห็นโดยความไม่เที่ยงแล้ว ย่อมละความไม่เที่ยงได้ เห็นโดยความเป็นทุกข์ย่อมละสุขสัญญาได้ เมื่อ
พิจารณาเห็นโดยความเป็นอนัตตา ย่อมละความเป็นตัวตนได้ เมื่อเบื่อหน่ายย่อมละความยินดีได้ เมื่อคลายกำหนัด 
การละและการกำจัดอกุศลธรรม (พระพุทธโฆสะเถระ, 2554) สามารถละได้ด้วยอาศัยองค์มรรค การละธรรม
ทั้งหลายด้วยมรรคญาณ มรรคญาณที่ 1 โสดาปัตติมรรค กามราคะและปฏิฆะ ชนิดหยาบที่ยังเหลือ  ฆ่าด้วยมรรค
ญาณที่ 2 สกทาคามิมรรค กามราคะและปฏิฆะชนิดเบาบาง ฆ่าด้วยมรรคญาณที่ 3 อนาคามิมรรค ส่วนธรรมคือ
สังโยชน์อีก 5 มี รูปราคะเป็นต้น ฆ่าด้วยมรรคญาณที่ 4 อรหัตตมรรคโดยแท้  

พระพุทธเจ้าตรัสถึงความสำคัญของการปฏิบัติธรรมไว้ โดยที่พระองค์ทรงอุปมาเหมือนกับบุคคลผู้ถูกไฟไม้
บนศีรษะ สิ่งแรกที่เราต้องทำคือดับไฟ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) หรือเสมือนกับบุคคลผู้ถูกธนูปักที่อก 
สิ่งสำคัญอันดับแรกของเขา คือต้องรีบถอนลูกธนูออกก่อนสิ่งอื่นใด สิ่งสำคัญที่สุดของเขาคือรักษาเยียวยาให้
หายขาดจากความทุกข์เหล่าน้ันโดยสิ้นเชิง โดยโอริมสูตรเป็นพระสูตรว่าด้วยหลักคำสอนในการยกข้อธรรมมา
เปรียบเทียบ อันเป็นบาทฐานในการเจริญกุศล เพื่อละอกุศล คือ การไม่ทำบาปทั้งปวง ยังกุศลให้ถึงพร้อม และการ
ทำจิตของตนให้ผ่องใส เป็นแนวทางการปฏิบัติไม่ให้ตกอยู่ในอำนาจของทิฏฐิมานะ ปฏิบัติตามแนวทางสัมมาทิฏฐิ 
ความเห็นชอบ (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก, 2554) ตามธรรมที่ตรัสไว้ดีแล้ว 
คือ มรรค 4 ผล 4 นิพพาน 1  ให้ต้ังมั่น ให้ดำรงอยู่ในการเจริญสติปัฏฐาน 4 ประการ ประกอบด้วย กาย เวทนา 
จิต ธรรม เพื่อเป็นแนวทางในการปฏิบัติละอกุศลทั้งหลาย อันเป็นเคร่ืองเศร้าหมองทั้งหลาย เป็นเคร่ืองข้องอยู่ใน
วัฏฏะ ให้วนอยู่ในกามภพ อันเป็นบ่วงมารที่ข้ามได้ยาก มาสู่วิวัฏฏะ อันพ้นบ่วงมาร เพื่อช่วยควบคุมกำลังจิตให้
เดินเข้าสู่สภาวะ (พระพรหมคุณาภรณ์ ป. อ. ปยุตฺโต, 2558) พระนิพพานอย่างง่ายดายมีขอบเขตน่ันเอง 



964 | วิเคราะห์การเจริญวิปัสสนาภาวนาในโอริมสูตร 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า หลักธรรมในโอริมสูตรเกี่ยวข้องกับธรรมสำคัญอันเป็นทางสาย
เดียวเป็นทางสายเอกอันเป็นกองกุศลทั้งสิ้น คือ สติปัฏฐาน 4 ซึ่งวิปัสสนาและสติปัฏฐานเป็นสิ่งเดียวกันโดยความ
เป็นเหตุเป็นผลกัน คือวิปัสสนาญาณจะมีขึ้นไม่ได้เลยหากขาดกระบวนการพิจารณาธรรมตามแนวสติปัฏฐาน  4 
เป็นกระบวนการพิจารณาธรรมที่ครบถ้วนสมบูรณ์ที่สุด เพราะเป็นทั้งสมถะและวิปัสสนา กล่าวคือ เมื่อจิตสงบจน
เกิดสมาธิจนถึงขั้นได้ฌานแล้ว ขณะเดียวกันก็เป็นการพิจารณาอาการเกิดดับของนามรูป ตามอาการที่เป็นจริงจน
เกิดปัญญาเข้าใจสภาวธรรมและเกิดวิปัสสนาญาณในที่สุด พระพุทธองค์ทรงยกย่องและตรัสถึงความสำคัญของสติ
ปัฏฐาน 4 น้ี ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ทางน้ีเป็นทางเดียว เพื่อความหมดจดแห่งสัตว์ทั้งหลาย เพื่อก้าวล่วงโสกะและ
ปริเทวะ เพื่อดับทุกข์และโทมนัส เพื่อบรรลุญายธรรม เพื่อทำนิพพานให้แจ้ง คือ สติปัฏฐาน 4 ประการ” จากพุทธ
พจน์ ชี้ให้เห็นว่า สติปัฏฐาน 4 น้ี เมื่อบุคคลเจริญดีแล้วด้วยความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ ย่อมได้รับอานิสงส์เป็น
ความบริสุทธิ์ ทำให้พ้นไปจากความโศกเศร้าเสียใจ ดับความทุกข์โทมนัสลงได้ เข้าใจอริยสัจ 4 ตลอดสายด้วย
ปัญญา มุ่งตรงสู่พระนิพพาน 

การจะปฏิบัติเพื่อบรรลุโลกุตตรธรรมได้น้ัน โดยสรุปแล้วมีอยู่ 2 ทาง คือ 1) สมถยานิก เป็นการปฏิบัติ
สมถะ คือการเจริญสมาธิ โดยอาศัยสมาธิระดับอุปจารหรืออัปปนา มีกรรมฐาน 40 กอง เป็นอารมณ์ที่พิจารณาไป
จนถึงขั้นที่ได้รูปฌานและอรูปฌาน เป็นต้น แล้วจึงพิจารณาความเป็นไตรลักษณ์ของรูปนาม จึงจะสามารถบรรลุ
ธรรม พร้อมกับ ได้วิชชา 3 อภิญญา 6 หรือ ปฏิสัมภิทา 4 และ 2) คือวิปัสสนายานิก คือการปฏิบัติวิปัสสนาล้วน 
เป็นการเจริญปัญญาโดยพิจารณาตามอารมณ์ทั้ง 6 หรือวิปัสสนาภูมิ ได้แก่ ขันธ์ 5 อายตนะ 12 ธาตุ 18 อินทรีย์ 
22 อริยสัจจ์ 4 และปฏิจจสมุปบาท 12 ซึ่งมีสมาธิเพียงระดับขณิกเท่าน้ัน หลักการปฏิบัติเพื่อให้บรรลุธรรมน้ัน คือ
ต้องปฏิบัติกัมมัฏฐานตามแนวทางแห่งสติปัฏฐาน 4 ประกอบด้วย 1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน การมีสติในกาย
เป็นอารมณ์ 2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน สติเป็นที่ต้ังแห่งการระลึกรู้เวทนา 3) จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน เป็น
ที่ตั้งแห่งสติตามระลึกรู้จิตของตน 4) ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน ฐานที่ตั้งแห่งสติตามระลึกรู้ธรรม กำหนดรู้อริยสัจ 
4 น่ันเอง ซึ่งแนวทางทั้งสองน้ีสุดท้ายจุดหมายปลายทางก็คือการเจริญในสติปัฏฐาน 4 การกำหนดรู้ กาย เวทนา 
จิต และธรรม ให้เห็นเป็นไตรลักษณ์ตามความเป็นจริง จนสำเร็จเป็นพ ระอริยบุคคล ระดับต่าง ๆ ได้แก่ พระ
โสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี และ พระอริยบุคคลชั้นสูงสุด คือพระอรหันต์ 

หลักสติปัฏฐาน 4 กล่าวในมหาสติปัฏฐานสูตรว่า มีองค์ประกอบ 3 ประการ คือ “อาตาปี สมฺปชาโน สติ
มา” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) แปลว่า มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ ผลของความเพียรคือ การมี
ความสำเร็จในกิจน้ัน สัมปชัญญะ คือความรู้ตัวทั่วพร้อม เป็นธรรมที่มีอุปการะคู่กับสติ เป็นธรรมที่เอื้อกับสติ 
ความระลึกได้ และการรู้สึกตัวอยู่เสมอที่กำหนดรู้ในปัจจุบัน เมื่อพิจารณาธรรมตามแนวสติปัฏฐาน 4 ด้วยมีความ
เพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ วิปัสสนาปัญญาหรือวิปัสสนาญาณก็จะเกิดขึ้นตามลำดับญาณ 16 เป็นการปฏิบัติเพื่อทำ
มรรคมีองค์ 8 ให้เจริญจนบรรลุพระนิพพาน โดยต้องปฏิบัติให้ครบถ้วนในหลักไตรสิกขา คือ อธิศีลสิกขา อธิสมาธิ
สิกขา อธิปัญญาสิกขา เมื่อทำให้สมบูรณ์ในสิกขาแล้ว จะเกิดความบริสุทธิ์แห่งศีลขึ้นเรียกว่า สีลวิสุทธิ เป็นการ
รักษาไว้ซึ่งความบริสุทธิ์ตามศีลของตนได้แก่ จตุปาริสุทธิศีล ได้แก่ ปาฏิโมกขสังวรสีล อินทริยสังวรสีล อาชีวปาริ
สุทธิสีล และปัจจยสันนิสสิตสีล ซึ่งการรักษาศีลจะแบ่งเป็นศีลเพื่อวัฏฏะ และศีลเพื่อวิวัฏฏะ คือ พระนิพพาน  

สรุปว่า การปฏิบัติเพื่อเจริญวิปัสสนาภาวนาในโอริมสูตร จะต้องเจริญวิปัสสนาภาวนาให้ครบถ้วนในหลัก
ไตรสิกขาเท่าน้ัน ย่อมบรรลุพระนิพพาน การบรรลุธรรมในโอริมสูตร เป็นพระอรหันต์ผู้เป็นปัญญาวิมุตผู้หลุดพ้น
ด้วยปัญญา หมายถึง พระอรหันต์ผู้บำเพ็ญวิปัสสนาล้วนๆ มิได้สัมผัสวิโมกข์ 8 คือ มิได้ถูกต้องสมาบัติ 8 ด้วยกาย 
แต่สิ้นอาสวะเพราะเห็นด้วยปัญญา และเป็นพระอรหันต์ผู้เป็นสุกขวิปัสสก คือ เจริญสุทธวิปัสสนา หรือ วิปัสสนา
ล้วน  

 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2566 | 965 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
 จากการศึกษาเน้ือหาหลักธรรมในโอริมสูตรน้ี เป็นหลักธรรมหน่ึงที่พระพุทธองค์ได้ทรงยกข้อธรรมมา
เปรียบเทียบเป็นเบื้องต้น เพื่อให้เห็นกุศลธรรมกับอกุศลธรรมจะมีผลเหมือนกันก็หาไม่ และทรงแสดงแนวทางเพื่อ
เป็นองค์ธรรมในการ ละ และนำไปสู่การปฏิบัติเพื่อละกามกิเลส ตัณหา ทิฏฐิมานะ และอวิชชาในที่สุด ในเบื้องต้น
เป็นการละอกุศลกรรมทั้งหลาย ที่เป็นเคร่ืองเศร้าหมองของจิตใจ การละอกุศลกรรมน้ันต้องเพิ่มพูนด้วยการเจริญ
กุศลกรรมเท่าน้ัน เป็นบาทฐานของการเจริญวิปัสสนาภาวนาในโอริมสูตร 
 
ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย  
องค์กรหรือหน่วยงานเกี่ยวกับพระพุทธศาสนา รวมทั้ งองค์กรภาครัฐบาลและเอกชน ควรจัดให้มี

การศึกษาเน้ือหาและหลักธรรมพระสูตร ความเข้าใจในเรื่องกุศลกรรม อกุศลกรรม เพื่อความอยู่ร่วมกันอย่างผาสุก
ในสังคม มีศีลธรรมอันดีงาม และกำหนดนโยบายในการศึกษาเชิงวิเคราะห์ให้เห็นความสำคัญของวิปัสสนาปัญญา 
อันเป็นไปเพื่อการมีความเห็นที่ถูกต้องกระทั่งถึงความหลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวง  

ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยคร้ังต่อไป 
จากการศึกษาเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์การเจริญวิปัสสนาภาวนาในโอริมสูตร” ผู้วิจัยพบว่า สามารถศึกษา

เพิ่มเติมในประเด็นอื่น เช่น ศึกษาเน้ือหาและหลักธรรมเร่ืองกรรม หรือการนำเน้ือหา และหลักธรรมเชื่อมโยงกับ
การวิจัยเชิงปริมาณ และคุณภาพ ดังน้ัน หากมีการศึกษาในประเด็นเดียวกันน้ี ควรศึกษาในประเด็น ดังน้ี 

(1) ศึกษาแนวทางเพื่อละอกุศลกรรมบถ 10 ในโอริมสูตรกับการนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน 
(2) ศึกษาเปรียบเทียบกรรม 12 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

เอกสารอ้างอิง 
ปรียพร วิศาลบูรณ์, สุรัมภา รอดมณี, เนาวนิจ พึ่งจันทรเดช และ เบญญาภา ทนต์ประเสริฐเวช. (2566). จิตบำบัด

ตามแนวพุทธจิต: บทวิ เคราะห์ ในมิ ติทางการพยาบาล . วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสต ร์และ
สังคมศาสตร์, 6(1), 120-140. 

พระคันธสาราภิวงศ์ (สมลักษณ์ คนฺธสาโร). (2558). วัมมิกสูตร: ปริศนาแห่งจอมปลวก. กรุงเทพฯ: ประยูรสาส์น
ไทยการพิมพ์,  

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2558). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. (พิมพ์คร้ังที่ 41). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์
ผลิธัมม์. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์คร้ังที่ 15). 
กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์. 

พระพุทธโฆสะเถระ. (2554). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. (พิมพ์คร้ังที่ 10). สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถระ)
แปลและเรียบเรียง. กรุงเทพฯ: ธนาเพลส. 

พระอำพัน นิลใน และ ธานี สุวรรณประทีป. (2565). การปฏิบัติวิปัสสนาในวิตถตธนสูตร. วารสารสหวิทยาการ
มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 5(2), 538-545. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:  
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.    

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (2559). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาอรรถกถา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย.    



966 | วิเคราะห์การเจริญวิปัสสนาภาวนาในโอริมสูตร 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพฯ:  โรงพิมพ์มหามกุฏราช
วิทยาลัย. 

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก. (2554). สัมมาทิฏฐิ. เชียงใหม่: โรงพิมพ์นันท
พันธ์พร้ินต้ิง. 

Damnoen, P. S., Chaiworamankul, Y., Thammawatsiri, P. A., & Soontrondhammanitus, P. (2021 ). 
Buddhist Ethics and the way of Living in Daily Life: An Analysis of Genital Malfeasances 
(Kamesumicchacara). Turkish Journal of Computer and Mathematics Education, 1 2 (8 ) , 
2943-2948. 

Tan, C. C., & Damnoen, P. S. (202 0 ). Buddhist Noble Eightfold Path Approach in the Study of 
Consumer and Organizational Behaviors. Journal of MCU Peace Studies, 8(1), 1–20. 

 
 
 


