
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกุณฑลิยสูตร 
The Study of Vipassana Meditation Found in Kundaliya Sutta 

 
1ปราณี เลิศโกวิทย์ และ 2วิโรจน์ คุ้มครอง 

1Pranee Lertkovit and 2Viroj Koomkrong 
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Palisuksa Buddhagosa Campus, Thailand. 

E-mail: 1jlertkovit@gmail.com, 2koom-krong9@hotmail.com 

Received May 24, 2023; Revised August 25, 2023; Accepted August 28, 2023 

บทคัดย่อ  
บทความน้ีมีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาเน้ือหาและหลักธรรมในกุณฑลิยสูตร 2) เพื่อศึกษาวิเคราะห์การ

ปฏิบัติวิปัสสนาวนาในกุณฑลิยสูตร การวิจัยน้ี เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร โดยการศึกษาข้อมูลจากพระไตรปิฎก อรรถ
กถา และคัมภีร์ที่เกี่ยวข้อง ปรับปรุง แก้ไข เรียบเรียงด้วยการบรรยายเชิงพรรณนา ผลการวิจัย พบว่า การศึกษา
วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกุณฑลิยสูตร แบ่งออกได้เป็น 4 ส่วน คือส่วนที่ 1 อินทริยสังวรในการปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนา ด้วยการสำรวมอายตนะทั้ง 6 เพื่อไม่ให้ตัณหาไหลเข้าสู่ใจ ส่วนที่ 2 สุจริต 3 ในการปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนา ด้วยการรักษาศีลให้บริสุทธิ์ทางกายกรรม 3 วจีกรรม 4 มโนกรรม 3 เพื่อเป็นฐานรองรับในการ
ปฏิบัติในขั้นต่อไป ส่วนที่ 3 สติปัฏฐาน 4 ด้วยการเจริญสติมีอารมณ์ 4 ประการคือ กาย เวทนา จิต ธรรม เห็นการ
เกิดและความเสื่อม เป็นไตรลักษณ์ รู้เหตุเกิดเหตุดับกำหนดจดจ่อต่อเน่ืองไม่ขาดสาย ส่วนที่ 4 โพชฌงค์ 7 ได้แก่ 
สติสัมโพชฌงค์, ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์, วิริยสัมโพชฌงค์, ปีติสัมโพชฌงค์, ปัสสัทธิสัมโพชฌงค์, สมาธิสัมโพชฌงค์, 
และอุเบกขาสัมโพชฌงค์ การพัฒนาอินทรีย์ทั้ง 5 ในโพชฌงค์ จนเกิดความเป็นกลางเป็นตัตตรมัชฌัตตตาอุเบกขา 
จิตไม่อาลัยในสังขาร ยึดพระนิพพานเป็นอารมณ์ เข้าถึงวิชชาและวิมุตติ เป็นพระอริยบุคคลมี พระโสดาบัน  
เป็นต้น 

 
คำสำคัญ: การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา; กุณฑลิยสูตร; พระพุทธศาสนา 
 
Abstract 

This article aimed 1) to study the content and Buddhist teaching of Kundaliya Sutta, 
(2) to analyze the practice of Vipassana meditation in the Kundaliya Sutta. It was documentary 
research by taking information of Buddhist Tipitaka and relevant scriptures, such as Visuthimagga  
etc., then being reviewed, improved and edited by adviser, compiling in descriptive style.The 
study found that The analysis of way to practice Vipassana in Kundaliya Sutta was divided into 
four parts: 1) Indriyasamvara for Vipassana practice by observing the six sensual contacts to 
prevent desire from mind, 2) Three Virtueous Actions, by purification of three bodily actions, 4 
verbal acts and three mental acts, 3) Four Mindfulness including 4 objects; body, feeling, 
mentality and thought formations which are arising and falling away in the form of Three 



986 | การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกุณฑลิยสูตร 

Common Manner with continued contemplation, 4) Seven Enlightenment Factors include Sati 
Dhammavicayasambojjhanga,Viriyasambojjhanga Pitisambojjhanga, Passaddhisambojjhanga, 
Samadhisambojjhanaga and Upekkhasambojjhanga. The five faculty development in 
Sambojjhanga will lead to neutral state of mentality, without attachment in any mental 
formation, holding Nibbana as its object, entering knowledge as well as liberation and final 
Sotapanna attainment. 

 
Keywords: Vipassana Meditation, Kundaliya Sutta; Buddhism 
 
บทนำ  

สิ่งที่หายากในโลกมีอยู่ 3 อย่าง คือ การได้ความเป็นมนุษย์ 1 การอุบัติเกิดขึ้นของพระอรหันต
สัมมาสัมพุทธเจ้า 1 ธรรมที่พระตถาคตประกาศแล้ว 1 ในข้อแรกน้ี การเกิดเป็นมนุษย์ได้น้ันต้องมีการสั่งสมบุญมา
แล้วแต่ชาติก่อน เปรียบดังในมหาสมุทรอันกว้างใหญ่ มีเต่าตาบอดว่ายน้ำอยู่การที่เต่าน้ัน จะโผล่ขึ้นมา 100 ปีต่อ
คร้ัง จะสอดหัวเข้าในแอกที่มีรูเดียวเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นได้ยาก อีกทั้งการจะหนีจากเยื้อมมือของอบายภูมิทั้ง 4 (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นความยากยิ่ง ดังน้ันการได้เกิดเป็นมนุษย์ จึงเป็นสิ่งที่ยากมาก ยิ่งถ้าบุคคลน้ัน 
ได้โอกาสดีมาเกิดในประเทศที่อุดมสมบูรณ์ มีพระสัทธรรมต้ังอยู่ ที่เรียกว่าปฏิรูปเทสวาสคือ อยู่ในถิ่นที่เหมาะสม 
ก็ถือได้ว่าเป็นผู้มีบุญ 

สำหรับในข้อที่สองคือ การอุบัติของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าน้ัน ยิ่งเป็นสิ่งที่หาได้ยากยิ่งกว่าการเกิดเป็น
มนุษย์เสียอีก เพราะเหตุว่า ในแต่ละกัปน้ันไม่ใช่จะมีพระสัมมาสัมพุทธเจ้าบังเกิดขึ้นได้ทุกคร้ัง สำหรับในภัทรกัปน้ี 
มีพระสัมมาสัมพุทธเจ้าบังเกิดขึ้น 5 พระองค์ ได้แก่ 1) พระกกุสันธสัมมาสัมพุทธเจ้า 2) พระโกนาคมนสัมมาสัม
พุทธเจ้า 3) พระกัสสปสัมมาสัมพุทธเจ้า ในกาลก่อนพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งสามพระองค์ได้บังเกิดแล้ว 4) พระ
สมณโคดมสัมมาสัมมาสัมพุทธเจ้า พระองค์ได้อุบัติในกาลบัดน้ี 5) พระเมตไตรยสัมมาสัมพุทธเจ้า พระองค์จะ
บังเกดิในอนาคตกาล (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

ส่วนในข้อที่สาม คือ การได้ฟังธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเป็นสิ่งที่หาได้ยาก เพราะกำลังของพระ
ตถาคต (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ทำให้บุคคลที่ได้ฟังธรรมน้ันสามารถบรลุธรรมได้โดยง่าย ในทาง
ตรงกันข้ามหากไม่ได้ฟังธรรม ผู้น้ันก็ไม่สามารถบรรลุธรรมได้ เพราะ ไม่สามารถคิดหลักธรรม ข้อธรรมที่เป็นความ
จริงตามธรรมชาติได้เอง ธรรมเทศนาของพระองค์มีความไพเราะทั้งเบื้องต้น ท่ามกลาง และที่สุด ธรรมที่พระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าแสดงไม่มีความผิดเพี้ยนแตกต่างกัน มีความเหมือนกันทุกประการ ไม่ขึ้นกับกาลเวลา ไม่ขึ้นกับ
บุคคล ไม่ขึ้นกับสถานที่ และไม่ขึ้นกับสิ่ งใดๆทั้งสิ้น แต่เป็นไปตามเหตุและปัจจัย (บุญมี เมธางกูร และ บุษกร 
เมธางกูร,2545) ที่พระองค์ทรงแสดงในปฏิจจสมุปบาทว่า เมื่อสิ่งน้ีมี สิ่งน้ีย่อมมี เพราะความเกิดขึ้นแห่งสิ่งน้ี สิ่งน้ี
จึงเกิดขึ้น เมื่อสิ่งน้ีไม่มี สิ่งน้ีย่อมไม่มี เพราะความดับไปแห่งสิ่งน้ี สิ่งน้ีจึงดับไป ได้แก่สิ่งเหล่าน้ี คือ เพราะอวิชชา
เป็นปัจจัย เจตนาการกระทำกรรมด้วยโมหะจึงมี เพราะเจตนากระทำกรรมด้วยโมหะเป็นปัจจัย จิต ที่ข้องยึด
อารมณ์จึงมี เพราะจิตที่ข้องยึดอารมณ์เป็นปัจจัย กายและใจที่เป็นตัวอารมณ์จึงมี เป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)  

เมื่อพิจารณาความเป็นเหตุปัจจัย ที่เรียกว่า อิทัปปัจจยตาแล้ว (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
ทำให้เข้าใจธรรมอันลึกซึ้งที่สวนกระแสกับความเข้าใจของปุถุชนทั่วไป จึงเป็นยากต่อความเข้าใจและชวนให้ศึกษา
ในความเป็นไปที่สลับซับซ้อนและเป็นกระบวนการที่ต้องอาศัยความเข้าใจ ความศรัทธาเลื่อมใสในพระพุทธ พระ
ธรรม และพระสงฆ์เป็นฐานที่ต้ังแห่งความเชื่อมโยงสติสัมปชัญญะ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ป.อ. ปยุตฺโต, 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2566 | 987 

2560) ด้วยการฟังธรรมะที่เรียกว่า ปรโตโฆสะ  ซึ่งต้องมีกัลยาณมิตรเป็นผู้นำพาบุคคลน้ัน ด้วยการชักชวน ชักจูง 
ชี้นำ แนะนำ สั่งสอน และการฟังด้วยดีย่อมนำความสุขมาให้   เกิดความเข้าใจในธรรมที่มีความไพเราะซึ่งนำไปสู่
ความแยบคายในแนวคิดที่เป็นระบบแบบไม่ขัดกัน เกิดเป็นสัมมาทิฏฐิขั้นต้นทำให้เกิดสติสัมปชัญญะ สู่หนทางของ
กระแสธรรมที่ไหลไปตามขั้นตอน ด้วยความระวังสำรวมในการกระทำทุกอย่าง เพราะอายตนะทั้ง 6 คือ ตา หู 
จมูก ลิ้น กาย และ ใจเป็นสะพานชั้นยอดที่ทำให้อกุศลธรรมหรือกุศลธรรมไหลตามมาโดยอาศัยความเคยชิน ความ
ไม่รู้ในความเป็นจริงนำพาไป เมื่อกล่าวถึงกระแสธรรมที่ไหลไปไหลมาสู่ใจน้ัน ความคิดความเห็นที่เป็นสัญญาเก่า
เกิดขึ้นอย่างรวดเร็ว ผ่านทางอายตนะอันเป็นสะพานความเข้าใจ เกิดจากการรับรู้อย่างรวดเร็วด้วยความเคยชินที่
สั่งสมมานับชาติไม่ถ้วน จนแสดงความต้องการของบุคคลในทางที่ถูกบ้าง ผิดบ้าง เป็นความชอบใจ หรือความขัด
เคืองใจ ถ้าชอบใจก็อยู่ในข้างของความกำหนัดยินดี ถ้าไม่ชอบใจก็อยู่ในข้างของพยาบาท เพราะการไม่ได้ฟังพระ
สัทธรรมขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า จึงทำให้บุคคลน้ันมีอนาคตที่ไม่แน่นอน มีทุคติเป็นที่ไป 

กุณฑลิยสูตรเป็นพระสูตรหน่ึงซึ่งอยู่ในสังยุตตนิกาย มหาวารวรรค มีการกล่าวถึงหลักธรรม 4 ประการ
คือ อินทริยสังวร สุจริต 3 สติปัฏฐาน 4 และโพชฌงค์ 7 ประการ (องค์แห่งการตรัสรู้) เข้าสู่อริยสัจ 4 ด้วย
อริยมรรคมีองค์ 8 ประการเข้าสู่เส้นชัยคือ วิชชาและวิมุตติ ในท้องเรื่องน้ัน ได้กล่าวถึงกุณฑลิยปริพาชกได้เข้าไป
สนทนากับพระผู้มีพระภาคที่ป่าอัญชนวัน เขตเมืองสาเกต แม้จะเป็นคนนอกศาสนาแต่ด้วยความมีปัญญาจึงได้ถาม
ถึงอานิสงส์ของพุทธศาสนา พระผู้มีพระภาคตรัสตอบว่า วิชชาและวิมุตติเป็นผลานิสงส์ในศาสนาน้ี หลังจากน้ัน
กุณฑลิยะก็ได้ทูลถามต่ออีกว่าธรรมเหล่าไหนที่ทำให้วิชชาและวิมุตติบริบูรณ์  ซึ่งก็ได้คำตอบว่า โพชฌงค์ 7 
ประการ แล้วก็ถามต่อเน่ืองจนได้คำตอบสุดท้าย คือ อินทรียสังวร ด้วยพุทธวิธีการถามตอบเช่นน้ี และด้วยพระ
มหากรุณาธิคุณของพระผู้มีพระภาคได้ทรงเริ่มตรัสสอนกุณฑลิยะด้วยวิธีแบบสามัญชนสามารถเข้าใจได้โดยง่ายว่า 
“การเห็นรูปที่น่าชอบใจทางตาแล้ว ไม่หลงใหล ไม่เพลิดเพลินรูปที่น่าชอบใจ ไม่เกิดความกำหนัด กายคงที่ จิตคงที่ 
ไม่เสียใจ ไม่พยาบาท ทั้งกายและจิตคงที่ หลุดพ้นดีแล้ว...เมื่อมีการสำรวมเช่นน้ี ย่อมทำให้สุจริต 3 มั่นคง” นำไปสู่
การมีความเพียร มีสติ มีสัมปชัญญะ ด้วยการตามรู้ความเป็นจริงทุกขณะจนสติปัฏฐานสมบูรณ์ เกิดโพชฌงค์ 7 
ประการเข้าสู่อริยมรรคมีองค์ 8 ประสานตัวกันเป็นหน่ึง ปหานกิเลส ที่เรียกว่า สมุจเฉทปหาน (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) ทำลายกองอวิชชาที่พอกพูนหาเบื้องต้นมิได้ หาที่สุดไม่พบ จนเข้าถึงวิชชาและวิมุตติ เป็นการ
ดับภพชาติเกิดอีกเพียง 7 ชาติเป็นอย่างมากเป็นเบื้องต้น 

บทความน้ีนำเสนอการวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกุณฑลิยสูตรน้ี เป็นการศึกษาเพื่อให้เกิด
ความเข้าใจเน้ือหาและหลักธรรม ในโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ อีกทั้งเป็นการหาแนวทางในการวิเคราะห์การ
ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ซึ่งจะได้เป็นประโยชน์ต่อผู้ปฏิบั ติวิปัสสนาภาวนา และแก่ผู้สนใจในการปฏิบัติวิปัสสนา
สืบไป  
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพื่อศึกษาเน้ือหาและหลักธรรมในกุณฑลิยสูตร 
2. เพื่อศึกษาวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกุณฑลิยสูตร  
 

การทบทวนวรรณกรรม 
ความสำคัญของการศึกษาวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกุณฑลิยสูตร ความในพระสูตรได้

กล่าวถึง ป่าอัญชนวัน เมืองสาเกต มีปริพาชกผู้หน่ึงชื่อว่า กุณฑลิยะ เข้าเฝ้าพระผู้มีพระภาคถึงที่ประทับ ได้กล่าว
ทักทายปราศรัยกับพระผู้มีพระภาคแล้ว จึงได้กราบทูลว่า ตนได้ออกจากอารามหน่ึงไปสู่อีกอารามหน่ึง ได้เห็น
สมณะอื่นๆ หาถ้อยคำที่ยกย่องเชิดชูถ้อยคำของตนให้เหนือกว่าผู้อื่น ข่มถ้อยคำผู้อื่นให้ต่ำ ยกวาทะของตนให้สูง 



988 | การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกุณฑลิยสูตร 

เมื่อได้เห็นสมณะเหล่าน้ันแล้ว จึงได้มากราบทูลถามพระองค์เกี่ยวกับอานิสงส์ของพระองค์ คืออะไร พระองค์ได้
ตอบถึงอานิสงส์ในพระพุทธศาสนาน้ีว่ามี วิชชาและวิมุตติเป็นผลานิสงส์ หลังจากน้ันกุณฑลิยะก็ได้ถามเหตุที่ทำให้
เกิดวิชชาและวิมุตติต่อไปเร่ือยๆ จนสุดที่อินทรียสังวร แล้วพระองค์ก็ทรงเริ่มพุทธวิธีการสอนด้วยการอธิบายการ
ปฏิบัติหลักธรรมให้ถึงอานิสงส์น้ัน ๆ เป็นไปตามลำดับขั้น จนถึงวิชชาและวิมุตติ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539)  

สรุปว่า กุณฑลิยสูตร เป็นพระสูตรที่อยู่ในสังยุตตนิกาย ได้กล่าวถึงการถามตอบระหว่างพระพุทธเจ้า
กับกุณฑลิยปริพาชกในเรื่องอานิสงส์ของพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าได้แสดงพุทธวิธีการสอนแบบถามตอบปัญหา 
แล้วแสดงธรรมในหลักธรรม 4 ประการ คือ อินทรียสังวร สุจริต 3 สติปัฏฐาน 4 และโพชฌงค์ 7 นำไปสู่
จุดมุ่งหมายการพ้นจากภัยในวัฏฏสงสาร ด้วยวิชชาและวิมุตติ การแสดงธรรมน้ีเป็นผลทำให้กุณฑลิยปริพาชกได้
ประกาศตนเป็นอุบาสกตลอดชีวิต 
 
ระเบียบวิธีวิจัย 

การศึกษาเร่ือ งการปฏิบั ติ วิปั ส สนาภาวนาในกุณ ฑลิ ยสู ตรในคร้ัง น้ี  เป็ นการวิ จัย เอกสาร 
(Documentary Research) โดยผู้วิจัยมุ่งศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับเน้ือหาความเป็นมาหลักธรรมใน
กุณฑลิยสูตร และแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกุณฑลิยสูตรมีวิธีดำเนินการวิจัยดังน้ี 

1) ค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ  (Primary Source) อัน ได้แก่   คัมภี ร์
พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 อรรถกถาภาษาไทยพ.ศ. 2556  

2) ค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ศึกษาตำรา วิชาการ ทาง
พระพุทธศาสนาเถรวาท เช่น อรรถกถา ฎีกา ปกรณวิเสสอื่นๆ ที่เกี่ยวข้อง เช่น  วิสุทธิมรรค เป็นต้น ส่วนเอกสาร
ทางวิชาการได้แก่ หนังสือวิปัสสนาชุนี เป็นต้น ผลงานทางวิชาการเอกสารและงานวิจัยต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องซึ่งส่วน
ใหญ่เป็นวิทยานิพนธ์และสารนิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เพื่อเป็นการ
อธิบายขยายความเน้ือหา เพิ่มเติมจากในพระไตรปิฎกและคัมภีร์ทางพุทธศาสนาเถรวาท  

3) ศึกษาและวิเคราะห์ข้อมูลเพื่อตรวจสอบความสอดคล้องกับเอกสารชั้นปฐมภูมิ 
4) สรุปเรียบเรียงและนำเสนอข้อมูลโดยวิธีบรรยายเชิงพรรณนา  
5) เสนอและตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์โดยอาจารย์ที่ปรึกษาและกรรมการผู้เชี่ยวชาญ  
6) นำเสนอและเผยแพร่ผลงานเพื่อประโยชน์ต่อการศึกษา 

 
ผลการวิจัย 

เนื้อหาและหลักธรรมในกุณฑลิยสูตร 
กุณฑลิยสูตรเป็นพระสูตรในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค โพชฌังคสังยุต ปัพพตวรรค 

พระสูตรที่ 6 กล่าวถึง ป่าอัญชนวัน เขตเมืองสาเกต มีปริพาชกผู้หน่ึงชื่อว่า กุณฑลิยะ (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) เข้าเฝ้าพระผู้มีพระภาคถึงที่ประทับ ได้กล่าวทักทายปราศรัยกับพระผู้มีพระภาคแล้ว จึงได้กราบ
ทูลว่า ตนได้ออกจากอารามหน่ึงไปสู่อีกอารามหน่ึง ได้เห็นเดียรถีย์ หาถ้อยคำที่ยกย่องเชิดชูถ้อยคำของตนให้
เหนือกว่าผู้อื่น ข่มถ้อยคำผู้อื่นให้ต่ำ ยก  วาทะของตนให้สูง เมื่อได้ฟังดังน้ันแล้ว จึงได้มากราบทูลถามพระผู้มีพระ
ภาคเกี่ยวกับอานิสงส์ของพระองค์ คืออะไร พระผู้มีพระภาคตรัสตอบถึงอานิสงส์ในพระพุทธศาสนาน้ีว่ามี วิชชา
และวิมุตติเป็นผลานิสงส์ หลังจากน้ันกุณฑลิยะก็ได้ถามเหตุที่ทำให้เกิดวิชชาและวิมุตติต่อไปตามลำดับ จนมาสุดที่
อินทรียสังวร แล้วพระองค์ก็ทรงเริ่มพุทธวิธีการสอน ด้วยการอธิบายการปฏิบัติให้ถึงอานิสงส์เป็นขั้นๆ จนถึงวิชชา
และวิมุตติ ดังน้ี 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2566 | 989 

1. อินทรียสังวร หมายความว่า อายตนะซึ่งเป็นจุดเชื่อมต่อที่เป็นผู้ปกครองหรือเป็นใหญ่น้ัน ๆ ทำ
หน้าที่ของตน ๆ คือ เมื่ออายตนะทั้ง 12 มีการกระทบกัน ทำให้เกิดวิญญาณขึ้น เช่น เมื่อตากระทบสี ทำให้จักขุ
วิญญาณเกิด เป็นต้น จึงต้องมีการสังวรระวัง หากมีความเผลอสติ ไม่อดทน หรือรู้ไม่เท่าทันอกุศล จะทำให้อกุศล
ต่าง ๆ เช่น ความพอใจ หรือความไม่พอใจเกิดขึ้น เน้ือความในกุณฑลิยสูตร กล่าวว่า อินทรียสังวรที่บุคคลเจริญ
อย่างไร ทำให้มากแล้วอย่างไร จึงทำสุจริต 3 ประการให้บริบูรณ์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คือ เมื่อ
เห็นรูปที่น่าชอบใจหรือไม่ชอบใจทางตา เป็นต้นแล้วไม่หลงใหล ไม่เพลิดเพลิน กายคงที่ จิตก็คงที่ในภายในก็มั่นคง
ดี  

2. สุจริต 3 หมายความว่า การปฏิบัติศีลที่เป็นการไม่ล่วงละเมิดถึงกรรบถ ไม่ทำอกุศลให้เกิด 
ด้วยกาย วาจาและใจ จนกลายเป็นความสุจริต ซึ่งมี 3 ประการ คือ 1) กายกรรม 3 2) วจีกรรม 4 3) มโนกรรม 3 
ด้วยการประพฤติสุจริต 3 น้ี ทำให้ไม่เกิดความเดือดร้อนทั้งกาย วาจา และใจ การสำรวมระวังด้วยความละอาย
และเกรงกลัวต่อบาปธรรม ทำให้จิตใจเป็นปกติ เน้ือความในกุณฑลิยสูตรกล่าวว่า สุจริต 3 ประการที่บุคคลเจริญ
อย่างไร ทำให้มากแล้วอย่างไร จึงทำสติปัฏฐาน 4 ประการให้บริบูรณ์(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คือ 
ละกายทุจริต เจริญกายสุจริต ละวจีทุจริต เจริญวจีสุจริต ละมโนทุจริต เจริญมโนสุจริต  

3. สติปัฏฐาน 4 ความหมายของสติ คือความระลึกรู้สึกตัว ปัฏฐาน คือ ที่ตั้ง รวมความว่า เป็นที่ตั้งแห่ง
การระลึกรู้สึกตัวด้วยอารมณ์ 4 อย่าง 1) ฐานกาย 2) ฐานเวทนา 3) ฐานจิต 4) ฐานธรรม อันเป็นที่ต้ังแห่งสติปัฏ
ฐาน ด้วยการพิจารณาเห็นอารมณ์ภายใน ภายนอก หรือทั้งภายในและภายนอก เห็นเหตุเกิด เหตุดับ หรือทั้งเหตุ
เกิดและเหตุดับ มีสติเพื่อไว้เจริญ สติและญาณ ไม่ยึดมั่นตัณหาและทิฏฐิ เข้ามาอิงอาศัย เน้ือความในกุณฑลิยสูตร
ว่า สติปัฏฐาน 4 ประการที่บุคคลเจริญอย่างไร ทำให้มากแล้วอย่างไร จึงทำโพชฌงค์ 7 ประการให้บริบูรณ์ (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  คือ พิจารณาเห็นกายในกาย เวทนาในเวทนา จิตในจิต ธรรมในธรรม มีความ
เพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌา และโทมนัส ในโลกเสียได้ 

4. โพชฌงค์ 7 หมายความว่า มีสภาวะเจริญความชำนาญให้ความแตกฉานในธรรมที่เป็นมูล ให้ถึงการ
ตรัสรู้ ได้แก่ 1) สติสัมโพชฌงค์ 2) ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ 3) วิริยสัมโพชฌงค์ 4) ปีติสัมโพชฌงค์ 5) ปัสสัทธิ
สัมโพชฌงค์ 6) สมาธิสัมโพชฌงค์ 7) อุเบกขาสัมโพชฌงค์ เป็นองค์แห่งการตรัสรู้ เป็นไปเพื่อความปล่อยวาง เพื่อ
การนำออกจากวัฏฏสังสาร เน้ือความในกุณฑลิยสูตรว่า โพชฌงค์ 7 ประการที่บุคคลเจริญอย่างไร ทำให้มากแล้ว
อย่างไร จึงทำวิชชาและวิมุตติให้บริบูรณ์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คือ เจริญสติสัมโพชฌงค์ ธัมม
วิจยสัมโพชฌงค์ วิริยสัมโพชฌงค์ ปีติสัมโพชฌงค์ ปัสสัทธิสัมโพชฌงค์ สมาธิสัมโพชฌงค์ อุเบกขาสัมโพชฌงค์ อัน
อาศัยวิเวก อาศัยวิราคะ อาศัยนิโรธ น้อมไปในโวสสัคคะ อานิสงส์ในกุณฑลิยสูตรมี 2 ส่วน คือ ส่วนที่ 1 เป็น
ผลานิสงส์ ได้แก่ วิชชาและวิมุตติ ด้วยการกำหนดรู้ธรรมทั้งหลาย คือ อุปาทานขันธ์ 5 ในทุกขอริยสัจ ละธรรมที่
ก่อให้เกิดตัณหา เพราะเป็นที่ต้ังแห่งปิยรูปสาตรูป ที่เป็นสมุทัยอริยสัจ การดับธัมมวิจารเข้าถึงพระนิพพาน เป็น
การแจ้งนิโรธอริยสัจ และทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ ด้วยการเจริญอริยมรรคมีอง ค์ 8 ส่วนที่ 2 อานิสงส์ใน
พระสูตร ได้แก่ กุณฑลิยปริพาชกประกาศตนเป็นอุบาสกตลอดชีวิต (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

 
 วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกุณฑลิยสูตร 
เมื่อวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกุณฑลิยสูตรแล้วมี 4 ประการ คือ 1. อินทรีย์สังวรกับการ

ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 2.สุจริต 3 กับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 3. สติปัฏฐาน 4 กับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 4. 
โพชฌงค์ 7 กับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ดังจะได้กล่าวในบัดน้ี 

1. อินทรียสังวรในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา จะเห็นได้ว่าด้วยการสังวรหรือสำรวมระวังมีความสำคัญ
ต่อการรักษาอายตนะทั้ง 12 ทาง คือ 1) ตากับรูป 2) หูกับเสียง 3) จมูกกับกลิ่น 4) ลิ้นกับรส 5) กายกับโผฏฐัพพะ 



990 | การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกุณฑลิยสูตร 

6) ใจกับธรรมารมณ์ ไม่ให้ไหลไปตามตัณหาเพราะจะทำให้ความฟุ้งซ่านเกิดขึ้นสู่จิตใจ (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) ที่แทรกจะเข้ามาในเวทนาทั้งสาม คือ ความสุข ความทุกข์ และเฉยๆ เมื่ออินทรีย์หรืออายตนะทั้ง 
12 น้ี ได้รับการกระทบกันเป็นคู่ไม่ข้ามกัน ทำให้เกิดจิตรู้ในอายตนะน้ัน ๆ เป็นผลให้เกิดเวทนาหรือความรู้สึก ผู้
ปฏิบัติควรกำหนดรู้สภาพตามความเป็นจริงไม่ให้กิเลสเข้าครอบงำจิตใจ อันเป็นผลทำให้เกิดความชอบใจเป็นกาม
ฉันทะ ความไม่ชอบใจเป็นพยาบาท ดังในกุณฑลิยสูตร ที่พระผู้มีพระภาคตรัสสอนกุณฑลิยปริพาชก ด้วยอินทรีย
สังวร (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คือการสำรวมอินทรีย์ ในทุกทวาร เพื่อไม่ให้ตัณหาเข้าครอบงำจิตใน
ขณะที่มีการกระทบสัมผัสในทวารภายในทั้ง 6 กับอารมณ์ทั้ง 6 ซึ่งเป็นทวารหรือทางเชื่อมต่อให้ตัณหาเข้าสู่ใจ 

2. สุจริต 3 กับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา จะเห็นว่า สุจริต 3 มีความสัมพันธ์กับการปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนาทางกาย วาจา และจิตใจ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นอย่างมาก เพราะ ศีลเป็นฐานที่ต้ังแห่ง
ความบริสุทธิ์ในการปฏิบัติวิปัสสนาโดยตรง หากผู้ปฏิบัติมีความประพฤติดีทั้งกายและมีวาจาที่บริสุทธิ์แล้ว ก็จะทำ
ให้ใจไม่หวั่นไหวครอนแครน มีความต้ังมั่นเป็นผลให้กายและวาจาเป็นปกติ จิตใจมีความสุข ทำให้การปฏิบัติได้
อย่างมั่นคง จิตใจคงที่ มีความก้าวหน้าในทางธรรม ตรงกันข้ามหากผู้ปฏิบัติวิปัสสนามีกายและวาจาไม่บริสุทธิ์ ก็
จะส่งผลทำให้จิตใจเกิดความเศร้าหมอง มีความถดถ้อย หมดกำลังใจในการปฏิบัติ ใจก็ฟุ้งซ่าน เดือดร้อนหรือเดือด
ดาลผู้อื่น ทำความลำบากใจและรำคาญใจให้กับตนเองและบุคคลอื่น 

3. สติปัฏฐาน 4 กับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาน้ัน จะเห็นว่าการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา สติมีความ
จำเป็นอย่างยิ่งในการปฏิบัติ สติเป็นที่จำปรารถนาในที่ทั้งปวง ดังน้ันสติจึงมีความสำคัญต่อการปฏิบัติเป็นอย่าง
มาก หากไม่มีสติครองใจแล้ว ก็ไม่สามารถดำเนินการปฏิบัติให้ถึงแนวทางแห่งมรรคผลได้ อารมณ์ของสติปัฏฐาน
แบ่งออกได้ 4 ประการ คือ  

1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน ว่าด้วยการปฏิบัติวิปัสสนาโดยการรู้ทางกาย มี 14 บรรพ ได้นำมา
แสดงเกี่ยวกับอิริยาบถการเดิน และ อิริยาบถย่อย ด้วยการกำหนดการก้าวย่าง การเดิน หรืออิริยาบถต่างๆ มี
อาการด่ืมน้ำ ทานอาหาร เป็นต้น ด้วยการกำหนดสภาพธรรมที่เกิดขึ้นแบบไม่ขาดตอนทำให้เกิดสติสัมปชัญญะ  

2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน การกำหนดรู้เวทนาทั้ง 9 อย่างใดอย่างหน่ึงที่เกิดขึ้น กำหนดได้ทัน
ความรู้สึกที่จิตไปสัมผัสทันปัจจุบันขณะที่สภาพธรรมที่ปรากฏตามความเป็นจริง  

3) จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน กำหนดจิต 16 อย่าง เมื่ออาการของจิตปรากฏขึ้นอย่างรวดเร็ว ผู้
ปฏิบัติเห็นการเกิดดับภายในจิตหรือภายนอกหรือทั้งภายในและภายนอกได้อย่างชัดเจน จิตต้ังมั่นในการ
กำหนดการเกิดดับอย่างละเอียดถี่ยิบ ด้วยการจดจ่อต่อเน่ืองไม่ปล่อยวางและกำหนดทั้งจิตและอารมณ์ที่เกิดดับไป
ได้ทันปัจจุบันขณะ  

4) ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) กำหนดธรรม 5 หมวดมี
นิวรณ์ เป็นต้น รู้ความเกิด ความเสื่อม หรือทั้งความเกิดและความเสื่อม รู้เหตุเกิด เหตุดับ หรือรู้ทั้งเหตุเกิดและ
เหตุดับของนิวรณ์ที่ เกิดขึ้น กิเลสไม่สามารถเกิดได้เพราะการกำหนดจิตที่ รู้ทันสภาวธรรมที่ปรากฏแบบจดจ่อ
ต่อเน่ืองไม่ขาดสายการพิจารณาอย่างน้ี ก็เรียกว่าโยนิโสมนสิการ (พระโสภณมหาเถระ มหาสียาดอ, 2562) 

4. โพชฌงค์ 7 กับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา จะเห็นได้ว่าโพชฌงค์ทั้ง 7 ประการกับการปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนามีความสำคัญคือ โพชฌงค์ 7 ประการได้แก่  

1) สติสัมโพชฌงค์ในฐานะที่เป็นธรรมก่อให้เกิดมรรคณาณ  
2) ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ กำหนดรู้การดับหรือการหายไปของรูปนามทันทีได้จนรู้ลักษณะที่เป็นไตร

ลักษณ์อย่างแจ่มแจ้ง  
3) วิริยสัมโพชฌงค์ การกำหนดด้วยความพยายามอย่างคงเส้นคงวาไม่ยิ่งไม่หย่อนจนเกินไป ความ

ฟุ้งซ่านไม่เกิดขึ้น  



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2566 | 991 

4) ปีติสัมโพชฌงค์ รู้เท่าทันความเกิดดับของรูปนามที่ปรากฏจนเกิดความอิ่มเอิบ  
5) ปัสสัทธิสัมโพชฌงค์ มีความสงบกายและใจ มีความรู้สึกซาบซ่านไปทั่วร่างกาย  
6) สมาธิสัมโพชฌงค์ ความต้ังมั่นไม่ฟุ้งซ่าน  
7) อุเบกขาสัมโพชฌงค์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ความเป็นกลาง วางเฉยต่อรูปนาม  

ด้วยการปรับอินทรีย์ทั้ง 5 ได้แก่ สัทธินทรีย์ วิริยินทรีย์ สตินทรีย์ สมาธินทรีย์ และปัญญินทรีย์ให้
สม่ำเสมอ การที่โพชฌงค์ทั้ง 7 พัฒนาจนเป็นอุเบกขาสัมโพชฌงค์ด้วยการปรับอินทรีย์ทั้ง 5 ให้สม่ำเสมอจน
กลายเป็นความเป็นกลางไม่หวั่นไหว หรือมัชฌิมาปฏิปทาเกิดขึ้น พิจารณาสัมปยุตตธรรม คือ สังขารทั้งหลายที่
ปรากฏขึ้นเป็นสิ่งไม่เที่ยง มีความทุกข์ ไม่ใช่ตัวตน ลักษณะต่างๆปรากฏเป็นด่ังหัวฝี เป็นด่ังลูกศร เ ป็นทุกข์ เป็น
อุปสรรค ฯ ล ฯ จิตไม่อาลัยกับสังขารน้ีอีกต่อไป ปล่อยวางอารมณ์ไตรลักษณ์ แล้วไปยึดอารมณ์พระนิพพานแทน 
อริยมรรคมีองค์ 8 สมังคีปหานสังโยชน์ทั้งสาม มีทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพัตตปรามาสสังโยชน์ขาดสบั่นในขณะจิต
เดียวข้ามพ้นวัฏฏะ ถึงวิชชาและวิมุตติในที่สุด  
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

การศึกษาวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกุณฑลิยสูตร แบ่งออกได้เป็น 4 ส่วน คือส่วนที่ 1 อินทริย
สังวรในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ด้วยการสำรวมอายตนะทั้ง 6 เพื่อไม่ให้ตัณหาไหลเข้าสู่ใจ ส่วนที่ 2 สุจริต 3 ใน
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ด้วยการรักษาศีลให้บริสุทธิ์ทางกายกรรม 3 วจีกรรม 4 มโนกรรม 3 เพื่อเป็น
ฐานรองรับในการปฏิบัติในขั้นต่อไป ส่วนที่ 3 สติปัฏฐาน 4 ด้วยการเจริญสติมีอารมณ์ 4 ประการ ส่วนที่ 4 
โพชฌงค์ 7 การพัฒนาอินทรีย์ทั้ง 5 ในโพชฌงค์จนเกิดความเป็นกลางเป็นตัตตรมัชฌัตตตาอุเบกขา จิตไม่อาลัยใน
สังขาร ยึดพระนิพพานเป็นอารมณ์ เข้าถึงวิชชาและวิมุตติ เป็นพระอริยบุคคลมี พระโสดาบัน เป็นต้น 
 
สรุป 

การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกุณฑลิยสูตรเป็นกระบวนการปฏิบัติเพื่อการบรรลุเป็นพระอริยบุคคล พัฒนา
อินทริยสังวร รักษาศีลให้บริสุทธิ์ เป็นต้น 

 
ข้อเสนอแนะ 

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังน้ี 
1. ข้อเสนอนการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 
ในการค้นคว้าผลงานวิจัยน้ัน ค่อนข้างประสบกับปัญหาการค้นคว้า แม้จะมีผลงานวิจัยอยู่เป็นจำนวน

มากก็ตาม แต่เน่ืองจากไม่มีการจัดระบบระเบียบหมวดหมู่ จึงขอเสนอความคิดเห็น ดังต่อไปน้ี 
1) ควรแบ่งหมวดหมู่ของผลงานวิจัยออกตามลักษณะที่เป็นคำสอนที่คล้ายคลึงกันหรือแตกต่างกัน เช่น 

ปัญหาถามตอบจากพระผู้มีพระภาคกับคนนอกศาสนาเป็นหน่ึงหมวด หรือจากคำสอนของพระผู้มีพระภาคกับ
สาวกเป็นหน่ึงหมวด หรือจากคำสอนของพระสารีบุตรกับภิกษุเป็นหน่ึงหมวด เป็นต้น 

2) การศึกษาในเชิงรุกด้วยการเน้นการศึกษาแบบวิเคราะห์ สังเคราะห์ และเชื่อมโยงพระสูตรกับความเป็น
จริงในสังคมให้ทันกับทัศนคติของผู้ศึกษาในปัจจุบัน เพื่อความก้าวหน้าของการศึกษาวิปัสสนาต่อไปในอนาคต อีก
ทั้งเป็นการเผยแผ่พระธรรมคำสั่งสอนของพระผู้มีพระภาคทั้งในเชิงปริยัติและปฏิบัติ ให้ผู้ที่มีความส นใจในการ
ปฏิบัติวิปัสสนาทั้งในและต่างประเทศ 

 
 



992 | การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในกุณฑลิยสูตร 

2. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยคร้ังต่อไป 
งานวิจัยในกุณฑลิยสูตรน้ี เป็นการศึกษาเกี่ยวกับหลักธรรม 4 ประการ ได้แก่ อินทรียสังวร, สุจริต 3, 

สติปัฏฐาน 4, และโพชฌงค์ 7 เพื่อเข้าสู่วิชชาและวิมุตติ อย่างไรก็ดี ผู้วิจัยมีความคิดเห็นว่าหลักธรรมทั้ง 4 ยังไม่
ครอบคลุม โพธิปักขิยธรรม 37 ประการ ฉะน้ัน จึงควรเพิ่มการศึกษาในประเด็นดังต่อไปน้ี 
1) ศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอวิชชาสูตร เพื่อขยายความเข้าใจแนวทางเข้าสู่โพธิปักขิยธรรม 37 ประการ 
ด้วยการศึกษาเร่ืองของ สัตบุรุษ ปรโตโฆสะ ศรัทธา สติสัมปชัญญะ และกัลยาณมิตรในอวิชชาสูตร ซึ่งเป็นปัจจัย
สำคัญก่อนเข้าสู่เน้ือหา และเน่ืองจากมีการอธิบายในแนวทางที่ตรงกันข้าม กล่าวคือ กุณฑลิยสูตรเป็นแนวทาง
ปฏิบัติสายตรงให้เข้าถึงกุศลธรรม ขณะที่อวิชชาสูตร เป็นแนวทางการปฏิบัติเพื่อละคลายจากอกุศลธรรม มี นิวรณ์ 
เป็นต้น แล้วเจริญวิถีทางสติปัฏฐาน เพื่อเข้าสู่วิชชาและวิมุตติ 

2) ศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอาหารสูตร เพื่อเข้าใจความเป็นเหตุและปัจจัยซึ่งกัน
และกันด้วยอาหารสูตร จะทำให้เข้าใจปฏิจจสมุปบาท ว่าอะไรเป็นเหตุที่ทำให้เกิดสังขาร อะไรเป็นเหตุให้เกิด
วิญญาณ เป็นต้น เมื่อสืบสาวต่อไปก็จะพบว่า อวิชชาเป็นเหตุให้เกิดสังขาร สังขารเป็นเหตุให้เกิดวิญญาณ เป็นต้น 
อันเน่ืองมาจากมีอาหาร 4 เป็นเคร่ืองนำมา ทำให้เข้าใจและสามารถเข้าถึงการเชื่อมโยงความสำคัญของสังขาร
ร่างกายและจิตใจกับความสำคัญของอาหาร 4 ได้ละเอียดขึ้น สามารถวิเคราะห์เชื่อมโยงหลักธรรมที่เกี่ยวเน่ืองกัน
ได้ชัดเจนยิ่งขึ้น 
 
เอกสารอ้างอิง  
บุญมี เมธางกูร และ บุษกร เมธางกูร. (2545). พระอภิธัมมัตถสังคหะ ปัจจัยสังคหวิภาค. กรุงเทพฯ: เลี่ยงเชียง. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556).  พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์คร้ังที่ 24). 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสียาดอ). (2562). วิปัสสนาชุนี. แปลโดย จำรูญ ธรรมดา. กรุงเทพฯ:  อินเตอร์ ดีไซน์ 

แอนด์ พร้ินต้ิง. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2552). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  กรุงเทพฯ: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2560). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. (พิมพ์คร้ังที่  49). กรุงเทพฯ: 

สหธรรมิก. 
 


