
วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอนัตตลักขณสูตร 
An Analysis of Vipassana Meditation Practice in Anattalakkhaṇasutta 

 

1พระมหาอาทิตย์ เมืองเมืองอุ่น และ 2ธานี สุวรรณประทีป 
1Phramaha Athit Muang Muang On and 2Thanee Suwanprateep 

 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
E-mail. 1rubnamkayjai@gmail.com and 2thanee.su@mcu.ac.th 

Received May 23, 2023; Revised June 19, 2023; Accepted August 28, 2023 

บทคัดย่อ  
บทความวิจัยน้ีมีวัตถุประสงค์ เพื่อศึกษาเน้ือหาและหลักธรรมสำคัญในอนัตตลักขณสูตร เพื่อวิเคราะห์การ

ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอนัตตลักขณสูตร เป็นการวิจัยเชิงเอกสารโดยรวบรวมข้อมูลจากพระไตรปิฎกเอกสาร
งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง  

ผลการวิจัยพบว่า อนัตตลักขณสูตรเป็นพระสูตรที่มีเน้ือหาและหลักธรรมสำคัญ 2 ประการ (1) ขันธ์ห้า 
(2) ไตรลักษณ์ เป็นพระสูตรที่แสดงความจริงของ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ที่ตกอยู่ในกฎเกณฑ์ของ 
ความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตน เป็นพระสูตรที่ 2 ที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่ปัญจวัคคีย์ รูป เวทนา สัญญา 
สังขาร วิญญาณ ทั้งหมดล้วน ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตน เมื่อปัญจวัคคีย์ฟังจบทุกรูปได้สำเร็จเป็นพระอรหันต์ 

ผลการวิเคราะห์พบว่า รูป เป็นธรรมชาติที่แตกสลายไปด้วยอำนาจของความร้อนและด้วยอำนาจของ
ความเย็น เวทนา คือการเสวยอารมณ์สุขทุกข์เฉยๆ สัญญา ความจำได้หมายรู้ สังขาร การปรุงแต่งจิต วิญญาณ คือ 
การรู้แจ้งอารมณ์ เมื่อผู้ปฏิบัตินำเอา รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ มาพิจารณาตามกฎไตรลักขณ์แล้วย่อม
เห็นความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัว และย่อมคลายความยืดมั่นถือมั่นในรูป-นาม 

 
คำสำคัญ: วิปัสสนาภาวนา; อนัตตลักขณสูตร; พระพุทธศาสนา 
 
Abstract  

This research article aimed to study the content and important principles in 
Anattalakkhaṇasutta; to analyze the practice of Vipassana Bhavana in Anattalakkhaṇasutta.  It is 
a documentaryresearch by collecting information from the Tripitaka, related research 
documents. 

The results showed that The Anattalakkhaṇasutta is a sutra that contains two important 
contents and principles: (1) Paṇca-khandha: the Five Groups (2) Tilakkhaṇa: the Three 
Characteristics: it is a sutra showing the truth of form, feeling, perception, mental formations, 
consciousness that falls into the rules of Impermanence, suffering, non-self, is the second sutra 
that the Buddha taught to five Bhikkhus: Forms, feelings, perceptions, mental formations, 
consciousness, all of them are impermanent, suffering, non-self. 



976 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอนัตตลักขณสูตร 
 

 

The results of the analysis revealed that form is the nature that is destroyed by the 
power of heat and by the power of cold. Feeling is the indifferent experience of happiness and 
suffering. Sanya is the perception of memory. When a practitioner considers form, feeling, 
perception, body, consciousness according to the Three Characteristics, he sees impermanence, 
suffering, non-self, and loosening his firm hold on form and name. 

  
Keywords: Vipassana Meditation; Anattalakhana Sutta; Buddhism 

บทนำ  
 การศึกษาหลักธรรมในคัมภีร์พระไตรปิฎกถือว่าเป็นสิ่งสำคัญอย่างยิ่งถือเป็นหน้าที่ของพุทธศาสนิกชนทุก
คนที่ควรศึกษาเพื่อความเจริญในชีวิต เพราะพระธรรมคำสั่งสอนที่พระผู้มีพระภาคทรงแสดงแก่เทวดา และมนุษย์
ตลอดสรรพสัตว์ทั้งหลายตลอด 45 พรรษาน้ัน เต็มไปด้วยนัยหลากหลายสมบูรณ์ด้วยอรรถและพยัญชนะ สมบูรณ์
ด้วยความงาม 3 ประการ คืองามในเบื้องต้น ท่ามกลาง และงามในที่สุด พระธรรมที่พระพุทธองค์ทรงแสดงน้ันมี
มากมายยากที่จะนับได้ อนัตตลักขณสูตร เป็นพระสูตรที่แสดงลักษณะแห่งขันธ์ 5 ว่าเป็นอนัตตา (พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2561) พระธรรมเทศนากัณฑ์แรกคือธัมมจักกัปปวัตตนสูตร พระพุทธเจ้าแสดงแก่ปัญจวัคคีย์ 
ณ ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน เมืองพาราณสี (พุทธทาสภิกขุ, 2563) เมื่อจบพระสูตรปัญจวัคคีย์ต่างก็ได้ดวงตาเห็น
ธรรมสำเร็จเป็นพระโสดาบัน และได้กราบทูลขอบรรพชา ต่อมาอีก 5 วันคือวันแรม 5 ค่ำเดือน 8 พระพุทธองค์จึง
ทรงแสดง พระสูตรที่ 2 คือ “อนัตตลักขณสูตร” เพื่อให้ภิกษุปัญจวัคคีย์ได้พิจารณาถึงขันธ์ห้า ตามความเป็นจริงว่า 
ขันธ์ทั้ง 5 น้ันเป็นอนัตตา เมื่อจบพระสูตร ภิกษุปัญจวัคคีย์ทั้งหมดก็หมดความยืดมั่นถือมั่นในขันธ์ห้า อาสวกิเลสก็
หมดสิ้น ได้สำเร็จเป็นพระอรหันต์ทั้งหมด 

ใจความสำคัญของพระสูตรน้ี คือ การที่พระพุทธเจ้าทรงมุ่งพระทัยที่จะสอนภิกษุปัญจวัคคีย์ผู้ที่เดิมทีก็มี
ความเชื่อมั่นในความมีตัวตัน เป็นผู้มีอัตตา หรือ อาตมัน เต็มร้อย การแสวงหาความจริงของปัญจวัคคีย์น้ันต้ังอยู่
บนพื้นฐานของอัตตา ดังน้ันเมื่อพระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้เป็นพระสัมมาพุทธะแล้ว จึงได้สอนธรรมโดยเริ่มต้นที่ธัมมจัก
กัปปวัตนสูตรที่ว่าด้วย อริยสัจสี่ และมรรคมีองค์แปดเน้นย้ำสอนแก่ปัญจวัคคีย์ว่าความจริงแล้วอัตตา หรือ อาตมัน 
น้ันไม่มีอยู่จริง ขันธ์ 5 กอง คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ หรือ รูป-นาม กายใจ น้ันเมื่อแยกย่อยออกไป
แล้วก็จะพบว่าทั้งหมดล้วนตกอยู่ในลักษณะ 3 ประการ คือ มีความไม่เที่ยงแปรผันอยู่ตลอดเวลา มีความเป็นทุกข์
คือไม่สามารถคงทนอยู่ในสภาพเดิมๆได้ มีความเป็นอนัตตา คือไม่มีสารัตถประโยชน์อันใด ที่บุคคลหรือสัตว์จะพึง
เข้าไปยึดติดถือมั่นเป็นเราเป็นเขาเป็นตัวเป็นตนได้ เมื่อศึกษาถึงหลักธรรมในอนัตตลักขณสูตรจึงพบว่า มีขันธ์ 5 
และหลักไตรลักษณ์ที่เป็นหัวใจหลักสำคัญในการวิจัยปรากฎอยู่ด้วย อนัตตลักขณสูตรน้ีนับได้ว่าเป็นพระสูตรที่มี
ความสำคัญยิ่งเพราะพระปัญจวัคคีย์ได้บรรลุเป็นพระอรหันต์ก็เพราะพระสูตรน้ี พยานสำคัญของการตรัสรู้ของ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้ามีได้ก็เพราะอาศัยพระสูตรน้ี 

จากการศึกษาวิเคราะห์พบว่าอนัตตลักขณสูตรน้ีมีเน้ือหาปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎก 2 เล่ม คือ วินัยปิกฎก 
เล่มที่  4 (วิ .ม. (ไทย) 4/20/27) และพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค เล่มที่  17 (สํ.ข. (ไทย) 
17/59/94) 

ผู้วิจัยเห็นว่าควรนำเอาหลักธรรมที่ปรากฎอยู่ในอนัตตลักขณสูตรมาศึกษาวิเคราะห์เพิ่มเติม โดยวางกรอบ
การวิจัยไว้ 2 ประเด็น คือ (1) เน้ือหาและหลักธรรมสำคัญในอนัตตลักขณสูตรเป็นอย่างไร (2) วิเคราะห์การปฏิบัติ



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2566 | 977 
 

 

วิปัสสนาภาวนาในอนัตตลักขณสูตรเป็นอย่างไร และหวังว่าเมื่อได้ทำการวิจัยเสร็จแล้วผลการวิจัย น้ีจะก่อ
ประโยชน์แก่ผู้สนใจศึกษาไม่มากก็น้อย 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพื่อศึกษาเน้ือหาและหลักธรรมสำคัญในอนัตตลักขณสูตร 
2. เพื่อศึกษาวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอนัตตลักขณสูตร 

ขอบเขตของการวิจัย 

งานวิจัยน้ีเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการศึกษาค้นคว้าหาข้อมูลจากเอกสารต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง ได้แก่ 
คัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา และตำราวิชาการทางพระพุทธศาสนาในประเภทต่าง ๆ 

นิยามศัพท์เฉพาะที่ใช้ในการวิจัย 

การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา หมายถึง การลงมือทำการฝึกอบรมปัญญาให้เห็นแจ้งในสภาวธรรมต่าง ๆ 
ตามความเป็นจริง คือการอบรมปัญญาให้เกิดความเห็นแจ้ง รู้ชัดอย่างวิเศษในสภาวธรรมทั้งหลาย โดยการพิจารณ
ขันธ์ ๕ ในอนัตตลักขณสูตรว่า ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา 

อนัตตลักขณสูตร หมายถึง พระสูตรที่ว่าด้วยลักษณะที่ไม่ใช่ตัวตน ที่ปรากฏในพระไตรปิฎกภาษาไทย 
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พระวินัยเล่มที่ 4 และพระสุตันตปิฎก เล่มที่ 17 พระสูตรที่แสดงลักษณะแห่ง
ขันธ์ ๕ ว่าเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 

ขันธ์ ๕ หมายถึง กลุ่มแห่งรูปและนาม ประกอบด้วย รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ 
รูป หมายถึง มหาภูตรูป ๔ และรูปที่อาศัยมหาภูตรูป ๔ 
นาม หมายถึง เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ 
ไตรลักษณ์ หมายถึง ลักษณะ 3 หรือ อาการ 3 อย่าง คือ อนิจจตา ทุกขตา อนัตตตา 
 

การทบทวนวรรณกรรม 
 วิจัยฉบับน้ีผู้วิจัยได้ทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องโดยแบ่งเอกสารออกเป็นสองส่วนคือ เอกสาร
ชั้นปฐมภูมิได้แก่พระไตรปิฎก และอรรถกถา เอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ตำราเอกสารงานวิจัยทางพระพุทธศาสนาที่
เกี่ยวข้อง 

พระอรรถกถาจารย์กล่าวว่า ขันธ์ห้าทั้ งมหมด ไม่ เที่ ยง เป็นทุ กข์  เป็นอนัตตา (สํ .ข .อ. (ไทย) 
27/130/138) ซึ่งตรงกับที่พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสไว้ในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรคสรุปความว่า 
รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ทั้งหมด ล้วนเป็นอนัตตา ถ้ารูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณน้ีเป็นอัตตา
แล้วก็ไม่พึงเป็นไปเพื่ออาพาธ บุคคลพึงได้การจัดแจงในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณน้ันได้ (สํ.ข. (ไทย) 
17/59/94-95) 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวไว้ในหนังสือพุทธธรรมว่า “สังขาร” ในขันธ์ 5 มี
ความหมายแคบกว่า “สังขาร” ในไตรลักษณ์ หรือเป็นส่วนหน่ึงของสังขารในไตรลักษณ์ ความต่างกันและแคบกว่ า
กันน้ี เห็นได้ชัดทั้งโดยความหมายของศัพท์ และโดยองค์ธรรม “สังขาร” ในขันธ์ ๕ หมายถึง สภาวะที่ปรุงแต่งจิต
อย่างเดียว ส่วน “สังขาร” ในไตรลักษณ์ หมายถึงสภาวะที่ถูกปรุงแต่ง คือ ถูกปัจจัยของมันปรุงแต่งขึ้นมา 
“สังขาร” ในขันธ์ 5 กินความหมายแคบกว่า เป็นเพียงส่วนหน่ึง “สังขาร” ในไตรลักษณ์กินความหมายครอบคลุม



978 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอนัตตลักขณสูตร 
 

 

ทั้งหมด “สังขาร” ในขันธ์ ๕ เป็นนามธรรมอย่างเดียว และเป็นเพียงส่วนหน่ึงในสี่ส่วนของนามธรรมเท่าน้ัน แต่ 
“สังขาร” ในไตรลักษณ์ครอบคลุมทั้งรูปธรรมและนามธรรม (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2563) 

สิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิตในโลกที่เข้าใจกันว่าเป็นคน เป็นสัตว์ ฯลฯ เป็นความจริงในระดับสมมุติ แต่ความ
จริงในระดับลึกลงไป ทุกสรรพสิ่งล้วน เป็นเพียงขันธ์ 5 ที่เป็นรูปและนามรวมตัวกันเข้าเป็นกลุ่ม เปรียบได้กับ 
รถยนต์อันเป็นที่รวมส่วนประกอบหลายอย่าง เช่น ยาง ล้อ ที่น่ัง เคร่ืองยนต์ แบตเตอร่ี ตัวถั งรถ และเปรียบ
เหมือนบ้านอันที่เป็นประชุมของหลังคา เสา พื้น เป็นต้น พระพุทธองค์ทรงประสงค์ให้เข้าใจความจริงของชีวิตใน
ระดับลึกที่สุดจนเหลือเพียงขันธ์ 5 จึงตรัสการเจริญสติปัฏฐานหมวดขันธ์ไว้เพื่อละ ความยึดติดในตัวตน เมื่อนัก
ปฏิบัติหยั่งเห็นโครงสร้างทางร่างกายของตนเองความไม่รู้ก็จะหมดไป แล้วอนุสัยที่คอยสร้างทุกข์ให้ย่อมถูกขจัด ได้
โดยเด็ดขาด ส่งผลให้บรรลุความหลุดพ้นอย่างแท้จริง (พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ), 2549) 

พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร) (2555)กล่าวว่า วิปัสสนาภาวนาก็คือการบำเพ็ญเพื่อให้เกิดภาวนามย
ปัญญาสามารถเห็นขันธ์ 5 หรือรูปนามเป็นพิเศษโดยอาการต่าง ๆ ซึ่งเป็นไปด้วยอำนาจแห่งพระไตรลักษณ์คือ
อนิจจลักษณ์ ทุกขลักษณ์ อนัตตลักษณ์ และในการบำเพ็ญวิปัสสนาน้ัน ผู้บำเพ็ญจะมีโอกาสได้บรรลุพระอรหัตผล
สำเร็จเป็นพระอรหันตอริยบุคคลในพุทธศาสนาน่ีแหละคือความหมายแห่งคำว่าวิปัสสนาภาวนา  

พระภัททันตะ อาสภมหาเถระ แสดงแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนาไว้ในหนังสือ วิปัสสนาภาวนาทีปนีฎีกา
ว่า หลักในการเจริญวิปัสสนาภาวนาน้ัน พึงเริ่มสิ่งที่ เห็นได้ง่ายและชัดต่อรูปในอารมณ์ที่ก ำหนดน้ัน นามเป็น
อารมณ์ที่ละเอียดปราณีต เห็นได้ยากยิ่งกว่ารูป ดังน้ันในระยะเร่ิมแรกของวิปัสสนาภาวนายานิกบุคคลพึงให้
กำหนดรูปก่อน (พระภัททันตะ อาสภมหาเถระ, 2554) 

พระสุรจิต ชนาสโภ (ทุมกิจจะ) ได้ทำการวิจัยเรื่อง “ศึกษาการเจริญวิปัสสนาในขันธสูตร” พบว่า รูป
ขันธ์ หมายถึง ธรรมชาติที่เป็นส่วนประกอบฝ่ายรูปธรรมทั้งหมด ร่างกายและพฤติกรรมทั้งหมดของร่างกายมีความ
แตกสลายไปด้วยปัจจัยภายนอก เช่น อุณหภูมิ ไม่เหมาะให้รูปดำรงอยู่ ปัจจัยภายใน เช่น ธาตุขาดความสมดุลกัน 
ได้แก่ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ และธาตุลม กล่าวได้ว่า รูปขันธ์เป็นกองหรือส่วนของรูปร่างหน้าตา ร่างกาย หรือ
ฝ่ายตัวตน ส่วนกองรูปหรือรูปขันธ์แท้ ๆ เมื่อยังไม่อิงหรือไม่เป็นเหตุปัจจัยประชุมร่วมกับขันธ์อื่น ๆ ทั้ง 4 ขันธ์ก็จะ
มีสภาพเป็นเพียงกลุ่มก้อนของธาตุทั้ง 4 คือ ธาตุดิน ธาตุน้า ธาตุไฟ และธาตุลม ซึ่งเป็นเพียงสรีระยนต์ ที่นอนเป็น
ท่อนเป็นก้อนเฉยอยู่น่ันเอง (พระสุรจิต ชนาสโภ (ทุมกิจจะ), 2561) 

พันตำรวจโทหญิง สุชาดา พระเขียนทอง ได้ทำการวิจัยเร่ือง “ศึกษาการปฏิบัติธรรมโดยการพิจารณา
ขันธ์ 5 ของพุทธศาสนิกสตรีไทย” พบว่า การปฏิบัติธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้เพื่อความหลุดพ้นจากขันธ์ 5 
และเข้าถึงพระนิพพาน ด้วยการพิจารณาเห็นหรือโดยสภาวะจิตรู้กระบวนการธรรมชาติของชีวิตซึ่งเกิดจาก
ความสัมพันธ์ระหว่างขันธ์ทั้ง 5 ที่อิงอาศัยกันอย่างซับซ้อน และเป็นสภาวลักษณะที่สามารถรู้ได้ด้วยใจหรือโดย
วิญญาณจิตที่รู้ชัดสภาวลักษณะของขันธ์แต่ละอย่าง ตลอดจนสภาวลักษณะที่เป็นส่วนย่อยของขันธ์แต่ละอย่างซึ่ง
เป็นการยากที่ผู้เร่ิมต้นปฏิบัติจากสามารถพิจารณาเห็นได้ในเบื้องต้น แต่ผู้ปฏิบัติสามารถพิจารณาเห็นได้โดยการ
ปฏิบัติตามแนวทางที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ด้วยหลักสติปัฏฐาน ๔ โดยเริ่มจากการพิจารณาเห็นกายหรือการ
พิจารณารูปขันธ์ (พันตำรวจโทหญิง สุชาดา พระเขียนทอง, 2560) 

พระชาญชนก ยโสธโร (ชาญทางการ) ได้ทำการวิจัยเร่ือง “ศึกษาวิเคราะห์หลักธรรมในอนัตตลักขณ
สูตร” พบว่า อนัตตาคือลักษณะความจริงของสรรพสัตว์ทั้งปวง ความเห็นว่าสรรพสังขารธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตา
เท่ากับเห็นอนุโลมตามความจริงแห่งอริยสัจจ์ ๔ ประการ ความจริงอันประเสริฐ โดยการพิจารณาเห็นความเป็นไป
แห่งรูปนามทั้งปวงว่า เป็นไปด้วยเหตุแห่งความจริงว่าไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มิใช่ตัวตน (พระชาญชนก ยโสธโร (ชาญ
ทางการ), 2559) 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2566 | 979 
 

 

จากการทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องพบว่ามีข้อความในคัมภีร์ และเอกสารงานวิจัยต่าง ๆ 
เกี่ยวกับหลักธรรมในอนัตตลักขณสูตร และการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาไว้อย่างหลากหลายแง่มุม แต่ทั้งน้ียังไม่พบ
การศึกษาวิจัยเชิงเอกสารที่เป็นแนวทางวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอนัตตลักขณสูตร ดังน้ันผู้วิจัยเห็นว่า
ควรนำเอาเรื่องน้ีมาศึกษาเพื่อความชัดเจนสมบูรณ์ยิ่งขึ้น 

 
ระเบียบวิธีวิจัย 

วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอนัตตลักขณสูตรน้ี เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary 
Research) โดยผู้วิจัยมุ่งศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับเน้ือหาและหลักธรรมสำคัญในอนัตตลักขณสูตร และ
วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอนัตตลักขณสูตรมีวิธีดำเนินการวิจัยดังน้ี 

1) ค้นคว้ารวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) คือ คัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาไทย
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 และ อรรถกถาภาษาไทย พ.ศ. 2553 

2) ค้นคว้ารวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) คือ ตำรา วิชาการ ทาง
พระพุทธศาสนาเถรวาท เช่น อรรถกถา ฎีกา ปกรณวิเสสที่เกี่ยวข้อง เช่น  วิสุทธิมรรค เป็นต้น ส่วนเอกสารทาง
วิชาการได้แก่ หนังสือพุทธธรรม เป็นต้น ผลงานทางวิชาการเอกสารและงานวิจัยต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องซึ่งส่วนใหญ่
เป็นวิทยานิพนธ์และสารนิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิตมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เพื่อเป็นการ
อธิบายขยายความเพิ่มเติมจากในพระไตรปิฎกและคัมภีร์ทางพุทธศาสนาเถรวาท  

3) ศึกษาและวิเคราะห์ข้อมูลเพื่อตรวจสอบความสอดคล้องกับเอกสารชั้นปฐมภูมิ 
4) สรุปเรียบเรียงและนำเสนอข้อมูลโดยวิธีบรรยายเชิงพรรณนา  
5) เสนอและตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์โดยอาจารย์ที่ปรึกษาและกรรมการผู้เชี่ยวชาญ 
6) นำเสนอและเผยแพร่ผลงานเพื่อประโยชน์ต่อการศึกษา 

 

ผลการวิจัย 
 เนื้อหาและหลักธรรมสำคัญในอนัตตลักขณสูตร 
อนัตตลักขณสูตรมีเน้ือหาหลักธรรมสำคัญ คือ (1) ขันธ์ 5 (2) ไตรลักษณ์ 
(1) ขันธ์ 5 
คำว่าขันธ์ แปลว่า กอง หมวด หมู่ ประเภท ชนิด ส่วน หรือ อย่าง แต่โดยมากนิยมเรียกว่า “กอง” 

ขันธ์ 5 หรือ เบญจขันธ์ กองแห่งรูปธรรมและนามธรรมห้าหมวดที่ประชุมกันเข้าเป็นหน่วยรวม ซึ่งบัญญัติเรียกว่า 
สัตว์ บุคคล ตัวตน เรา–เขา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) ส่วนประกอบ 5 อย่าง หรือ 5 กองคือ 

1. รูปขันธ์   กองแห่งรูป  
2. เวทนาขันธ์   กองแห่งเวทนา 
3. สัญญาขันธ์   กองแห่งสัญญา 
4. สงัขารขันธ์   กองแห่งสงัขาร 
5. วิญญาณขันธ์    กองแห่งวิญญาณ 
ขันธ์ 5 เมื่อรวมตัวกันเข้าเรียกว่า “ชีวิต” ได้แก่ ชีวิตของมนุษย์และสัตว์ แต่ในที่น้ีมุ่งกล่าวถึงชีวิตของ

มนุษย์เป็นหลัก  โดยสรุปแยกได้เป็น 2 ส่วน คือ กาย (รูปขันธ์) จิต (นามขันธ์) หรือ รูป-นาม 
 
 



980 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอนัตตลักขณสูตร 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 ดังน้ันขันธ์ทั้ง 5 จึงย่อได้เป็น  2 อย่าง คือ รูปกับนาม (รูปธรรม-นามธรรม) 
ชีวิตมนุษย์แต่ละคนเมื่อนำมาแยกส่วนประกอบออกแล้วจะมี 2 ส่วน คือ (1) ส่วนที่เป็นรูป คือร่างกาย 

ซึ่งประกอบขึ้นมาจากอวัยวะต่างๆ เช่น มือ เท้า ศรีษะ เปน็ต้น ซึ่งเป็นลักษณะทางกายภาพของรา่งกาย  (2) นาม 
ได้แก่ส่วนที่เรียกว่าจิตซึ่งเป็นนามธรรม ซึ่งเป็นส่วนที่ไม่สามารถจับต้องได้ แต่สังเกตได้ด้วยพฤติกรรมที่แสดงออก 
หรือรู้ได้ด้วยอาการที่เกิดขึ้นทางวิญญาณ 

รูป หรือ รูปขันธ์ เป็นส่วนประกอบฝ่ายรูปธรรมทั้งหมด ร่างกาย และพฤติกรรมทั้งหมดของร่างกาย หรือ
สสารและพลังงานฝ่ายวัตถุ พร้อมทั้งคุณสมบัติ และพฤติการณ์ต่าง ๆ ของสสารพลังงานเหล่าน้ัน จำแนกเป็น 2 
กลุ่มใหญ่ ได้แก่ มหาภูตรูป 4 หรือ เรียกอีกอย่างว่า ธาตุ 4 และอุปาทายรูป 24 เป็นธรรมชาติที่มีความเสื่อมสลาย
ไป (วรรณสิทธิ  ไวทยะเสวี, 2551) โทรมไป (พระพุทธโฆสเถระ, 2554) เพราะปัจจัยที่เป็นข้าศึก มีความร้อน 
ความเย็น เป็นต้น 

เวทนา หรือ เวทนาขันธ์ แปลว่าความรู้สึก เสวยอารมณ์ มีวิเคราะห์ว่า เวทยติ อารมฺมณรสํ อนุภวตีติ 
เวทนา แปลว่า ธรรมชาติใดย่อมเสวยอารมณ์ ฉะน้ันธรรมชาติน้ันชื่อว่า เวทนา” (พระธรรมกิตติวงศ์ , 2550)  
ความรู้สึกสุขทุกข์ มี 3 อย่าง คือ 1) สุขเวทนา ความรู้สึกสุขสบาย 2) ทุกขเวทนา ความรู้สึกไม่สบาย 3) อทุกขมสุข
เวทนา ความรู้สึกไม่สุข  ไม่ทุกข์ (เฉย ๆ) (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) หรือเรียกอีกอย่างว่า 
อุเบกขาเวทนา 

สัญญา หมายถึงธรรมชาติที่มีความจำได้เป็นลักษณะเป็นธรรมชาติที่จำอารมณ์ ความกำหนดได้หมายรู้
ในอารมณ์ 6 (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์ ว่า ขาว 
เขียว เหลือง แดง เบา ดัง เสียงคน เสียงสัตว์ เสียงกลอง กลิ่นหอม กลิ่นเหม็น รสเปร้ียว เค็ม เป็นต้น จำได้ คือ 
รู้จักอารมณ์น้ันว่าเป็นอย่างน้ัน ๆ ในเมื่อไปพบเข้าอีก 

สังขาร หรือสังขารขันธ์เป็นข้อที่ 4 ในขันธ์ 5 หมายถึง สภาวะที่ปรุงแต่งจิต ให้ดี ให้ชั่ว ให้เป็นกลาง 
ได้แก่คุณสมบัติต่างๆ ของจิต มีเจตนาเป็นตัวนำที่ปรุงแปรการตริตรึกนึกคิดในใจ และการแสดงออกทางกาย วาจา
ให้เป็นไปต่างๆ เป็นตัวการของการทำกรรม เรียกง่ายๆ ว่า เคร่ืองปรุงขอ งจิต เช่น ศรัทธา สติ หิริ โอตตัปปะ 
เมตตา กรุณา ปัญญา โมหะ โลภะ โทสะ เป็นต้น (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2562) เรียกรวม ๆ 
ว่า เคร่ืองปรุงของจิต เคร่ืองปรุงของความคิด หรือเคร่ืองปรุงของกรรม 

วิญญาณ เป็นส่วนหน่ึงของขันธ์ห้าในข้อที่ 5 ข้อสุดท้าย เป็นส่วนนามธรรม วิญญาณขันธ์ คือ กอง
วิญญาณ ส่วนที่เป็นความรู้แจ้งอารมณ์  ความรู้อารมณ์ทางอายตนะทั้ง 6 มี การเห็น การได้ยิน เป็นต้น ได้แก่ 
วิญญาณ 6 (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) คือ จักขุวิญญาณ ความรู้อารมณ์ทางตา โสตวิญญาณ 

รูป 

เวทนา 

 สัญญา 

 สังขาร 

 

รูป (กาย) 

วิญญาณ 

 

นาม (จิต) 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2566 | 981 
 

 

ความรู้อารมณ์ทางหู ฆานวิญญาณ ความรู้อารมณ์ทางจมูก ชิวหาวิญญาณ ความรู้อารมณ์ทางลิ้น กายวิญญาณ 
ความรู้อารมณ์ทางกาย มโนวิญญาณ ความรู้อารมณ์ทางใจ 

(2) ไตรลักษณ์ 
ไตรลักษณ์ ลักษณะสาม หรือสามัญญลักษณะ เป็นลักษณะที่เสมอกันในสิ่งทั้งปวง อาการที่เป็นเคร่ือง

กำหนดหมาย 3 อย่าง อันให้รู้ถึงความจริงของสภาวธรรมทั้งหลาย ที่ เป็นอย่างน้ันๆ ตามธรรมดาของมัน (พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) พระพุทธเจ้าจะอุบัติขึ้นหรือไม่อุบัติขึ้นก็ตาม ความต้ังอยู่ตามธรรมดา 
ความเป็นไปตามธรรมดา ก็คงต้ังอยู่อย่างน้ันน่ันเอง มีความเสมอภาคกันหมด จะล่วงพ้นกฎของไตรลักษณ์ไปไม่ได้
มี 3 ประการ คือ  

1) อนิจจตา ความไม่เที่ยง ความไม่คงที่ ภาวะที่มีแล้ว-ไม่มี ความเกิดขึ้นแล้วดับหาย ภาวะที่เกิดขึ้นแล้ว
สลายไป (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2562) เพราะธรรมชาติของสังขตธรรมทั้งหลายมีการเกิดขึ้น
ในเบื้องต้น (อุปปาทะ) มีการต้ังอยู่ในท่ามกลาง (ฐิติ) และมีการดับไปในที่สุด (ภังคะ) โดยความแปรปรวน โดยเป็น
ของชั่วคราว โดยค้านกับความเที่ยง 

2) ทุกขตา ความเป็นทุกข์ ความไม่คงตัว ภาวะที่คงอยู่ไม่ได้ ภาวะที่ถูกบีบค้ันด้วยการเกิดขึ้นและสลาย
ไป ภาวะที่กดดัน ฝืนและขัดแย้งอยู่ในตัว เพราะปัจจัยที่ปรุงแต่งให้มีสภาพเป็นอย่างน้ัน จำต้องเสื่อมสลายสูญสิ้น
ไป โดยความบีบค้ันอยู่เสมอ โดยความทนได้ยาก โดยเป็นที่ตั้งแห่งความทุกข์ โดยค้านกับความสุข 

3) อนัตตตา หรือ อนัตตา ความเป็นอนัตตา ความไม่เป็นตัว ความไม่ใช่ตัวตนของสังขารทั้งหลาย ได้แก่
ความที่สังขารทั้งหลายไม่มีสิ่งที่เรียกว่าตัวตน เป็นเพียงการประชุมกันของขันธ์ 5 หรือรูปและนามเท่าน้ัน ไม่ใช่
ตัวตนหรืออัตตา 

 
   วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอนัตตลักขณสูตร 
สิ่งทั้งหลายทั้งปวงในจักรวาลน้ี ทั้งที่เป็นรูปธรรมนามธรรม ย่อมตกอยู่ในลักษณะ ๓ ประการ คือ 

อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา สิ่งที่มาปิดบังสัตว์ทั้งหลายไม่ให้เห็นความจริงของขันธ์ 5 (รูป เวทนา สัญญา สังขาร 
วิญญาณ) โดยความเป็นไตรลักษณ์ (ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตน) เพราะมีธรรม 3 ประการปิดบังไว้คือ  สันตติ 
ปิดบังอนิจจัง อิริยาบถปิดบังทุกข์ ฆนสัญญาปิดบังอนัตตา  

คัมภีร์ทั่วไปกล่าว อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ตามลำดับ แต่ในอนัตตลักขณสูตรน้ี มีการลำดับธรรมแตกต่าง
จากที่อื่น คือ ลำดับ อนัตตา อนิจจัง ทุกขัง ในลักษณะเชิงปฏิโลม คือ แสดงไตรลักษณ์เรียงลำดับธรรมแตกต่าง
จากพระสูตรอื่น เพราะพระสูตรน้ีพระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่พระปัญจวัคคีย์ถือเป็นการแสดงสืบเน่ืองจากธัมมจัก
กัปปวัตตนสูตร มุ่งให้ผู้ฟังหมดสิ้นอาสวะ ดังน้ันจึงได้วิเคราะห์ขันธ์ 5 โดยเร่ิมต้นจากอนัตตา อนิจจัง ทุกขัง
ตามลำดับธรรมที่ปรากฏในพระสูตรน้ี 

วิเคราะห์ขันธ์ห้าโดยความเป็นอนัตตา 
คำว่า อนัตตา ที่ปราฏในพระไตรปิฎกมี 2 ความหมาย คือ 1. หมายถึง สภาพที่ไม่ใช่อัตตา เพราะเป็นไป

เพื่ออาพาธ 2. หมายถึง สภาพที่ไม่ใช่อัตตา เพราะบังคับให้เป็นไปตามอำนาจไม่ได้ ดังที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไวว้่า 
“ภิกษุทั้งหลาย รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ เป็นอนัตตา ถ้ารูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ น้ี จักเป็น
อัตตาแล้วไซร้ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ น้ี ไม่พึงเป็นไปเพื่ออาพาธ และบุคคลพึงได้ในรูป เวทนา สัญญา 
สังขาร วิญญาณว่า “รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ของเรา จงเป็นอย่างน้ี อย่าได้เป็นอย่างน้ัน” ก็เพราะรูป 
เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ เป็นอนัตตา ฉะน้ัน รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ จึงเป็นไปเพื่ออาพาธ และ



982 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอนัตตลักขณสูตร 
 

 

บุคคลย่อมไม่ได้ในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณว่า “รูป เวทนา สัญญา สังขาร  วิญญาณ ของเรา จงเป็น
อย่างน้ี อย่าได้เป็นอย่างน้ัน” (สํ.ข. (ไทย) 17/59/94-95) 

อนัตตลักษณะ คือลักษณะแห่งความไม่มีตัวตน หรือความว่างจากตัวตน เป็นผลเน่ืองมาจากการเห็นแจ้ง
ในอนิจจลักษณะกับทุกขลักษณะ กล่าวคือ เมื่อบุคคลใดทำความเพียร กาหนดดู ขันธ์ห้า (รูป-นาม) จนเห็นความ
ไม่เที่ยงและความทุกข์แล้ว ก็จะทำให้เบื่อหน่ายคลายจากความยึดมั่นถือมั่นในรูปนามน้ัน จากน้ัน อนัตตลักษณะ
คือความไม่มีตัวตนของรูปนามและสรรพสิ่งในโลก ก็จะปรากฎชัด จิตของผู้เห็นอนัตตลักษณะขณะน้ัน ก็จะว่าง
จากตัวตนไปด้วย ดังน้ัน อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา จึงมีความเกี่ยวเน่ืองถึงกัน ในฐานะเป็นหลักธรรมที่เป็นทางไปสู่
พระนิพพาน หรือความหลุดพ้นจากกองทุกข์ทั้งปวง 

วิเคราะห์ขันธ์ห้าโดยความเป็นอนิจจัง 
ในอนัตตลักขณสูตรน้ี อนิจจัง มาเป็นลำดับที่ 2 โดยทั่วไปจะเริ่มต้นที่ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา คำว่า 

อนิจจัง คือ ความไม่เที่ยงของสิ่งทั้งหลาย แต่ในที่น้ีหมายถึงความไม่เที่ยงของขันธ์ 5 หรือรูป-นาม เมื่อเห็นความไม่
เที่ยงของรูป-นามแล้ว ก็จะรู้ต่อไปว่า ความไม่เที่ยงของรูป-นามน้ัน เป็นความทุกข์ของรูป-นามด้วย ซึ่งหมายถึง 
การเห็นทุกขังพร้อมไปกับอนิจจังด้วย ดังพระบาลีว่า ยทนิจฺจํ ตํ ทุกฺขํ (ส.ํข. (บาลี) 17/42/28) สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งน้ัน
เป็นทุกข์ และพระพุทธเจ้าตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายจะเข้าใจความข้อน้ันว่าอย่างไร รูป เวทนา สัญญา 
สังขาร วิญญาณ เที่ยงหรือไม่เที่ยง “ไม่เที่ยง พระพุทธเจ้าข้า” ก็สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งน้ันเป็นทุกข์หรือเป็นสุข” เป็น
ทุกข์ พระพุทธเจ้าข้า” ก็สิ่งใดไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความแปรผันเป็นธรรมดา ควรหรือที่จะพิจารณาเห็นสิ่งน้ันว่า 
น่ันของเรา เราเป็นน่ัน น่ันเป็นอัตตาของเรา ข้อน้ันไม่ควรเลย พระพุทธเจ้าข้า” (ส.ํข. (ไทย) 17/59/95)  ดังน้ันทุก
ขัง (ทุกข์) จึงต้ังอยู่บนพื้นฐานของอนิจจัง (ไม่เที่ยง) ด้วย 

วิเคราะห์ขันธ์ห้าโดยความเป็นทุกขัง 
อรรถกถาอนัตตลักขณสูตรท่านอธิบายไว้ว่า พระพุทธเจ้าทรงมุ่งแสดงอนัตตาลักษณะไม่ใช่อนิจจ

ลักษณะและทุกขลักษณะ อย่างไรก็ตามในอนัตตลักขณสูตรได้แสดงทุกขลักษณะไว้ดังข้อความว่า “ภิกษุทั้งหลาย 
เธอทั้งหลายจะเข้าใจความข้อน้ันว่าอย่างไร รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ เที่ยงหรือไม่เที่ยง “ไม่เที่ยง 
พระพุทธเจ้าข้า” ก็สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งน้ันเป็นทุกข์หรือเป็นสุข” เป็นทุกข์ พระพุทธเจ้าข้า” ก็สิ่งใดไม่เที่ยง เป็นทุกข์ 
มีความแปรผันเป็นธรรมดา ควรหรือที่จะพิจารณาเห็นสิ่งน้ันว่า น่ันของเรา เราเป็นน่ัน น่ันเป็นอัตตาของเรา ข้อน้ัน
ไม่ควรเลย พระพุทธเจ้าข้า” (สํ.ข. (ไทย) 17/59/95)  ดังน้ันทุกขัง (ทุกข์) จึงต้ังอยู่บนพื้นฐานของอนิจจัง (ไม่เที่ยง) 
ด้วย พุทธธรรมจำแนกทุกข์ออกเป็น 3 ชนิด คือ 

1) ทุกขทุกขตา หรือ ทุกขทุกข์ ทุกข์ที่เป็นความรู้สึกทุกข์ ได้แก่ ความทุกข์ทางกายและความทุกข์ทางใจ 
อย่างที่ เข้าใจกันโดยสามัญ ตรงตามชื่อตามสภาพ เช่น ความเจ็บปวด ไม่สบาย  เมื่อยขบ เป็นต้น หมายถึง 
ทุกขเวทนาน่ันเอง 

2) วิปริณามทุกขตา หรือ วิปริณามทุกข์ ทุกข์เน่ืองด้วยความผันแปร หรือทุกข์ที่แฝงอยู่ในความ
แปรปรวน ได้แก่ ความรู้สึกสุขหรือสุขเวทนา ซึ่งเมื่อว่าโดยสภาวะที่แท้จริง ก็เป็นเพียงทุกข์ในระดับหน่ึงหรือใน
อัตราส่วนหน่ึง สุขเวทนาน้ัน จึงเท่ากับเป็นทุกข์แฝง หรือมีทุกข์ตามแฝงอยู่ ด้วยตลอดเวลา ซึ่งจะกลายเป็น
ความรู้สึกทุกข์ หรือก่อให้เกิดทุกข์ขึ้นได้ในทันที เมื่อใดก็ตามสุขเวทนาน้ันแปรปรวนไป พูดอีกอย่างหน่ึงว่า สุข
เวทนาน้ัน ก่อให้เกิดทุกข์เพราะความไม่จริงจังไม่คงเส้นคงวาของมันเอง 

3) สังขารทุกขตา หรือสังขารทุกข์ ทุกข์ตามสภาพสังขาร คือ สภาวะของสังขารทุกสิ่งทุกอย่าง หรือสิ่ง
ทั้งหลายทั้งปวงที่เกิดจากเหตุปัจจัย ได้แก่ ขันธ์ 5 ทั้งหมด เป็นทุกข์ คือ เป็นสภาพที่ถูกบีบค้ันกดดันด้วยการ



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2566 | 983 
 

 

เกิดขึ้น และการเสื่อมสลายของปัจจัยต่าง ๆ ที่ขัดแย้ง ทำให้คงอยู่ในสภาพเดิมมิได้ ไม่คงตัว ทุกข์ข้อที่สามน้ีคลุม
ความของทุกข์ในไตรลักษณ์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) 

บุคคลใดเพียรพิจารณาขันธ์ 5 อยู่อย่างไม่ขาดสาย จนเกิดความรู้สึกอย่างชัดแจ้งว่า เมื่อรูปกระทบตา 
อาการเห็นเกิดขึ้นขณะหน่ึงแล้วก็ดับไป เมื่อกลิ่นกระทบจมูก อาการรู้กลิ่นเกิดขึ้นขณะหน่ึงแล้วก็ดับไป เมื่อเย็น
ร้อน อ่อน แข็ง กระทบกาย อาการสัมผัสเกิดขึ้นขณะหน่ึงแล้วก็ดับไป เมื่อธรรมารมณ์กระทบใจอาการรู้สึกเกิดขึ้น
ขณะหน่ึงแล้วก็ดับไป ธรรมทั้งหลายที่เกิดขึ้นขณะหน่ึงแล้วก็ดับไป ดังกล่าวน้ี สักแต่ว่าเป็นสภาวะ หาใช่มีสัตว์มี
บุคคลเป็นผู้เห็น ได้ยิน ได้กลิ่น รู้รส รู้สัมผัส ได้นึกคิดอย่างใดไม่ และโดยที่สภาวะเหล่าน้ีเกิดขึ้นแล้วดับไปน้ีแหละ
เรียกว่า อนิจจัง คือ ความไม่เที่ยง และโดยที่ เกิดขึ้นแล้วดับไปไม่สามารถจะคงทนอยู่ได้น้ีแหละเรียกว่า ทุกขัง คือ
ความทนอยู่ไม่ได้ และเมื่อเห็นอนิจจังและทุกขังอย่างชัดแจ้งแล้ว ความรู้ก็จะเกิดขึ้นว่าการเกิดขึ้นแล้วดับไปของ
สภาวธรรมเหล่าน้ี เป็นลักษณะธรรมดาของสภาวธรรมน้ัน ๆ ใครจะอ้อนวอนขอร้องบังคับบัญชาให้เป็นอย่างอื่น 
กล่าวคือเมื่อยังไม่เกิดไม่ให้เกิดขึ้น หรือเมื่อเกิดขึ้นแล้วไม่ให้ดับไป ดังน้ี ก็ไม่สามารถจะบังคับบัญชา หรืออ้อนวอน
ขอร้องให้เป็นไปตามใจชอบได้ อันน้ีแหละจึงชื่อว่า อนัตตา คือความไม่มีตัวตนที่จะอ้อนวอนขอร้องบังคับบัญชาให้
เป็นไปอย่างอื่นได้ เมื่อเพ่งพิจารณาอยู่จนเกิดปัญญาเห็นชัดแล้วอาการที่ยึดมั่นมาแต่เดิมว่า เป็นนิจจัง คือเห็นว่า 
ขันธ์ห้า (รูป-นาม) น้ี เป็นของเที่ยง สุขัง เป็นสุข อัตตา เป็นตัวตน ก็จะเพิกถอนเสียได้ 

 
องค์ความรู้จากการวิจัย 

วิเคระห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอนัตตลักขณสูตรน้ันเป็นวิธีการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาที่องิตามหลัก
สติปัฏฐาน 4 คือ กายานุปัสสนาสติปัฎฐาน เวทนานุปัสสนาสติปัฎฐาน จิตตานุปัสสนาสติปัฎฐาน  ธัมมานุปัสสนา
สติปัฎฐาน (กาย เวทนา จิต ธรรม) เน้ือหาในพระสูตรกล่าวถึงหลักธรรมสำคัญคือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร 
วิญญาณ ทั้งหมด ตกอยู่ในกฎเกณฑ์ของ ไตรลักษณ์ คือ ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตน 

 
สรุป 

สรุปได้ว่าอนัตตลักขณสูตรเป็นพระสูตรว่าด้วยลักษณะแห่งอนัตตา เป็นพระสูตรที่ 2 ที่พระพุทธเจ้าทรง
แสดงแก่พระปัญจวัคคีย์ เน้ือหาในพระสูตรว่าด้วย ขันธ์ห้า และไตรลักษณ์ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ 
ทั้งหมดเป็นอนัตตา ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ควรยึดมั่นถือมั่นว่าเป็นตัวตนของเรา 

 
ข้อเสนอแนะ 

ศึกษาวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอนัตตลักขณสูตร สำหรับผู้ที่สนใจศึกษาโดยละเอียดและนำ
ข้อมูลไปใช้ในวัตถุประสงค์อย่างอื่น หวังเป็นอย่างยิ่งว่างานวิจัยชิ้นน้ีจะมีข้อมูลที่เป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาให้เกิด
องค์ความรู้ใหม่ จึงได้ต้ังประเด็นข้อเสนอแนะไว้ ดังน้ี 

1.  ข้อเสนอแนะในการนำข้อมูลไปใช้ 

ในการศึกษาคร้ังน้ี เป็นการศึกษาเฉพาะการวิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานเท่าน้ัน ยังขาด
การศึกษาที่เป็นสมถะกัมมัฏฐานตามคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท  ดังน้ันผู้ที่ต้องการจะศึกษาให้ละเอียดและ
ต้องการนำข้อมูลไปใช้ในวัตถุประสงค์อย่างอื่นควรศึกษาข้อมูลเพิ่มเติมอีก  



984 | วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในอนัตตลักขณสูตร 
 

 

2.  ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยคร้ังต่อไป 

หากมีการศึกษาในเรื่องเดียวกัน หรือต้องการทำวิจัยในเรื่องเดียวกันน้ี ผู้วิจัยขอเสนอแนะการทำวิจัยใน
คร้ังต่อไปดังน้ี 

1. ศึกษาวิเคราะห์พระไตรลักษณ์ซึ่งมีเน้ือหาเกี่ยวข้องในเรื่องน้ีและเกี่ยวกับวิปัสสนาภาวนา 
2. ศึกษาวิเคราะห์สมถะกัมมัฏฐานอันเป็นบาทฐาน (กำลัง) ของวิปัสสนา 

 
เอกสารอ้างอิง 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) . (2550). พจนานุกรม เพื่อการศึกษาพุทธศาสตร์ ชุดศัพท์วิเคราะห์ . 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เลี่ยงเซียง. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ . (พิมพ์คร้ังที่  31).  

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพุทธโฆสเถระ. (2554). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) แปลและเรียบเรียง. 

กรุงเทพฯ: ธนาเพรส. 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2549). มหาสติปัฏฐานสูตร. แปลโดย พระคันธสาราภิวงศ์.  กรุงเทพฯ: ไทย

รายวันการพิมพ์. 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2556). อนัตตลักขณสูตร. สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (สมศักด์ิ อุปสโม) ตรวจ

ชำระ. พระคันธสาราภิวงศ์ แปลและเรียบเรียง. กรุงเทพฯ: ประยูรสาส์นไทยการพิมพ์. 
พุทธทาสภิกขุ (2563).  พุทธประวัติจากพระโอษฐ์. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
พุทธทาสภิกขุ. (2552). คู่มือมนุษย์. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ชมุนุมสหกรณ์การเกษตรแห่งประเทศไทย.  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระนครศรีอยุธยา: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2555). ปกรณ์วิเสสวิสุทธิมรรคภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี. (2551). คู่มือการศึกษาวิสุทธิมัค (สังเขป). กรุงเทพฯ: ทิพยวิสุทธิ์. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2563). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. (พิมพ์คร้ังที่ 53). กรุงเทพฯ: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 


