
 

 

ความเป็นบัณฑติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 
Pandita in Theravada Buddhism 

 
1อุดมชัย ปานาพุต, 2ชาตรี สุขสบาย, 3สงคราม จันทร์ทาคีรี, 4วีรพงศ์ พิชัยเสนาณรงค์ และ 

5พระมหาณรงค์ราช ครองเช้ือ 
1Udomchai Panaphut, 2Chatree Suksabay, 3Songkhram Chantakiri,  

4Weerapong Pichaisenanarong and 5Phramaha Narongraj Krongchuea 
 

123มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวทิยาลัย 
45มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย 

123 Mahamakut Buddhist University, Thailand. 
45Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

 
E-mail: 1peperhati@gmail.com, 2jati2533@gmail.com, 3mcu.songkhram@gmail.com, 

4Mcurkmail@gmail.com, 5narongraj.kro@mcu.ac.th 
 

Received March 29, 2023; Revised May 10, 2023; Accepted June 14, 2023 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการน้ี มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาความเป็นบัณฑิตตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท เพื่อให้ได้
ทราบว่า ความหมายของบัณฑิตในพระพุทธศาสนาที่พบในพระไตรปิฎกน้ัน ได้ให้ความหมายของคำว่าบัณฑิตไว้ว่า 
บุคคลที่มีความเฉลียว ฉลาด เฉียบแหลม มีปัญญา บุคคลผู้ฟังมากเรียนมาก มีระเบียบวินัย เป็นผู้ฉลาดเฉียบแหลม 
มีปัญญา เป็นผู้มีศีล ผู้ดำเนินชีวิตด้วยปัญญา ในทางศาสนากำหนดไว้ คือผู้ที่ชอบคิดแต่เรื่องที่ดี ชอบพูดแต่คำที่ดี 
ชอบทำแต่กรรมที่ดี ผู้น้ันชื่อว่า บัณฑิต ลักษณะของบัณฑิตน้ันมีลักษณะที่พิเศษกว่าบุคคลอื่นพึงทราบด้วยการมี
ความสุจริตคิดแต่เรื่องที่คิดดี ด้วยการแสดงออกทางกายกรรม วจีกรรม และมโนกรรม ประเภทของบัณฑิตมี  2 
ระดับ คือ บัณฑิตที่อยู่ในระดับโลกิยะ และบัณฑิตที่อยู่ในระดับโลกุตตระ กระบวนการพัฒนาความเป็นบัณฑิตตาม
หลักพระพุทธศาสนาเถรวาทมีหลักธรรมสำหรับพัฒนาบุคคลให้เป็นบัณฑิตได้แก่สิกขา 3 (ไตรสิกขา) คือ ศีล สมาธิ 
ปัญญาในพระพุทธศาสนา และบัณฑิตน้ันสามารถใช้ปัญญาในการดำเนินชีวิตทั้งในปัจจุบันคือการเป็นอยู่ในโลกน้ี
และในอนาคตคือภพเบื้องหน้า อีกทั้งสามารถพัฒนาตนให้หลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดได้ ด้วยการพิจารณา
เห็นอริยสัจ 4 มีทุกข์อริยสัจเป็นต้น 
 
คำสำคัญ :  บัณฑิต; ความเป็นบัณฑิต; พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
Abstract 
 This academic article is a study of graduate studies according to Theravada Buddhism. To 
get to know the meaning of the sage in Buddhism found in the Tripitaka. gave the meaning of the 
word graduate as A person who is smart, intelligent, sharp, intelligent A person who listens a lot 
and learns a lot Discipline He is wise, he is wise, he is virtuous, he lives with wisdom. in religious 

mailto:peperhati@gmail.com
mailto:2jati2533@gmail.com


760 | ความเป็นบัณฑิตตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

terms Whoever likes to think only good things like to say only good words likes to do good deeds 
That person is called a Pandit. The characteristics of a Pandit are more special than other people 
should know by being honest, thinking only good things. with physical, verbal, and mental 
expressions There are 2 types of graduates: graduates who are in the world level. and scholars 
who are in the world The process of developing a graduate according to Theravada Buddhism 
has principles for developing a person to become a graduate, which are the three Sikkha (three 
Sikkha), which are precepts, concentration, and wisdom. in Buddhism And the wise can use 
wisdom to live both in the present, in this world, and in the future, in the future. They can also 
develop themselves to escape from the cycle of birth and death. by contemplating the Four 
Noble Truths, there is suffering, the Noble Truth, etc. 
 
Keywords: The Wise (Pandita); Graduate; Theravada Buddhism 
 
บทนำ 

สังคมปัจจุบันเป็นสังคมแห่งการแข่งขัน เพื่อให้ได้มาซึ่งผลประโยชน์ที่ตนต้องการโดยไม่คำนึงถึงศีลธรรม 
พุทธศาสนาเถรวาทต่างมีหลักธรรมคําสอนในการพัฒนาความเป็นบัณฑิตที่สังคมพึงประสงค์ได้ โดยยึดการพัฒนา
บุคคลให้เป็นบัณฑิต เพื่อให้เกิดความสัมพันธ์กันระหว่างบุคคล สังคม เป้าหมายที่แท้จริงของการศึกษาในปัจจุบัน
คือความเป็นคนฉลาด มีความสามารถ เพื่อสามารถสร้างความเป็นอยู่ที่ดีขึ ้น และความเป็นผู้มีโอกาสที่ดีในการ
ดำรงชีวิตในสังคม คําสอนทางพระพุทธศาสนาเถรวาท สามารถพัฒนามนุษย์ให้มี ความฉลาดประกอบด้วย
คุณธรรมและจริยธรรม ให้ได้ชื่อว่าเป็นบัณฑิต ที่สังคมพึงปรารถนา  

บัณฑิตในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีกระบวนการพัฒนาความเป็นบัณฑิตอย่างไร มีบทบาทและคุณธรรม
อย่างไร ต่อการครองตน ครองคน และครองงาน ต่างจากบัณฑิตทั่วไปซึ่งเน้นการเป็นผู้มีการศึกษาเล่าเรียนมามาก 
เป็นบัณฑิตมีความรู้สูง มีความเชี่ยวชาญในการงานด้านต่าง ๆ เป็นที่ยอมรับของคนในสังคม ส่วนบัณฑิตในทาง
พระพุทธศาสนาเถรวาท บัณฑิตคือคนที่ชอบคิดแต่เรื่องดี ชอบพูดแต่เรื่องดี ชอบทำแต่กรรมดี มีความคิดรอบคอบ
รอบรู้ และรอบด้าน และประพฤติตนด้วยคุณธรรม มีความอ่อนน้อมถ่อมตน บัณฑิตในพระพุทธศาสนาน้ันได้มุ่งทั้ง
ความเป็นบัณฑิตในระดับโลกิยะและโลกุตระ 

ในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทได้กำหนดคุณสมบัติของบุคคลที่ฉลาด มีปัญญา มีคุณธรรม และจิตใจที่ดี
งาม เป็นผู้ที่ดำรงอยู่ด้วยคุณธรรมมีศีลธรรมที่ถูกต้อง รู้ดีรู้ชั่ว เป็นผู้ที่ทำตนและผู้อื่นให้เจริญ ไม่ทำให้ผู้อื่นซึ่งทำ
ตามคําสอนของตนให้เสื ่อมเสีย ย่อมเจริญขึ้นเพราะการกระทำที่ ดีของตนเอง เป็นผู้ที่ประกอบด้วย กายสุจริต       
วจีสุจริต มโนสุจริต ท่านเรียกว่า “บัณฑิต” ซึ่งเป็นคุณสมบัติของบุคคลผู้กระทำคุณประโยชน์ให้กับตนเองและ
ผู้อื ่น ไม่ก่อความเดือดร้อนให้แก่ตนและผู้อื่น บุคคลผู้ประกอบด้วยธรรม 3 ประการ พึงทราบได้ว่าเป็นบัณฑิต 
ธรรม 3 ประการคืออะไรบ้าง คือ กายสุจริต วจีสุจริต มโนสุจริต ผู้ประกอบด้วยธรรม 3 ประการน้ีแล พึงทราบเถิด
ว่า เป็นบัณฑิต พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ ทรงแสดงความหมายของคําว่า “บัณฑิต” ไว้ในอุโภอัตถสูตร พระผู้มีพระ
ภาคเจ้าตรัสคาถาประพันธ์ดังน้ี ว่า (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2556) 

“บัณฑิตทั้งหลายย่อมสรรเสริญความไม่ประมาท ในบุญกิริยาทั้งหลาย บัณฑิตไม่ประมาทแล้ว  
ย่อมยึดประโยชน์น้ีทั้งสองไว้ได้คือ ประโยชน์ในปัจจุบัน 1 ประโยชน์ในสัมปรายภพ 2 นักปราชญ์  
กล่าวว่าเป็นบัณฑิต เพราะการได้ประโยชน์ ทั้ง 2 น้ัน”  

 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2566 | 761 

 

บัณฑิตตามทัศนะของผู้รู้ทางพระพุทธศาสนาเถรวาท  
บัณฑิตในทัศนะของบุคคลทั่วไป  หมายถึง ผู้ทรงความรู้ ผู ้มีปัญญา นักปราชญ์ ผู้สำเร็จการศึกษาขั้น

ปริญญาซึ่งมี 3 ขั้น คือ ปริญญาตรี ปริญญาโท ปริญญาเอก เรียกว่า บัณฑิต มหาบัณฑิต ดุษฎีบัณฑิต, หรือบุคคลผู้
มีความรู้ ฉลาดเฉียบแหลม เป็นผู้มีปัญญาอันเกิดจากการศึกษาเล่าเรียน เป็นผู้ได้ยินได้ฟังมาก เป็นผู้ที่ มีระเบียบ
วินัย รู้ถึงแบบแผนการดำเนินชีวิต เป็นผู้ไม่ประมาทรู้จักกาลเทศะ และเป็นผู้ที่ใช้ปัญญาของตนพิจารณาถึงเหตุ
และปัจจัยที่ปรากฏขึ้นประจักแก่ตนเอง โดยคำว่าบัณฑิตตามทัศนะของผู้รู้ทางพระพุทธศาสนาเถรวาทมีดังน้ี 

สมเด็จพระสังฆราช (จวน อุฎฐายี) (2534) ได้ให้ความหมายของ บัณฑิต ไว้ว่า คนดีทุกชนิด เรียกว่า
บัณฑิต เพราะเป็นคนฉลาด รู้จักดี รู้จักชั่ว รู้จักเว้นชั่วประพฤติดี รู้จักทางเจริญ รู้จักทางเสื่อม ดำเ นินทางเจริญ 
บัณฑิต คือคนที่มีปัญญา รู้จักใช้ปัญญาในการประกอบกิจ ทำตนให้เป็นประโยชน์แก่ตนและผู้อื่นทั่วไป 

พุทธทาสภิกขุ (พระธรรมโกศาจารย์) (2544) ได้ให้ความหมายของ บัณฑิต ไว้ว่า บัณฑิต หมายถึง คนดี 
คือ ท่านเป็นอยู่ และดำเนินในประโยชน์กิจด้วยปัญญา ไม่คิดให้ร้ายแก่ใครๆ บัณฑิต เป็นผู้มีอัธยาศัยโอบอ้อมอารี 
เหลียวแลถึงประโยชน์ของผู้อื ่นไม่ดูดาย และย่อมแสวงหาประโยชน์ 2 ประการ ได้แก่ ประโยชน์ในโลกนี้และ
ประโยชน์ในโลกหน้า 

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) (2556) ได้ให้ความหมายของ บัณฑิต ไว้ว่า บัณฑิต หรือ สัตบุรุษ หมายถึง ผู้
มีปัญญา นักปราชญ์ หรือผู้ดำเนินชีวิตด้วยปัญญา คนสงบ คนดี คนมีศีลธรรม คนที่ประกอบด้วย 
สัปปุริสธรรม 

ปิ่น มุทุกันต์ (2535) ได้ให้ความหมายของบัณฑิต ไว้ว่า คนที่พระพุทธองค์ทรงแนะนำให้คบ พระองค์ทรง
ใช้ คำว่า “บัณฑิต” ซึ่งเป็นคำที่หมายถึง คุณลักษณะของคนประเภทหน่ึงที่ตรงกันข้ามกับคนพาล คนที่เรียกว่า 
“บัณฑิต” น้ัน ทางโลกกับทางธรรมดูเหมือนความหมายจะเหลื่อมกันอยู่บ้าง คือไม่ต่างกันทีเดียว ความจริงคำว่า 
ปัณฑิตะ หมายถึง ดวงปัญญาที่ฉลาดรอบรู้เหมือนกัน แต่ว่าเวลาตีความหมายออกมาไม่ตรงกัน ทางโลก คือใน
วงการสังคมชาวบ้านเรา ถือว่า บัณฑิต คือคนที่มีความรู้ใช้แทนกันกับคำว่า “นักปราชญ์ ราชบัณฑิต” คร้ันต่อมา
ในวงการศึกษาก็เอาคำว่าบัณฑิตไปใช้ เป็นดีกรี คือเป็นเคร่ืองวัดภูมิทางการศึกษา เช่น ผู้สอบกฎหมายได้ เป็นเนติ
บัณฑิต เป็นต้น 

สรุปในทางพระพุทธศาสนา บุคคลผู้มีลักษณะเหมือนกับบัณฑิต ได้แก่ สัตบุรุษคนดี  มีการปฏิบัติตนให้
เป็นสัตบุรุษ คนดี คือ เว้นจากการฆ่าสัตว์ เว้นจากการลักทรัพย์ เว้นจากการประพฤติผิดในกาม เว้นจากการพูด
เท็จ เว้นจากการพูดส่อเสียด เว้นจากการพูดคำหยาบ เว้นจากการเพ้อเจ้ อ ไม่โลภอยากได้ของคนอื่น ไม่ผูก
พยาบาทเบียดเบียนผู้อื่น มีสัมมาทิฏฐิความเห็นในทางที่ถูกที่ควร บุคคลน้ีได้ชื่อว่าเป็นสัตบุรุษ คนดี และบุคคลที่
ชักชวนให้บุคคลอื ่นให้กระทำการดังกล่าวเหมือนกับตน บุคคลน้ีก็ได้ชื ่อว ่าประกอบด้วยสัปปุริสบัญญัติ 3               
ซึ่งประกอบด้วย 1.ทาน การให้ปัน, สละของตนเพื่อประโยชน์แก่ผู้อื่น 2.ปัพพัชชา การถือบวช, เว้นการเบียดเบียน 
ดำรงในธรรม คือ อหิงสา สัญญมะ และทมะ อันเป็นอุบายให้ไม่เบียดเบียนกัน และอยู่ร่วมกันด้วยความสุข          
3. มาตาปิตุอุปัฏฐาน การบำรุงมารดาบิดา, ปฏิบัติมารดาบิดาของตนให้เป็นสุขบัณฑิต (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต, 2546) 

 
ลักษณะของบัณฑิต 

บัณฑิตเป็นบุคคลที่มีลักษณะที่บ่งบอกทางพฤติกรรมที่แสดงออกด้วยการกระทำทางกาย วาจา และทาง
ใจ โดยทางกายแสดงออกด้วยการทำดี ทางวาจาแสดงออกด้วยการพูดดี ทางใจแสดงออกด้วยการคิดดี เมื่อปฏิบัติ
ได้เช่นนี้ ถือได้ว่าเป็นผู้มีลักษณะของบัณฑิตและเป็นที่ยอมรับของผู้อื ่นบัณฑิตในพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้นมี



762 | ความเป็นบัณฑิตตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

ลักษณะที่สามารถแบ่งออก ได้เป็น 2 ลักษณะ คือ ลักษณะตามพฤติกรรมของบัณฑิตที่แสดงออกทางกาย วาจา ใจ 
และลักษณะของบัณฑิตที่แสดงออกตามประโยชน์ดังน้ี 
 ลักษณะตามพฤติกรรม 

การกระทำหรือการแสดงออกมาในลักษณะที่เป็นสิ่งดีงามของคนดี การแสดงออกของคนที่รู้จักกาลอัน
ควรตามความเหมาะสม คืออยู่ในฐานะที่ควรแสดง ก็จะแสดง ไม่อยู่ในฐานะที่ควรจะแสดง ก็จะไม่แสดง เพราะ
บัณฑิตเป็นคนที่ฉลาดรอบรู้ จึงเป็นผู้ที่รู้จักเหตุ รู้จักผล รู้จักตน รู้จักกาล รู้จักประมาณ ในการแสดงพฤติกรรมต่าง 
ๆ ออกมา บัณฑิตเป็นผู้ที่มีจิตใจผ่องใส มีความเห็นถูก ดำเนินชีวิตอยู่ด้วยปัญญา ฉลาดในการสอดส่องหาเหตุผล 
จึงมีลักษณะพิเศษสูงกว่าคนทั้งหลาย 3 ประการ คือ 1. ชอบทำแต่กรรมดี 2. ชอบพูดแต่เรื่องดี 3. ชอบคิดแต่เร่ือง
ดี หรือเรื่อกอีกในหน่ึงว่า ผู้ประพฤติ กายสุจริต วจีสุจริต มโนสุจริต ผู้ประกอบด้วยธรรม 3 ประการน้ีแล พึงทราบ
เถิดว่า เป็นบัณฑิต หรือผู้ที่ละกิเลสคือความโลภ ความโกธร ความหลง โดยพระผู้มี    พระภาคเจ้าได้ทรงแสดง 
โลภะ ความโลภ ดังน้ีว่า 

“ความโลภให้เกิดความพินาศ  ความโลภยังจิตให้กำเริบ ภัยเกิดแต่ภายใน ชนย่อมไม่รู้ถึงภัยน้ัน 
คนโลภย่อมไม่รู้จักอรรถ คนโลภย่อมไม่เห็นธรรม ความโลภย่อมครอบงำคนผู้บอดมืด ตลอดกาล” 

โดยพระผู้มีพระภาคเจ้าได้ทรงแสดง โทสะ ความโกรธ ดังน้ีว่า 
“ท่านผู้มีปัญญาดุจแผ่นดิน ท่านจงงดโทษเสียเถิด บัณฑิตทั้งหลายย่อมไม่มี ความโกรธเป็นกำลัง” 

โดยพระผู้มีพระภาคเจ้าได้ทรงแสดง โมหะ ความหลง ดังน้ีว่า 
“พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ ตรัสเน้ือความน้ีแล้ว ในพระสูตรน้ัน พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสคาถาประพันธ์ ว่า 

               ชนผู้เห็นแจ้งทั้งหลาย รู้ชัดด้วยดี ซึ่งโมหะ อันเป็นเหตุให้สัตว์ผู้หลงไปสู่ทุคติ แล้วละได้ คร้ันละได้ 
     แล้ว ย่อมไม่มาสู่โลกน้ีอีกในกาลไหน ๆ” 
ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย อวิชชาเป็นส่วนเบื้องต้นของการเข้าถึงอกุศลกรรม “คนหลง ย่อมไม่รู้อรรถ คนหลง
ย่อมไม่รู้ธรรม โมหะ ย่อมครอบงำคนมืดบอดตลอดกาล โมหะทำให้เกิดความ พินาศ ฯลฯ”  
ลักษณะตามประโยชน์ 
ลักษณะของบัณฑิตตามประโยชน์ 2  ประการ เป็นเป้าหมายในการดำเนินชีวิตของบัณฑิต ซึ่งบัณฑิตต้อง

ประพฤติหรือพัฒนาตนให้ต้ังอยู่ในประโยชน์ ต้องมีสองข้อแรกที่บัณฑิตพึงต้องมี ตามแต่สถานภาพและระดับการ
ปฏิบัติของตน ดังน้ี 

1.ทิฎฐธัมมิกัตถะ ได้แก่ ประโยชน์ในปัจจุบัน ซึ่งจัดเป็นจุดหมายชีวิตในทางโลกิยะ เพราะเกี่ยวเน่ืองกับ
เงินทองและลาภ ยศ สรรเสริญ หรือฐานะตำแหน่งหน้าที่ทางสังคม (พระสมชาย ฐานวุฑฺโฒ, 2541) ที่สามารถ
แสวงหาได้ในปัจจุบัน ประโยชน์ในปัจจุบันน้ีเป็นจุดหมายขั้นต้น ที่เกี่ยวกับชีวิตประจำวัน เป็นเรื่องธรรมดาสามัญที่
ทุกคนมีจุดหมายกันในโลกน้ี รวมถึงการแสวงหาสิ่งเหล่าน้ีในทางชอบธรรม ซึ่งบัณฑิตน้ัน จะต้องเป็นผู้ยึดมั่นใน
ประโยชน์น้ี และใช้สิ่งเหล่าน้ี ทำตนเองให้อยู่ร่วมกันกับบุคคลอื่นให้มีความสุข อยู่รวมกันด้วยดี หลักธรรมทิฏฐธัม
มิกัตถะ มีดังน้ี 

พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า ธรรม 4 ประการนี้ ย่อมเป็นไปเพื่อประโยชน์ เพื่อความสุขในปัจจุบัน แก่
กุลบุตร 4 ประการเป็นไฉนคือ อุฏฐานสัมปทา, อารักขา, สัมปทา, กัลยาณมิตตตา, สมชีวิตา  

1) อุฏฐานสัมปทา เลี้ยงชีพด้วยการหมั่นประกอบการงาน เป็นผู้ขยันไม่ เกียจคร้านในการงานน้ัน 
ประกอบด้วยปัญญาเคร่ืองสอดส่องอันเป็นอุบายในการงานน้ัน สามารถจัดทำได้ 

2) อารักขสัมปทา โภคทรัพย์หามาได้ด้วยความขยันหมั่นเพียร สั่งสมด้วยกําลังแขน เหงื่อโทรมตัว ชอบ
ธรรม ได้มาโดยธรรม เขารักษาคุ้มครองโภคทรัพย์เหล่าน้ันไว้ พร้อมมูล ด้วยทำไว้ในใจว่า ไฉนหนอ พระราชาไม่พึง
ริบโภคทรัพย์ เหล่าน้ีของเรา โจรไม่พึงลัก ไฟไม่พึงไหม้ น้ำไม่พึงพัดไปไม่ ทายาทผู้ไม่เป็นที่รักจะไม่พึงลักไป 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2566 | 763 

 

3) กัลยาณมิตตตา ในโลกน้ีอยู่อาศัยในฐานหรือนิคมใด ย่อมดำรงตน หรือบุตร สนทนากับบุคคลในบ้าน
หรือนิคมน้ัน ซึ่งเป็นคฤหบดี หรือบุตร เป็นคนหนุ่มหรือคนแก่ ผู้มีสมาจารบริสุทธิ์ ผู้ถึงพร้อม ด้วยศรัทธา ศีล จาคะ 
ปัญญา ศึกษาศรัทธาสัมปทาตามผู้ถึงพร้อมด้วยจาคะ ศึกษาปัญญาสัมปทาตามผู้ถึงพร้อมด้วยปัญญา 

4) สมชีวิตา ทางเจริญแห่งทรัพย์ และทางเสื่อมแห่งโภคทรัพย์ แล้วเลี้ยงชีพพอเหมาะ ไม่ให้ฟูมฟายนัก 
ไม่ให้ฝืดเคืองนัก  

ทิฏฐธัมมิกัตถะ ประโยชน์ในปัจจุบันนี้ เป็นประโยชน์ขั ้นพื้นฐาน ที่ทุกคนต้องการบรรลุ หรือประสบ
ความสำเร็จในขั้นน้ี บุคคลจะได้รับประโยชน์ที่เกี่ยวข้องกับการดำรงชีวิตประจำวันของแต่ละบุคคล กล่าวคือ เป็นผู้
สมบูรณ์โดยโภคทรัพย์ ต้องการความมีเกียรติยศ ต้องการความนับถือไมตรี และต้องการความสุขในชีวิต ประโยชน์
ระดับน้ี พระพุทธเจ้าได้ทรงตรัสสอนไว้เพื่อให้คนรู้จักตนเอง ช่วยเหลือตนเองและพัฒนาตนเองให้เป็นคนดี เป็นคน
มั่งค่ังเพื่อความสุข และความก้าวหน้าในปัจจุบัน เมื่อมีชีวิตความเป็นอยู่ในปัจจุบันดี ก็สามารถดำรงชีวิตร่วมกับ
ผู้อื่นในสังคม อย่างมีความสุข 

2. สัมปรายิกัตถะ ประโยชน์ในภายหน้า เป็นประโยชน์ที่ เกี่ยวกับด้านคุณค่า เป็นประโยชน์ที่ไม่สามารถ
จับต้องได้อย่างเป็นรูปธรรม ลักษณะเช่นน้ีเป็นประโยชน์แบบนามธรรม เป็นจุดมุ่งหมายของชีวิตที่ส ูงกว่า
ชีวิตประจำวัน เป็นประโยชน์ที่ช่วยในการเสริมสร้างจิตใจให้เป็นเคร่ืองประกันการให้คุณค่าที่สูงล้ำกว่าสิ่งที่จะพึง
ได้ในตามปกติในโลกนี้ เป็นประโยชน์ที่ช่วยทำจิตใจให้เกิดความเจริญงอกงาม มีคุณธรรม เป็นประโยชน์ที่ มุ่ง
ความสุขทางจิตใจ หลักธรรมที่ปฏิบัติเพื่อเข้าถึงประโยชน์ภายหน้ามีดังน้ี 

1) ศรัทธาสัมปทา ผู้มีศรัทธาน้ีเรียกว่าศรัทธาสัมปทา 
2) ศีลสัมปทา งดเว้นจากปาณาติบาต ฯลฯ งดเว้นจากการด่ืมน้ำเมา คือ สุราและเมรัย อันเป็นที่ต้ังแห่ง

ความประมาท เรียกว่า ศีลสัมปทา 
3) จาคสัมปทา มีจิตปราศจากความตระหน่ีอยู่ครองเรือน มีจาคะอันปล่อยแล้ว มีฝ่ามือชุม ยินดีในการ

สละ ควรแก่การขอ ยินดีในการจําแนกทาน เรียกว่าจาคสัมปทา 
4) ปัญญาสัมปทา กุลบุตรในโลกน้ี เป็นผู้มีถึงพร้อมด้วยปัญญา ฯลฯ น้ีเรียกว่าปัญญาสัมปทา  
ธรรม 4 ประการน้ี ย่อมเป็นไปเพื่อประโยชน์ เพื่อความสุขในภายหน้าแก่กุลบุตร  
ประโยชน์ทั้งสองน้ี เป็นคุณสมบัติเฉพาะของบัณฑิตที่ต้องยังประโยชน์ในปัจจุบัน และประโยชน์ในภาย

หน้าให้บริบูรณ์ คือ รู้จักสิ่งที่เป็นประโยชน์และมิใช่ประโยชน์ บัณฑิตเป็นผู้ที่ยังประโยชน์ในปัจจุบันและประโยชน์
ในภายหน้าให้สำเร็จได้ด้วยการประพฤติตามพฤติกรรมของตน  เพื่อให้เก ิดความเป็นบัณฑิตที่แท้จริงใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท สรุปได้ว่า บัณฑิตเป็นผู้ที่มีลักษณะพิเศษสูงกว่าบุคคลอื่น คือ คิดดี พูดดี ทำดี และเป็นผู้
ถึงพร้อมด้วยความหมั่น รู้จักการรักษาทรัพย์ รู้จักคบมิตร ใช้ชีวิตอยู่อย่างเหมาะสม รู้จักความพอดี วางตนได้อย่าง
เหมาะสม มีความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผล มีความถึงพร้อมด้วยศีล มีความถึงพร้อมด้วยการบริจาคทาน มีความ
ถึงพร้อมด้วยปัญญาความรอบรู้ รู้จักแยกแยะบาป บุญ คุณ โทษ ชั่ว ดี ประโยชน์ มิใช้ประโยชน์ รู้ในสิ่งที่ควร และ
สิ่งที่ไม่ควร ออกจากกันได้ 
 
 
ประเภทของบัณฑิต 

บัณฑิตเป็นบุคคลที่พิเศษมีความรู้ความสามารถในการ คิด พูด และทำในสิ่งที่ ดี ก่อให้เกิดประโยชน์ใน
สังคม ประเทศชาติ ในความเป็นบัณฑิตจะต้องเป็นบัณฑิตทั้งภายใน และภายนอก ในบทความน้ีได้แบ่งประเภท
ของบัณฑิตไว้ 2 ระดับ คือ บัณฑิตที่อยู่ในระดับโลกิยะ และบัณฑิตที่อยู่ในระดับโลกุตตระ ดังน้ี 

บัณฑิตท่ีอยู่ในระดับโลกิยะ 



764 | ความเป็นบัณฑิตตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

คําว่า “โลกิยะ หมายความว่า เกี่ยวกับโลกทางโลก เน่ืองในโลก เรื่องของชาวโลก ยังในภพสาม ยังเป็น
กามาวจร รูปาวจร หรือ อรูปาวจร”(พระธรรมปิฏก ป.อ. ปยุตฺโต, 2556) ในยุคปัจจุบันบุคคลที่ทางโลกได้สมมติให้
เป็นบัณฑิตระดับโลกิยะได้แก่ บุคคลที่ เป็นปุถุชน และกัลยาณปุถุชนก็ได้ ที่มีคุณธรรม และเป็นผู้ที่มีความรู้ทาง
วิชาการทางโลกขั้นพื้นฐาน ในการดำเนินชีวิตอยู่ในสังคม เป็นการดำเนินชีวิตทางโลก มีการทำงานประกอบอาชีพ
เพื่อการครองชีพ หรือเน้นการแสวงหาความสุขทางวัตถุมากกว่าความสุขทางจิตใจคือให้ความสำคัญทางวัตถุ
มากกว่าคุณธรรม สามารถแบ่งออกตามหลักสูตรที่สถาบันการศึกษาน้ันกำหนด ลักษณะบัณฑิตที่อยู่ในระดับ
โลกิยะมี ระดับต่ำ ระดับกลางและระดับสูง บัณฑิต ผู้สำเร็จการศึกษาขั้นปริญญา คือ ปริญญาตรี เรียกว่า บัณฑิต  
ปริญญาโท เรียกว่า มหาบัณฑิต ปริญญาเอก เรียกว่า ดุษฏีบัณฑิต บุคคลทั้ง 3 ประเภท น้ีจัดอยู่ในระดับปุถุชน ถ้า
มองในทัศนะของพระพุทธศาสนา เพราะยังมีกิเลสอยู่ กล่าวคือ อวิชชา ตัณหา อุปทาน และอกุศลมูล คือ โลภะ 
โทสะ และโมหะอยู่มาก 

ปุถุชน หมายถึง คนที่ยังมีกิเลสหนา ชนน้ีน้ัน ชื่อว่า ปุถุชน เพราะเหตุทั้งหลายมีการยังกิเลสหนาให้เกิด
เป็นต้น อีกอย่างหน่ึง ชนน้ีชื่อว่า หนา (ปุถุ) เพราะหยั่งลงภายในกิเลสที่หนา  
ชนระดับนี้ก็มีกิเลสตัณหามาก แต่บางครั้งก็ระงับไว้ได้ สามารถที่ จะกระทำความดีด้วยกาย วาจา และใจได้ 
บางคร้ังก็ระงับไว้ไม่ได้ เพราะชนในระดับปุถุชนเป็นบุคคลที่มีความต้องการอยากได้ อยากมี เพื่อความสุขสบาย
ของตนเป็นส่วนใหญ่ 

กัลยาณปุถุชน หมายถึง คนที่ได้รับการศึกษาอบรมทางจิตแล้ว บุคคลใด เป็นกัลยาณปุถุชน เป็นผู้กระทำ
ให้บริบูรณ์ด้วยอนุโลมปฏิปทา มีศีลสมบูรณ์  มีทวารอันคุ้มครองแล้วในอินทรีย์ทั ้งหลาย รู้จักประมาณในการ
บริโภคโภชนะ ตามประกอบความเพียรของบุคคลผู้ตื ่นอยู่ ตามประกอบภาวนานุโยคซึ่งโพธิปักขิยธรรม ตลอด
ราตรีต้น และราตรีปลาย อยู่ด้วยความคิดว่า เราจักบรรลุสามัญญผลอย่างใดอย่างหน่ึง ในวันน้ีหรือพรุ่งน้ี  

บัณฑิตท่ีอยู่ในระดับโลกุตตระ 
คำว่า โลกุตตระ หมายความว่า พ ้นจากโลก เหนือโลก พ้นว ิส ัยของโลกไม่ เน่ืองด้วยภพ ทั้งสาม 

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) บัณฑิตระดับโลกุตตระในทางพระพุทธศาสนาคือบุคคลผู้ฝึกฝนอบรมตน และปฏิบัติ
ตามกระบวนการของหลักอริยมรรคหรือในหลักไตรสิกขา แล้วมีความรู้แจ้งในหลักอริยสัจ จนสามารถได้รบัผล
ระดับใดระดับหน่ึงในขั้นของอริยบุคคล หรือผลอันสูงสุดที่ได้จากการประพฤติปฏิบัติ ความรู้ของบัณฑิตระดับ 
โลกุตตระ เป็นความรู้แจ้งชัดในหลักไตรสิกขา รู้แจ้งในหลักอริยสัจ ปฏิจจสมุปบาท เป็นต้น เป็นความรู้ที่ เท่าทัน
ชีวิตตามที่เป็นจริง รู้เท่าทันโลกและรู้อยู่เหนือโลก บัณฑิตในระดับโลกุตตระมี 2 ประเภท คือ บัณฑิตที่อยู่ในขั้น 
เสขะและบัณฑิตที่อยู่ในขั้นอเสขะ ด้ังน้ี 

บัณฑิตท่ีดำรงตนอยู่ในข้ันเสขะ บัณฑิตในขั้นเสขะน้ีเป็นบัณฑิตผู้ที่ยังต้องศึกษา หมายความว่ายังมีกิจที่
จะต้องฝึกฝน อบรมศีล อบรมจิต และอบรมปัญญาที่ตนจะต้องประพฤติปฏิบัติต่อไปอีก ซึ่งจะต้องปฏิบัติเพื่อละ
กิเลส หรือสังโยชน์ เพื่อบรรลุธรรมขั้นสูงขึ้นไปอีก ดังที่พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ตรัสไว้ว่า “บุคคล ชื่อว่า เสขะ เพราะ
อรรถว่า ยังศึกษาอยู่ดังน้ีบ้าง ภิกษุศึกษาอยู่อย่างน้ีแล ฉะน้ัน ท่านจึงเรียกว่า เสขะ ถามว่า เสขะบุคคลย่อมศึกษา
อะไร? ตอบว่า ย่อมศึกษาอธิสีลสิกขาบ้าง อธิจิตตสิกขาบ้าง อธิปัญญาสิกขาบ้าง ภิกษุย่อมศึกษาอยู่อย่างน้ีแล 
เพราะฉะน้ัน ท่านจึงเรียกว่าเสขะ  

 บัณฑิตที่ดำรงตนอยู่ในขั้นเสขะน้ีถ้าแบ่งตามการฝึกฝนอบรมศีล อบรมจิต อบรมปัญญาของตนให้เป็นผู้ที่
มีกิเลสเบาบางลงได้ บัณฑิตที่ดำรงตนอยู่ในขั้นเสขะได้ดังน้ี 1) ระดับโสดาบัน แปลว่า ผู้เข้าถึงกระแสที่จะนำไปสู่
พระนิพพาน 2) ระดับสกทาคามี แปลว่า พระอริยบุคคลผู้ได้บรรลุ สกทาคมิผล หมายความว่า พระอริยบุคคล
ชั้นสูงกว่าระดับโสดาบันเพราะประสบความสำเร็จทางจิตสูงกว่าเล็กน้อย 3) ระดับอนาคามี แปลว่า พระอริยบุคคล
ผู้ได้บรรลุอนาคามิผล หมายความว่า พระอริยบุคคลระดับอนาคามีน้ีได้สมบูรณ์ในสิกขาขั้นศีล เป็นผู้ทำได้สมบูรณ์



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2566 | 765 

 

ในสมาธิ และเป็นผู้ทำได้พอประมาณในปัญญา ละสังโยชน์ได้ 5 ข้อ คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส 
กามราคะ และ ปฏิฆะ รวมทั้งสามารถละ ราคะ โทสะ และโมหะ ได้อย่างเด็ดขาด พระเสขะมีพระอรหัตอันยังไม่ได้
บรรลุพึงทำกาละ ดังน้ี  พระอรหัตเท่าน้ัน ท่านประสงค์เอา ผู้มีพระอรหัตอันไม่บรรลุแล้ว บทว่า อนุตฺตรํ แปลว่า 
ประเสริฐที่สุด อธิบายว่า ไม่มีธรรมอะไรเทียบได้. พระอรหัตเท่าน้ัน ท่านประสงค์เอาว่า ธรรมอันเป็นแดนเกษม
จากโยคะ เพราะหมายความว่า เกษมจากโยคะ 4 คือโยคะ 4 ไม่ประทุษร้ายแล้ว (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2556) 

บัณฑิตท่ีดำรงตนอยู่ในข้ันอเสขะ บัณฑิตในขั้นอเสขะน้ี คำว่า “อเสขะ” แปลว่า ผู้ที่ ไม่ต้องศึกษา 
หมายความว่าเป็นผู้ทำกิจเกี่ยวกับการฝึกฝนอบรมตนเสร็จสิ้นแล้ว บรรลุประโยชน์ตนเอง เป็นผู้สมบูรณ์พร้อมแล้ว
ในขั้น ศีล สมาธิ และปัญญา ไม่มีกิเลสที่ต้องพยายามละต่อไป และไม่มีภูมิธรรมสูงกว่าน้ันที่จะต้องขวนขวายบรรลุ
อีกได้แก่พระอรหันต์ พระผู้มีพระภาคเจ้า ครั้นทรงแสดงความเป็นไปของพระอรหันต์ บทว่า อรหํ ความว่า ผู้มี
กิเลสอยู่ไกล อธิบายว่า ผู้มีกิเลสห่างไกล คือมีกิเลสอันท่านละได้แล้วภิกษุทั้งหลายเป็นอรหันต์  ภิกษุเป็นอรหันต์ได้
อย่างไร คือ อกุศลธรรมทั้งหลาย อันลามก เศร้าหมอง อันเป็นเหตุให้เกิดภพใหม่ มีความเร้าร้อน มีผลเป็นทกุข์  
เพื่อชาติ ชรา และมรณะ ต่อไปของท่านผู้ห่างไกลจากกิเลสย่อมไม่มี ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุย่อมเป็นพระอรหันต์อย่าง
น้ีแล  

ดังน้ันบัณฑิตตามทัศนะทางพระพุทธศาสนาเถรวาท จะเน้นที่คุณสมบัติของบุคคลเป็นเกณฑ์ แม้ว่าบุคคล
บางคนอาจกล่าวว่าตนเองน้ันมีความรู้เต็มตัว เรียนรู้จบพระไตรปิฎก หรือได้รับปริญญาบัตร วุฒิบัตรหลายสาขา
วิชาชีพ แต่ไม่มีคุณธรรมของความเป็นบัณฑิต คือ คิดดี พูดดี ทำดี และไม่ดำรงชีวิตด้วยปัญญา เบียดเบียนผู้อื่นให้
ได้รับความเดือดร้อนจากการกระทำของตน ถือว่า บุคคลนั้นไม่มีคุณสมบัติของความเป็นบัณฑิตตามทัศนะของ
พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
การพัฒนาความเป็นบัณฑิตตามหลักพระพุทธศาสนา 
 การพัฒนาบัณฑิตในพระพุทธศาสนาเพื่อเป็นคนดีต้องอาศัยสิ่งแวดล้อมดี อาศัยการมีปัญญาดี ด่ังข้อความ
ในพระไตรปิฎกแสดงหลักการเสริมสร้างสัมมาทิฏฐิ เหตุปัจจัยดังกล่าว มี 2 ประการดังน้ี 

“ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ปัจจัยเพื่อความเกิดขึ้นแห่ง สัมมาทิฏฐิ 2 อย่างน้ี 2 อย่างเป็นไฉน  
คือการโฆษณาแต่บุคคลอื่น (ปรโตโฆสะ) 1 โยนิโสมนสิการ 1 ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย  
ปัจจัยเพื่อความเกิดขึ้นแห่ง สัมมาทิฏฐิ 2 อย่างน้ีแล”  
การพัฒนาความเป็นบัณฑิตจากภายนอก (ปรโตโฆสะ) เสียงจากผู้อื่น การกระตุ้นหรือชักจูงจาก

ภายนอก เช่นการสั่งสอน แนะนำ การถ่ายทอด คำบอกเล่า ข่าวสาร ข้อเขียน คำชี้แจง อธิบาย การเรียนรู้จากผู้อื่น 
ในที่น้ีหมายเอาเฉพาะส่วนที่ดีงามถูกต้อง เฉพาะอย่างยิ่งการรับฟังธรรม ความรู้ หรือคำแนะนำจากบุคคลที่ เป็น
กัลยาณมิตร (hearing or learning from others; inducement by others) ด่ังพระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า  
ปรโต จ โฆโส ได้แก่ การฟังพระสัทธรรมจากสำนักของผู้อื่น  
  การพัฒนาความเป็นบัณฑิตจากภายใน (โยนิโสมนสิการ) ได้แก่ การคิดตริตรองพิจารณาอย่างถกูวิธี
ด้วยเหตุผล และคิดพิจารณาอย่างแยบคาย จนสามารถพัฒนาให้เกิดความรู้ระดับสัมมาทิฏฐิขึ้นในตน จึงถือว่าเป็น 
บัณฑิต โดยอาศัยเคร่ืองมือประกอบกัน 4 ด้าน เพื่อสร้างภาวะความเป็นบัณฑิต ที่เรียกว่า วุฒิธรรม ดังพระผู้มีพระ
ภาคเจ้าตรัสว่าดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ธรรม 4 ประการนี้แล ที่บุคคลอบรมแล้ว ทำให้มากแล้ว ย่อมเป็นไปเพื่อได้
เฉพาะปัญญา ฯ ล ฯ ย่อมเป็นไปเพื่อความเป็นผู้มีปัญญาชำแรกกิเลส ขยายความพิสดารไว้ในปฏิสัมภิทามรรค
อย่างน้ีว่า สัปปุริสูปสังเสวะ คบสัตบุรุษ 1 สัทธัมมสวนะ ฟังธรรมของสัตบุรุษ 1 โยนิโสมนสิการะ ใส่ใจโดยแยบ
คาย 1 ธัมมานุธัมมปฏิปัตติ ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม 1 สมจริงดังที่ท่านพระธรรมเสนาบดีสารีบุตรกล่าวไว้ ใน
บทว่า ปญฺญาปฏิลาภาย สํวตฺตนฺติ ดังน้ี  การได้เฉพาะปัญญาเป็นไฉน การได้ การได้เฉพาะ การถึง การถึงพร้อม 



766 | ความเป็นบัณฑิตตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

การถูกต้อง การทำให้แจ้ง การเข้าถึง มรรคญาณ 4 ผลญาณ 4 ปฏิสัมภิทาญาณ 4 อภิญญาญาณ 6 ญาณ 73 ญาณ 
77  น้ีชื่อว่าการได้เฉพาะปัญญา ในบทว่า ย่อมเป็นไปเพื่อได้เฉพาะปัญญา          

สรุปได้ว่าการพัฒนาความเป็นบัณฑิตตามหลักพระพุทธศาสนานั้น ปรโตโฆสะ เป็นองค์ประกอบฝ่าย
ภายนอก ได้แก่ปัจจัยทางสังคม อาจเรียกง่ายๆ ว่า “วิถีแห่งศรัทธา” ส่วนโยนิโสมนสิการ เป็นองค์ประกอบภายใน 
ได้แก่ปัจจัยภายในบุคคล อาจเรียกง่ายๆ ว่า “วิถีแห่งปัญญา” โดย ปรโตโฆสะ เป็นวิถีทางเบื้องต้นแห่งปัญญาและ
สัมมาทิฐิ แต่ต้องมีโยนิโสมนสิการคอยกำกับ จึงจะสามารถรู้แยกแยะและคัดสรรเฉพาะปรโตโฆสะฝ่ายดีได้ 
เพราะปรโตโฆสะที่ปราศจากโยนิโสมนสิการจะทำให้เกิดความงมงาย หูเบา เชื่อง่าย ไร้เหตุผลและมิจฉาทิฐิได้ง่าย 
 
บัณฑิตกับการบำเพ็ญสาธารณะประโยชน์ต่อมวลชน 

บัณฑิตแม้จะดำเนิน ชีวิตของตนเพียงวันเดียว ก็บําเพ็ญประโยชน์แก่โลก แก่สังคม ด้วยความพากเพียร 
จิตใจมั่นคงไม่หวั่นไหว ไม่เกียจคร้านทำงาน ดำเนินชีวิตอย่างประเสริฐ น่ายกย่องสรรเสริญ เพราะทำคุณแก่คนอื่น 
ท่านจัดเป็นบัณฑิต ดั่งที่พระศาสดาประทับน่ังในพระคันธกุฎี ตรัสแก่นางกีสาโคตรมีว่า “อย่างนั้นแหละ โคตมี 
สัตว์เหล่าน้ันย่อมเกิดและดับเหมือนเปลวประทีป, ถึงพระนิพพานแล้ว ย่อมไม่ปรากฏอย่างน้ัน ความเป็นอยู่แม้
เพียงขณะเดียวของผู้เห็นพระนิพพาน ประเสริฐกว่าความเป็นอยู่ 100 ปีของผู้ไม่เห็นพระนิพพานอย่างนั้น”  
(มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2556)  

ด้านจริยธรรมต่อสังคม คือพฤติกรรมด้านบวกอื่นๆ เช่น การพูดดี การกระทำดี และการประกอบอาชีพ
สุจริต (ปุระชัย เปี่ยมสมบูรณ, 2546) บัณฑิตที่มีจริยธรรมต่อสังคม จะไม่ชักนําคนไปในทางผิดเสียหาย ไม่เป็น
ประโยชน์ (บุญมี แท่นแก้ว, 2542) ไม่ชักชวนให้ใครลุ่มหลงในอบายมุข เพราะเป็นทางนํามาซึ่งความเสื่อมเสีย
ให้แก่ตน ทำแต่สิ่งที่เป็นธุระ คือรู้จักทำงานในหน้าที่ของตนเองให้สำเร็จ ลุล่วงไปด้วยดี ไม่ก้าวก่ายหน้าที่หรือการ
งานของผู้อื่น เว้นแต่จะได้รับการขอร้อง หรือขอความช่วยเหลือ และเมื่อได้รับมอบหมายงานใด ต้องทำให้ดีและ
ต้องทำให้สำเร็จ ทำในสิ่งที่ถูกที่ควร ไม่เป็นมิจฉาทิฎฐิ คือ เห็นผิด กระทำแต่สิ่งที่ถูกต้องเสมอ ยอมรับระเบียบวินัย 
กฎข้อบังคับ แม้แต่ขนบธรรมเนียมประเพณีของสังคมน้ันๆ เพราะระเบียบวินัย ข้อบังคับเหล่าน้ี เป็นเกณฑ์ของ
สังคม ทั้งทางโลกและทางธรรมที่จะต้องร่วมกันปฏิบัติเพื่อความเจริญของสังคมโดยรวม 
 ด้านศีลธรรมต่อสังคม ศีลก็คือความเป็นปกติของมนุษย์ ซึ่งพระพุทธองค์ ถือว่าเป็นพื้นฐานของความเป็น
มนุษย์น้ัน ประกอบด้วยศีล 5 ประการ คือไม่ประทุษร้ายต่อมนุษย์หรือสัตว์ ไม่ประทุษร้ายต่อทรัพย์สิน ไม่ประพฤติ
ผิดในกาม ไม่กล่าววาจาข้อความอันเป็นเท็จ และไม่เสพสุรายาเสพติดต่างๆ การฝึกตนเองให้มีความสุจริตทั้งกาย
วาจา และอาชีพ การปลูกฝังความรับผิดชอบของบุคคลต่อสังคม บุคคลที่มีศีลจึงไม่เบียดเบียนบุคคลอื่น แต่กลับ
ดำรงตนภายในกรอบของกฎหมาย และรักษาระเบียบวินัย รวมทั้งมีความรับผิดชอบต่อตนเองครอบครัวและสังคม  
 
ประโยชน์ของการคบบัณฑิต 

ด่ังที่พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสไว้ในปฐมกัลยาณมิตตสูตร ว่า “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เมื่อพระอาทิตย์จ ะขึ้น 
สิ่งที่ขึ้นก่อน สิ่งที่เป็นนิมิตมาก่อน คือแสงเงินแสงทอง สิ่งที่เป็นเบื้องต้น เป็นนิมิตมาก่อน เพื่อความบังเกิดแห่ง
อริยมรรคอันประกอบด้วยองค์ 8 ของภิกษุ คือความเป็นผู้มีมิตรดีฉันน้ันเหมือนกัน ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย อันภิกษุผู้
มีมิตรดี พึงหวังข้อน้ีได้ว่า จักเจริญอริยมรรคอันประกอบด้วยองค์ 8 จักทำให้มากซึ่งอริยมรรคอันประกอบด้วยองค์ 
8” (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2556) พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสแก่พระอานนท์ดังน้ีว่า “ดูก่อนอานนท์  ข้อว่า ความ
เป็นผู้มีมิตรดี มีสหายดี มีเพื่อนดี เป็นพรหมจรรย์ทั้งสิ้นทีเดียวน้ัน พึงทราบโดยปริยายแม้น้ีด้วยว่ า เหล่าสัตว์ผู้มี
ชาติเป็นธรรมดา ย่อมพ้นไปจากชาติ ผู้มีชราเป็นธรรมดา ย่อมพ้นไปจากชรา ผู้มีมรณะเป็นธรรมดา ย่อมพ้นไปจาก
มรณะ ผู้มีโสกะ ปริเทวะ ทุกข์  โทมนัสและอุปายาส เป็นธรรมดา ย่อมพ้นไปจากโสกะ ปริเทวะ  ทุกข์  โทมนัส 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2566 | 767 

 

และ อุปายาส เพราะอาศัยเราผู้เป็นกัลยาณมิตร ดูก่อนอานนท์  ข้อว่า ความเป็นผู้มีมิตรดี มีสหายดี มีเพื่อนดี เป็น
พรหมจรรย์ทั้งสิ้นทีเดียวน้ัน พึงทราบโดยปริยายน้ีแล” บัณฑิตมีในที่ใดๆ ก็ไปในที่น้ันๆ แล้วเรียนศิลปะที่บัณฑิต
เหล่าน้ันรู้ทุกอย่างหมด การคบคนพาลเป็นทุกข์ การคบบัณฑิต เป็นสุข พึงเสพเฉพาะบัณฑิตทั้งหลายเท่าน้ัน ไม่พึง
เสพเหล่าคนพาล (มังคลัตถทีปนี แปล ภาค 1 เล่ม 1, 2563) 

ดังนั้นประโยชน์ของการคบบัณฑิตจึงเน้นความสำคัญของการมีกัลยาณมิตรผู้เป็นบัณฑิตที่ ดี ในด้านคำ
สอนในพระพุทธศาสนาเถรวาทยังมีหลักธรรมคำสอนสำหรับคนทั่วไปโดยเฉพาะชาวบ้านยิ่งมีหลักธรรมและพุทธ
ภาษิตที่ย้ำถึงความสำคัญของการคบหา และการเสวนาคนดีอีกมากมาย เช่น ความมีกัลยาณมิตรเป็นข้อธรรมอย่าง
หนึ่งที่เป็นไปเพื่อบรรลุทิฏฐธัมมิกัตถะ (ประโยชน์ในโลกน้ี) การคบคนชั่วเป็นอบายมุข การคบมิตรและปฏิบัติ
ถูกต้องต่อมิตรเป็นหลักอย่างหน่ึงในคำสอนเร่ืองทิศ 6 การรู้จักเลือกคบคนตามหลักมิตรแท้มิตรเทียม การเสวนา
สัตบุรุษ เป็นข้อธรรมอย่างหน่ึงในจักร 4 เป็นข้อธรรมหน่ึงในวุฒิธรรม 4 และในโสตาปัตติยังคะ 4 ความมี
กัลยาณมิตรเป็นข้อธรรมหน่ึงในนาถกรณธรรม หรือธรรมที่ทำให้คนพึ่งตนเองได้ 10 ประการ 
 
บทสรุป 

ความเป็นบัณฑิตตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทน้ันสามารถใช้ปัญญาในการดำเนินชีวิตทั้งในปัจจุบันคือ
การเป็นอยู่ในโลกน้ี และในอนาคตคือภพเบื้องหน้า อีกทั้งสามารถพัฒนาตนให้หลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดได้ 
ด้วยการพิจารณาเห็นอริยสัจ 4 ดังที่แสดงไว้ในภาพประกอบที่ 1 

 

แผนภาพที่1 ความเป็นบัณฑิตตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 



768 | ความเป็นบัณฑิตตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

จากแผนภาพที่ 1 สรุปได้ว่า บุคคลที่ได้ชื่อว่าเป็นบัณฑิตตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทเรียกบุคคล
เหล่าน้ีว่าเป็นบัณฑิต โดยพิจารณาจากบุคคลน้ันเป็นผู้มีความรู้ ฉลาดเฉียบแหลม มีปัญญาอันเกิดจากการเล่าเรียน
ศึกษา เป็นผู้ที่ได้ยินได้ฟังมามาก เป็นผู้มีระเบีบบวินัยรู้ถึงแบบแผนการดำเนินชีวิต ไม่ประมาท รู้จักกาลเทศะ เป็น
ผู้ดำเนินชีวิตด้วยปัญญา ไม่สร้างปัญหาแก่ผู้อื่น เป็นบัณฑิตเพราะเป็นผู้ที่คิดแต่เรื่องที่ดี พูดแต่เรื่องที่ดี กระทำแต่
เร่ืองที่ดี เป็นผู้ตอบและถามปัญหาแสดงความคิดในทางที่ดีแก่ผู้อื่นด้วยปัญญา พิจารณาอย่างแยบคายและเป็น
บุคคลที่สรรเสริญความไม่ประมาทอันจะก่อให้เกิดความฉิบหาย และเป็นผู้ที่ยังประโยชน์ในปัจจุบันและประโยชน์
ในภายหน้าให้เกิดขึ้น เป็นบุคคลที่มีหิริโอตตัปปะ คือมีความละอายต่อบาปและเกรงกลัวต่อบาป เว้นจากการ
ประพฤติผิดทางกาย ทางวาจา และทางใจ ชักชวนผู้อื่นให้ประพฤติปฏิบัติดีเหมือนกับตน บุคคลที่มีคุณลักษณะ
เช่นน้ี ในทางพระพุทธศาสนา เรียกว่า บัณฑิต เป็นผู้เห็นทุกข์ เห็นเหตุเกิดทุกข์ คือสมุทัย ดับทุกข์ คือนิโรธ และรู้
หนทางแห่งการดับทุกข์ คือมรรค บัณฑิตตามหลักพระพุทธศาสนาแบ่งบัณฑิตไว้  2 ประเภท คือ บัณฑิตระดับ
โลกิยะ ได้แก่ปุถุชนและกัลยาณปุถุชน และบัณฑิตระดับโลกุตตระ ได้แก่บัณฑิตที่อยู่ในระดับเสขะและอเสขะ เป็น
ผู้มองเห็นประโยชน์ คือ ประโยชน์ตน และประโยชน์คนอื่น ตลอดจนมองเห็นปัจจุบัน อนาคต และอนาคตอันยิ่ง
คือ โลกุตระเป็นที่สุด 
 
เอกสารอ้างอิง 
คณะกรรมการแผนกตํารา มหามกุฎราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภ์ . (2546). มังคลัตถทีปนี แปล เล่ม 1.

กรุงเทพฯ: มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
บุญมี แท่นแก้ว. (2542). ความจริงของชีวิต. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
ปิ่น มุทุกันต์. (2535). มงคลชีวิต ภาค 1. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ปุระชัย เปี่ยมสมบูรณ์. (2546). เป้าหมายชีวิต. (พิมพ์คร้ังที่ 3). กรุงเทพฯ: สุขภาพจิต. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556)  พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์คร้ังที่ 10). กรุงเทพฯ: 

เอส. อาร์. พร้ินต้ิง แมส โปรดักส์. 
พระมหาธิติพงศ์ อุตฺตมปญฺโญ . (2563). มังคลัตถทีปนีแปล ภาค 1 เล่ม 1. กรุงเทพฯ: สหมิตรพัฒนาการพิมพ์ 

(1992). 
พระสมชาย ฐานวุฑฺโฒ. (2541). มงคลชีวิต ฉบับธรรมทายาท. ปทุมธานี: ฐานการพิมพ์. 
พุทธทาสภิกขุ (พระธรรมโกศาจารย์). (2544). มงคลชีวิต 38. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2556). พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย . (พิมพ์ครั้งที่ 8).

นครปฐม: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพฯ: นามมีบุ๊คพับลิเคชั่นส์. 
สมเด็จพระสังฆราช (จวน อุฏฺฐายี). (2534). มงคลในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: ชวนพิมพ์. 

 
 
 


