
การแบ่งช่วงช้ันทางสังคม : มุมมองของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูและ
พระพุทธศาสนา 

Social Stratification: Perspective of Brahmanism-Hinduism and Buddhism 
 

พระอรรถชาติ เดชดำรง 
Phra Atthachart Detdamrong 

 
คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร ์

Faculty of Humanities, Kasetsart University, Thailand. 
Email: autthachart.d@ku.th 

 
Received November 6, 2022; Revised February 7, 2023; Accepted April 21, 2023 

 
บทคัดย่อ  

บทความน้ีเป็นการศึกษาวิเคราะห์การแบ่งช่วงชั้นทางสังคมของมนุษย์ ซึ่งมี 4 รูปแบบได้แก่ ระบบทาส 
ระบบศักดินา ระบบวรรณะ และระบบชนชั้น ผ่านมุมมองของพระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู 
เปรียบเทียบแนวคิดของทั้ง 2 ศาสนาที่มีผลต่อแนวคิดของคนในสังคม ผลการศึกษาพบว่า การแบ่งช่วงชั้นทาง
สังคมทำให้เกิดความขัดแย้งในสังคม ศาสนาพราหมณ์-ฮินดูมีอิทธิพลต่อการแบ่งวรรณะของคนในสังคมซึ่งฝังแน่น
ในระบบความคิดของผู้นับถือ แม้ในปัจจุบันก็ยังมีแนวคิดเร่ืองการแบ่งวรรณะก็ยังคมมีอยู่ ส่วนพระพุทธศาสนามี
มุมมองว่าคนในสังคมควรมีความเสมอภาคกัน วิธีลดความขัดแย้งคือ การฝึกฝนจิตใจให้สงบเพื่อจะได้เห็นโลกและ
ชีวิตตรงไปตามความเป็นจริงว่าทุกคนเป็นเพื่อนร่วมทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตายเหมือนกัน มนุษย์จึงควรฝึกฝนจิตใจให้
หลุดพ้นจากความทุกข์  

 
คำสำคัญ: การแบ่งช่วงชั้นทางสังคม; พระพุทธศาสนา; ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
 
Abstract  

This academic paper is an analytical study of the four types of social stratification of 
human beings: slave system, feudal system, caste system, and class system. through the 
perspective of Buddhism and Brahmin-Hinduism Compare the concepts of the two religions that 
affect the people in society. The results of the study found that social stratification creates 
conflicts in society. Brahmin-Hindu influences the caste division of people in society, which is 
firmly rooted in the belief system of the believers. Even today, the concept of caste division is 
still sharp. As for Buddhism, there is a view that people in society should be equal. How to reduce 
conflicts? Training the mind to be calm in order to see the world and life as it really is. Everyone 
is a friend of birth, old age, sickness, and death. Humans should therefore train their minds to be 
free from Suffering. 

 
Keywords: Social Stratification; Buddhism; Brahmanism-Hinduism 



482 | การแบ่งช่วงชั้นทางสังคม : มุมมองของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูและพระพุทธศาสนา 

บทนำ  
การแบ่งช่วงชั้นทางสังคม เป็นการแบ่งกลุ่มคนในสังคมในหลายรูปแบบ ซึ่งประกอบด้วยมิติทางเศรษฐกิจ 

สังคมและการเมือง ได้แก่ ชนชั้นทางเศรษฐกิจ (Economic class) สถานภาพทางสังคม (Social status) และ
อำนาจทางการเมือง (Political power) (Brennan, 2018) การแบ่งช่วงชั้นทางสังคมสามารถพบได้ในทุกประเทศ 
ทุกเชื้อชาติ ทุกศาสนาและทุกเผ่าพันธุ์ เหตุเพราะมนุษย์ที่อยู่ร่วมกันในสังคมจะมีการจัดลำดับความสำคัญของแต่
ละบุคคลเพื่อวัตถุประสงค์หลายประการ เช่น เพื่อให้สะดวกในการปกครอง เพื่อแบ่งงานกันทำ เป็นต้น บางคร้ัง
เกิดจากความเชื่อทางศาสนาดั่งในสังคมของผู้ที ่นับถือศาสนาพราหมณ์ -ฮินดูมีการแบ่งชนชั้นตามความเชื่อทาง
ศาสนาออกเป็น 4 วรรณะ ได้แก่ วรรณะพราหมณ์ วรรณะกษัตริย์ วรรณะแพศย์ และวรรณะศูทร ระบบวรรณะ
ส่งผลต่อวิถีชีวิตและการอยู่ร่วมกันในสังคมของผู้ที่นับถือศาสนาพราหมณ์-ฮินดูเป็นอย่างมากโดยเฉพาะในประเทศ
อินเดียซึ่งประชากรส่วนใหญ่นับถือศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 

สำหรับประเทศไทยที่คนส่วนใหญ่นับถือศาสนาพุทธ หากมองสังคมอย่างผิวเผินก็น่าจะมีความเสมอภาค
กัน แต่เราไม่สามารถปฏิเสธได้ว่าสังคมไทยมีระบบการแบ่งช่วงชั้นบางอย่างที่หยั่งรากลึกมายาวนาน แสดงให้เห็น
ว่าพระพุทธศาสนาไม่ได้มีอิทธิพลต่อการแบ่งช่วงชั้นทางสังคมมากนัก หากแต่มีบางสิ่งที่ส่งผลให้สังคมไทยมีการจัด
กลุ่มคนให้เป็นระบบช่วงชั้น จึงน่าศึกษาเป็นอย่างยิ่งว่าการแบ่งช่วงชั้นในสังคมคืออะไร มีที่มาอย่างไร อะไรเป็น
สาเหตุ บทความน้ีจะนำเสนอประเด็นการแบ่งช่วงชั้นในสังคมผ่านมุมมองของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูและ
พระพุทธศาสนา 

 
การแบ่งช่วงชั้นทางสังคม (Social Stratification) 

การแบ่งช่วงชั้นทางสังคม (Social Stratification) ว่าเป็นกระบวนการทางสังคมอย่างหน่ึง ซึ่งพบว่ามีอยู่
ในทุกสังคม กระบวนการน้ีแม้จะเป็นกระบวนการที่ไม่พึงปรารถนา แต่ก็ไม่สามารถกำจัดให้หมดสิ้นได้ เป็นการตี
ค่าสถานภาพของบุคคลให้แตกต่างกัน ทำให้เกิดศักด์ิศรีและอภิสิทธิ์แตกต่างกันไปด้วยโดยกำหนดให้บุคคลบางคน
อยู่ในตำแหน่งทางสังคมชั้นสูง บางคนอยู่ในตำแหน่งทางสังคมชั้นต่ำ ซึ่งทั้งน้ีเป็นไปตามค่านิยมของบุคคลในสังคม
นั้น ๆ การแบ่งช่วงชั้นเกิดขึ้นเพราะคนมีคุณสมบัติไม่เท่าเทียมกัน บางอย่างติดตัวมาโดยกำเนิด บางอย่างเป็น
คุณสมบัติที ่สังคมกำหนดให้มีคุณค่าแตกต่างกันในภายหลัง เช่น ความแตกต่างกันทางด้านร่างกาย , ผิวพรรณ, 
ระดับการศึกษา, อาชีพ, ตระกูล, ทรัพย์สมบัติ, อำนาจ, สติปัญญาและความสามารถในการคิด เป็นต้น คุณสมบัติที่
ไม่เท่าเทียมกันน้ีถูกสังคมจัดเป็นระบบ บางอย่างอาจเป็นที่ยอมรับ บางอย่างอาจไม่เป็นที่ยอมรับของสังคมก็ได้ ถ้า
การแบ่งช่วงชั้นเอื้อประโยชน์ให้บุคคลเฉพาะกลุ่มก็มักจะได้รับการต่อต้า นจากบุคคลที่ไม่ได้ประโยชน์ เกิด
ขบวนการทางสังคม(Social Movement) ที่มีเป้าหมายเลิกการแบ่งชนชั้น หรือทำลายอภิสิทธิ์ชน เพื่อให้ทุกคนได้
ประโยชน์ได้ประโยชน์ในสังคมอย่างเท่าเทียม (จำนงค์ อติวัฒนสิทธิ์, 2542) สาเหตุที่ทำให้เกิดการแบ่งช่วงชั้นว่า
เกิดจากความแตกต่างทางสังคม เพราะมนุษย์ต่างกันด้วยลักษณะทางกายภาพ เช่น เพศ ความสูง ขนาดร่างกาย 
อีกทั้งยังแตกต่างด้วยบทบาททางสังคม หน้าที่การงาน อาชีพ มนุษย์จึงมีการแบ่งช่วงชั้นระหว่างกั น (Harold. 
2000) บางสังคมจะกำหนดกฎเกณฑ์การตีความคุณค่าต่อปัจจัยดังกล่าวน้ีอย่างเข้มงวด ซึ่งส่งผลให้บุคคลมีคุณค่า
และศักด์ิศรีความเป็นมนุษย์แตกต่างกันไปด้วย ผู้ที่ได้รับผลประโยชน์จากกฎเกณฑ์ดังกล่าว จะพัฒนากฎเกณฑ์
ใหม่ๆให้มีความขลังหรือความศักด์ิสิทธิ์มากขึ้นเพื่อให้ได้อภิสิทธิ์ในการเสวยผลประโยชน์เพิ่มขึ้น ในขณะเดียวกันก็
สร้างกรอบกำกับเพื่อให้ตนเองและพวกพ้องได้รับผลประโยชน์เหล่าน้ันอย่างถาวร เช่น กฎเกณฑ์เกี่ยวกับวรรณะ 
เป็นต้น 
 ลักษณะการแบ่งช่วงชั้นทางสังคมจะแตกต่างกันออกไปตามประเภทของสังคม ถ้าในสังคมแบบเรียบง่าย 
เช่น สังคมสมัยโบราณ สังคมชนบท และสังคมชนเผ่าต่าง ๆ การแบ่งช่วงชั้นทางสังคมแทบจะไม่ปรากฎเห็น 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 มีนาคม - เมษายน 2566 | 483 

สมาชิกทุกคนในสังคมจะมีสถานภาพทางสังคมเท่าเทียมกัน ไม่มีความแตกต่างทางชนชั้นมากนัก (ชวัลวิทย์ อรุณ
ปราการ, นวลวรรณ พูลวสุพลฉัตร และ สรวิชญ์ วงษ์สอาด, 2565) ตรงกันข้ามกับสังคมที่ซับซ้อน เช่น สังคมเมือง
หรือสังคมอุตสาหกรรม สมัยปัจจุบันจะมีความแตกต่างทางชนชั้นสูงมาก และยิ่งสังคมมีความสลับซับซ้อนและมี
ขนาดใหญ่มากขึ้นเท่าไรก็ตาม ความแตกต่างทางชนชั้นก็จะยิ่งมากขึ้น ความแตกต่างทางเศรษฐกิจ การเมือง  จะ
ปรากฎเด่นชัดมากในสังคมเมือง มีการตีค่าความสูงต่ำของบุคคลบนพื้นฐานของปัจจัยดังกล่าวอย่างกว้างขวาง 
เพราะฉะน้ัน การแบ่งช่วงชั้นทางสังคมจึงขึ้นอยู่กับประเภทและขนาดของสังคม 

การแบ่งช่วงชั้นทางสังคมในอดีต มีอยู่ 4 ประเภท ได้แก่ 1) ระบบทาส (Slavery System) 2) ระบบ
ฐานันดรหรือศักดินา (Estate or Feudal System) 3) ระบบวรรณะ(Caste System) และ 4) ระบบชนชั้นทาง
สังคม (Class System) (จำนงค์ อติวัฒนสิทธิ์, 2542) ส่วนในโลกยุคปัจจุบัน ได้อธิบายการแบ่งช่วงชั้นทางสังคม
(Social Stratification) ว่ามี 4 ประเภท ได้แก่ 1) ระบบทาส (Slavery) 2) ระบบวรรณะ(Caste System) 3) 
ระบบชนชั้นทางสังคม(Class System) และ 4) ระบบคุณธรรม (Meritocracy) (Nickerson, 2023) มีปัจจัยที่
ส่งผลต่อการแบ่งช่วงชั้นทางสังคม ได้แก่ เศรษฐกิจ สถานะทางสังคม เพศ ศาสนา และในปัจจุบันยังนับเรื่องความ
ทรงอิทธิพลในเครือข่ายสังคมออนไลน์ด้วย  

จะเห็นได้ว่าสังคมในยุคปัจจุบันไม่ได้ระบบฐานันดรศักดินาเน่ืองจากความเปลี่ยนแปลงแห่งยุคสมัย คนรุ่น
ใหม่มีความคิดเรื่องสิทธิ เสรีภาพและความเสมอภาคมากขึ้น จึงไม่ค่อยให้ความสำคัญกับเร่ืองเจ้าขุนมูลนายมากนัก 
หากแต่ให้ความสำคัญต่อความเท่าเทียมกันของมนุษย์มากกว่า การแบ่งช่วงชั้นทางสังคม(Social Stratification) 
เป็นระบบต่างๆพอจะสรุปได้ดังน้ี 
 1) ระบบทาส (Slavery System) คือ ระบบที่บุคคลทั่วไปจะยึดถือเอาบุคคลอื่นมาเป็นเสมือนทรัพย์สิน
ของตน สามารถจำหน่ายหรือใช้งานอย่างไรก็ได้โดยไม่มีสิทธิ์ปฏิเสธ  

2) ระบบฐานันดรหรือศักดินา (Estate or Feudal System) เป็นระบบสมัยเก่า กล่าวคือการจัดระดับ
ของคนในสังคมโดยกำหนดจากสิทธิในการครอบครองที่ดิน การแบ่งช่วงชั้นทางสังคมแบบน้ีปรากฎในสังคมของ
ยุโรป(สังคมฟิวดัล) สังคมญี่ปุ่น(สังคมโชกุน) และสังคมไทย (สังคมศักดินา) โดยมักจะได้รับการประทานที่ ดินจาก
พระมหากษัตริย ์ เป ็นการแจกจ่ายผลประโยชน์และอำนาจให้แก่บ ุคคลตามลำด ับแห่งฐานันดร ดัง น้ี 
พระมหากษัตริย์ เชื้อพระวงศ์ ขุนนาง พ่อค้า ชาวนา และทาสติดดิน 

3) ระบบวรรณะ (Caste System) คือ ระบบสังคมที่ประกอบด้วยกลุ่มบุคคลที่สืบเชื้อสายประเพณีตาม
แบบบรรพบุรุษ กล่าวคือมีการกำหนดกฎเกณฑ์ความสัมพันธ์กับคนต่างวรรณะ มีการสืบมรดกการประกอบอาชีพ
ตามบรรพบุรุษของตน  

4) ระบบชนชั้นทางสังคม (Class System) เป็นระบบสังคมเปิด(Open Society) กล่าวคือเป็นระบบที่
บุคคลมีอิสระเสรีภาพในการเปลี่ยนแปลงสถานภาพทางสังคมโดยเสรี แต่ทั้งนี้ก็ขึ ้นอยู่กับเหตุปัจจัยต่าง ๆ  เช่น 
ปัจจัยด้าน การศึกษา อาชีพ รายได้ อำนาจ เป็นต้น ซึ่งมีผลทำให้ผลทำให้บุคคลมีอภิสิทธิ์แตกต่างกันออกไป 
 อย่างไรก็ตาม ในสังคมส่วนใหญ่ โดยเฉพาะประเทศกำลังพัฒนา จะเห็นถึงความเหลื่อมล้ำทางสังคมที่มีอยู่
อย่างชัดเจน คนที่มีชาติตระกูล จะมีอำนาจและทรัพย์สินมาก จึงสามารถส่งบุตรหลานไปเรียนในสถานศึกษาชั้นนำ
ได้ ในขณะที่ชนชั้นกลางและชนชั้นล่างต้องใช้ความพยายามอย่างมากเพื่อที่จะได้โอกาสในการเปลี่ยนแปลง
สถานภาพทางสังคม (Tan & Damnoen, 2020) ทั้งนี้เนื ่องจากระบบของสังคมและการเมืองที่ไม่เปิดโอกาสให้
พวกเขามากพอ ปัจจัยดังกล่าวข้างต้น ถือว่าเป็นเคร่ืองชี้วัดสถานภาพทางสังคมของบุคคลในสังคมและกลายเป็น
ค่านิยมของสังคมโลกในยุคน้ี บุคคลในสังคมปัจจุบันจึงแข่งขันกันแสวงหาสิ่งเหล่าน้ีอย่างไม่หยุดยั้งเพื่อยกระดับ
สถานภาพทางสังคมของตนให้สูงขึ้น จนบางแห่งทำให้เกิดความขัดแย้งกันอย่างรุนแรง และมีผลออกมาเป็นความ
วุ่นวายของสังคม  



484 | การแบ่งช่วงชั้นทางสังคม : มุมมองของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูและพระพุทธศาสนา 

เน่ืองจากการแบ่งช่วงชั้นทางสังคมของแต่ละประเทศมีความหลากหลาย ผู้เขียนจึงได้เพิ่มเติมรายละเอียด
เรื่องการแบ่งช่วงชั้นในสังคมไทยและสังคมอินเดียเพื่อให้ได้ข้อมูลเชิงลึกของประเทศที่นับถือศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู
และศาสนาพุทธแล้วนำมาเป็นข้อมูลในการวิเคราะห์ต่อไป 
 
การแบ่งช่วงชั้นในสังคมไทย (Social Stratification in Thailand) 

จากประวัติศาสตร์ของชนชาติไทย การจัดระบบช่วงชั้นของสังคมไทยมีการเปลี่ยนแปลงตามยุคสมัยโดยมี
ผู้ปกครองในยุคสมัยน้ัน ๆ เป็นผู้กำหนดสถานภาพทางสังคมของประชาชน หลักการในการแบ่งช่วงชั้นส่วนใหญ่
มักจะมีสาเหตุมาจากการปกครองในสมัยน้ัน   
 1. สมัยส ุโขท ัย ใช ้การปกครองระบอบพ่อปกครองลูก ม ีความหมายเป็นนัยว ่าผ ู ้ปกครอง คือ
พระมหากษัตริย์สุโขทัยสมัยน้ันมองประชาชนเหมือนด่ังลูกหลาน ญาติมิตร เมื่อผู้ปกครองมีทัศนคติต่อประชาชน
เช่นนั้น การปกครองย่อมมีความห่วงใยใกล้ชิด ทั้งนี้อาจเป็นเพราะในสมัยนั้นยังมีประชากรจำนวนไม่มาก การ
ปกครองสามารถดูแลได้อย่างทั่วถึง  ย่อมมีผลต่อการแบ่งช่วงชั้นของสังคม กล่าวคือ แม้สุโขทัยมีลักษณะเดน่ที่
ราษฎรมีความใกล้ชิดกับพระมหากษัตริย์ในระบบที่เรียกว่า “พ่อปกครองลูก“ ก็ตาม แต่ความจำเป็นทางสังคม 
และความจำเป็นในด้านการรักษาความสงบ ในยามสงครามจึงทำให้ มีการจัดระเบียบสังคมขึ้น สังคมสุโขทัยอาจ
แบ่งเป็น 4  ชนชั้นคือ 
 1. พ่อขุน เป็นชนชั้นผู้ปกครอง ซึ่งมีคำเรียกเป็นคำอื่น ๆ เจ้าเมือง พระมหาธรรมราชา เป็นต้น  
 2. ลูกขุน เป็นข้าราชบริพาร ข้าราชการที่มีหน้าที่ช่วยปกครองเมืองหลวง หัวเมืองใหญ่น้อย และภายใน
พระราชสำนัก เป็นกลุ่มคนที่ใกล้ชิดได้รับความไว้วางใจจากเจ้าเมือง ให้ปฏิบัติหน้าที่บำบัดทุกข์ บำรุงสุขแก่ไพร่ฟ้า 
มักพบคำน้ีในศิลาจารึกลูกเจ้าลูกขุน  
 3. ไพร่ คือ สามัญชน ราษฎรทั่วไปที่อยู่ในราชอาณาจักร  
 4. ทาส เป็นชนชั้นที่ไม่มีอิสระในการดำรงชีวิตเยี่ยงสามัญชนหรือไพร่ ปัจจุบันยังเป็นที่ถกเถียงกันอยู่ว่าใน
สมัยสุโขทัยมีทาสหรือไม่ มีทาสชนิดใด 
 2. สมัยอยุธยา เริ่มมีการรวบรวมกำลังคนเป็นหมวดหมู่ และการบริหารบ้านเมือง  จึงมีการนำระบบศักดิ
นามาใช้ในการจัดระเบียบสังคมในสมัยอยุธยา ระบบศักดินาเป็นระบบการแบ่งชนชั้นของผู้คนในสังคมในสมัย
สมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ ในพ.ศ.1997 กำหนดให้บุคคลทุกประเภทในสังคมไทยมีศักดินาทุกคน นับต้ังแต่พระ
บรมวงศานุวงศ์ ขุนนาง ไพร่ ทาส พระสงฆ์ ยกเว้นพระมหากษัตริย์ ที่มิได้ระบุศักดินา เพราะเป็นพระเจ้าแผ่นดิน
อยู่แล้ว หมายถึงเป็นเจ้าของแผ่นดินทั้งหมด 
 พระมหากษัตริย์ ทรงเป็นทั้งเจ้าชีวิตและเจ้าแผ่นดิน มีอำนาจเด็ดขาดในการบริหารบ้านเมือง และออก
กฎหมาย การตัดสินคดี รวมทั้งการแต่งต้ังถอดยศ ศักดินาของเจ้านายและขุนนาง  
            พระบรมวงศานุวงศ์ คือเจ้านาย ที่รับราชการสนองพระมหากษัตริย์ บุคคลเหล่าน้ีได้รับเกียรติยศและ
อภิสิทธิ์มาแต่กำเนิด มีตำแหน่งสืบสายสกุลต่อกันมา เช่นเจ้าฟ้า พระองค์เจ้า หม่อมเจ้า หม่อมราชวงศ์ และ
หม่อมหลวง ตำแหน่งดังกล่าวเรียกว่า “สกุลยศ” 
   ขุนนาง คือผู้ที่รับราชการสนองพระเดชพระคุณพระมหากษัตริย์ ควบคุมดูแลไพร่หลวงและไพร่สม มี
ศักดินา 10,000-400 ในสมัยสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ มีการตราทำเนียบศักดินาขุนนาง ว่าด้วยยศ ราชทินนาม 
ตำแหน่ง ศักดินา เช่น กำหนดให้เจ้าพระยาจักรีศรีองครักษ์ ตำแหน่งคือสมุหนายก ศักดินาคือจำนวน 10,000 
หมายถึงยศคือเจ้าพระยา ราชทินนามคือจักรีศรีองครักษ์ ศักดินาคือจำนวน 10,000 ขุนนางมีอภิสิทธิ์หลาย
ประการ เช่น มีไพร่ไว้ในครอบครอง ไม่ต้องถูกเกณฑ์แรงงาน มีสิทธิ์เข้าเฝ้าเมื่อเสด็จออกว่าราชการ เป็นต้น 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 มีนาคม - เมษายน 2566 | 485 

 ไพร่ คือ พลเมืองสามัญชน ทั้งหญิง-ชาย มีศักดินาระหว่าง 10-25 ไพร่ต้องทำงานอุทิศแรงงานให้แก่รัฐ 
โดยไม่ได้ค่าตอบแทน เพราะถือเป็นหน้าที่ โดยมีมูลนายเป็นผู้ควบคุม ดังน้ัน ไพร่ทุกคนจึงต้องสังกัดมูลนาย 
สำหรับผู้หญิงที่ขึ้นทะเบียนไพร่มักได้รับยกเว้นไม่ต้องทำงาน ยกเว้นกรณีที่ทางราชการต้องการใช่งานในบางโอกาส  
ไพร่มีหลายประเภท โดยแบ่งตามสังกัดมูลนาย ได้แก่ ไพร่หลวง ไพร่สม ไพร่ส่วย 
 ทาส คือผู้ตกเป็นสินทรัพย์ของนายทาส รับใช้ทำงานโดยไม่ได้รับผลตอบแทน หากทำผิดอาจถูกลงโทษ 
เฆี่ยนตี แต่ไม่ได้กระทำถึงแก่ชีวิตเป็นกลุ่มคนที่มีศักดินาต่ำสุด คือ 5 ตามกฎหมายลักษณะทาส พ.ศ. 2191 แบ่ง
ทาสออกเป็น 7 ชนิด คือทาสสินไถ่ ทาสในเรือนเบี้ย ทาสที่ได้มาด้วยการรับมรดก ทาสที่ช่ วยไว้จากทัณฑ์โทษ ทาส
ท่านให้ ทาสที่ได้มาจากการช่วยให้พ้นจากความอดยาก ทาสเชลย 
  3. สมัยรัตนโกสินทร์ การจัดโครงสร้างชนชั้นทางสังคมยังใช้ระบบศักดินาเหมือนสมัยอยุธยาแต่มีจุด
เปลี่ยนที่สำคัญอันเป็นรอยต่อเชื่อมมาถึงปัจจุบันก็คือการประกาศเลิกทาส และเลิกระบบไพร่ 
 4. สังคมไทย พ.ศ. 2475-ปัจจุบัน การเปลี่ยนแปลงการปกครองจากระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ มา
เป็นระบอบประชาธิปไตย ใน พ.ศ. 2475 เป็นเรื่องสำคัญต่อการเปลี่ยนแปลงทางสังคม ดังจะเห็นได้จากประกาศ
หลัก 6 ประการ ของคณะราษฎร ที่เป็นแนวทางในการปกครอง ซึ่งประกอบเอกสาร ความสงบสุขภายในการบำรุง
สุขของราษฎรในทางเศรษฐกิจ การมีสิทธิเสมอภาค การมีเสรีภาพ และการศึกษา  
           โดยหลักการของระบอบประชาธิปไตย ซึ่งมีรัฐธรรมนูญเป็นกฎหมายสูงสุดของประเทศชาติ มีผลให้บุคคล
ในประเทศมีความเสมอภาคกันทั้งทางกฎหมายและมีเสรีภาพในการพูด การเขียน ที่ไม่ล่วงล้ำอธิปไตยผู้อื่น มีสิทธิ
เสรีภาพของประชาชน ได้รับการคุ้มครองตามกฎหมาย สิ่งเหล่าน้ีทำให้ระบบชนชั้นหมดไป 
 
การแบ่งช่วงชั้นในสังคมอินเดีย (Social Stratification in India) 

การแบ่งช่วงชั้นในประเทศอินเดียมีประวัติศาสตร์อันยาวนานซึ่งโดยส่วนใหญ่จะแบ่งช่วงชั้นเป็นระบบ
วรรณะ(Caste System)  แม้ว่าบางช่วงของประวัติศาสตร์จะมีการเปลี่ยนเป็นระบบอื่น ๆตามคำสั่งของผู้ปกครอง
สมัยน้ัน เช่น สมัยราชวงศ์โมกุลของศาสนาอิสลาม แต่ระบบวรรณะก็ยังฝังรากลึกในสังคมอินเดียคู่กับความเชื่อ
ทางศาสนาพราหมณ์-ฮินดูอย่างแยกกันไม่ออก  

ระบบวรรณะ(Caste System)  
Majumdar (1976) อธิบายเรื่องวรรณะว่าในสังคมฮินดู มีความเชื่อมั่นในหลักการที่ปรากฎในคัมภีร์

ฤคเวทในศาสนาฮินดูที่ว่าพระพรหมทรงสร้างพวกพราหมณ์จากพระโอษฐ์ สร้างนักรบ(กษัตริย์) จากพระพาหา
(แขน) สร้างพ่อค้า(แพศย์) จากพระอุทร(ท้อง) และทรงสร้างกลุ่มผู้รับใช้(ศูทร) จากพระเพลา(ขา)  

Hutton(1963)  อธิบายว่าวรรณะเป็นผลพวงมาจากความแตกต่างทางสรีระ 
 คำว่า วรรณะ ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน สามารถแปลได้หลายนัย ได้แก่ 1) สี เช่น เบญจ
วรรณ แปลว่า 5 สี 2) ผิว เช่น ขอให้เจริญด้วยวรรณะ มักใช้คู่กับคำว่าผิวพรรณ เป็น ผิวพรรณวรรณะ 3) ชั้นชน, 
ในสังคมฮินดูแบ่งคนออกเป็น 4 วรรณะ 4) หนังสือ เช่น วรรณกรรม วรรณคดี 

พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) (2532) อธิบายเรื่องวรรณะไว้ว่า คำว่า “วรรณะ” แปลว่า “สีผิว” ทำให้
สันนิษฐานว่า การแบ่งชั้นคนในระยะแรกคงถือตามสีผิว คำอีกคำหนึ่งที่คู ่กันมากับคำว่า “วรรณะ” ก็คือคำว่า 
“ชาติ” แปลว่า “กำเนิด” ซึ่งหมายความเล็งไปถึงเชื้อชาติหรือเผ่าพันธุ์ พิจารณาในแง่น้ี การแบ่งชนชั้นคงเกิดจาก
การแบ่งแยกพวกหมู่กันตามเผ่าพันธุ์ด้วย การแบ่งช่วงชั้นในสังคมตามระบบวรรณะของสังคมอินเดียนี้ เป็น
เคร่ืองมือสงวนและจำกัดสิทธิในการประกอบอาชีพและกิจการทั้งหลายต่างกับในสังคมอื่นซึ่งส่วนมากการประกอบ
อาชีพ และฐานะทางเศรษฐกิจอันเน่ืองด้วยอาชีพ เป็นเคร่ืองแบ่งชนชั้น 



486 | การแบ่งช่วงชั้นทางสังคม : มุมมองของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูและพระพุทธศาสนา 

 ประเวศ อินทองปาน (2564) อธิบายเรื่องระบบวรรณะว่าเกิดจากพวก “อริยะ” หรือ “อารยัน” เข้าไป
รุกราน และทำสงครามกับชนพื้นเมืองเจ้าของถิ่นเดิมในอินเดีย ซึ่งเรียกว่าพวก “มิลักขะ” (หรือทัสสยุ หรือทรา
วิฑ) ในยุคโบราณ เมื่อพวกอารยันโจมตีอินเดียของชาวทราวิฑจนชนะสงคราม จากน้ันก็มีการแต่งงานกันระหว่าง
ชาวอารยันและชาวทราวิฑมากขึ้นเรื่อย ๆ  จนทำให้ชาวอารยันซึ่งมีความภูมิใจในเชื้อชาติของตนเองมากเริ่มหา
วิธีการที่จะป้องกันไม่ให้ถูกกลืนชาติ เพราะถ้าปล่อยให้แต่งงานกันแบบน้ี ในไม่กี่ชั่วอายุคนก็จะไม่เหลือชาวอารยัน
แท้ พวกเขาจึงได้สร้างระบบกีดกันทางสังคม โดยห้ามไม่ให้พวกทราวิฑแต่งงานกับพวกอารยัน อ้างเหตุผลทาง
ศาสนาพราหมณ์-ฮินดูในการแบ่งวรรณะเป็น 4 วรรณะ เพื่อความบริสุทธิ์ของเชื้อชาติและเพื่อให้ง่ายต่อการ
ปกครอง โดยถือว่าแต่ละวรรณะเกิดจากอวัยวะของพระพรหมที่แตกต่างกันและมีหน้าที่ต่างกัน คือ 

1. วรรณะพราหมณ์ (Brahmins) เกิดจากพระโอษฐ์ของพระพรหม มีเคร่ืองแต่งกายสีขาว หมายถึงความ
บริสุทธิ์ มีหน้าที่สวดมนต์ ติดต่อกับพระเจ้า สั่งสอนศาสนา ประกอบพิธีกรรมแก่ทุกวรรณะ ศึกษาจดจำสืบต่อ
คัมภีร์ เป็นปุโรหิตให้คำปรึกษากับกษัตริย์ ใช้เคร่ืองแต่งกายสีขาว 

2. วรรณะกษัตริย์ (Kshatriyas) เกิดจากพระพาหาหรือแขนของพระพรหม ถือว่าสืบเชื้อสายมาจากพระ
อาทิตย์ มีเคร่ืองแต่งกายสีแดง หมายถึงนักรบ ทำหน้าที่สู้รบ ป้องกันหรือขยายอาณาจักร ปกครองบ้าน เมือง และ
เป็นพระเจ้าแผ่นดิน 

3. วรรณะแพศย์ (Vaishyas) เกิดจากพระโสณีหรือตะโพกของพระพรหม มีเคร่ืองแต่งกายสีเหลือง เป็น
พวกแสวงหาทรัพย์สมบัติ ได้แก่ พวกพ่อค้า คหบดี เศรษฐี ศิลปินและเกษตรกร 

4. วรรณะศูทร (Shudras) เกิดจากพระบาทของพระพรหม มีเคร่ืองแต่งกายสีดำหรือสีอื่น ๆที่ไม่ สดใส มี
หน้าที่เป็นกรรมกร ลูกจ้างผู้ใช้แรงงาน หรือทำงานบริการวรรณะอื่น ๆ ถือเป็นวรรณะที่ต่ำที่สุด 
ต่อมามี พวกนอกวรรณะเกิดขึ้น คือ “จัณฑาล” (Untouchable)  หรือ “ดาลิต” ถือเป็นวรรณะต่ำสุด เป็น พวก
ลูกที่เกิดจากพ่อแม่ต่างวรรณะแต่งงานกัน ถูกรังเกียจเหยียดหยาม คนวรรณะอื่นไม่คบค้าสมาคมด้วย  
 
มุมมองของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูที่มีต่อการแบ่งช่วงชั้นทางสังคม 

ศาสนาพราหมณ์-ฮินดูเป็นศาสนาเก่าแก่ที่เกิดมาก่อนศาสนาอื่น ๆ จึงมีประวัติศาสตร์ที่ เ น่ืองกับศาสนา
มากมาย ทั้งประวัติศาสตร์ของศาสนาตนเองและประวัติศาสตร์ที่เกี ่ยวข้องกับศาสนาอื่น ๆ เช่น ศาสนาพุทธ 
ศาสนายิว ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม เป็นต้น ประวัติศาสตร์อันยาวนานนี้เอง ทำให้มีความเปลี่ยนแปลงทาง
ความเชื่อ เทพเจ้า สิ่งศักด์ิสิทธิ์ ในหลายยุคหลายสมัย 

มุมมองของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูท่ีมีต่อระบบทาส  
Sharma (1958) อธิบายถึงคำว่า "dasa" ในศาสนาพราหมณ์โบราณยุคพระเวทว่าหมายถึง “ทาส” 

อย่างไรก็ตาม ความหมายของคำน้ีเป็นไปอย่างหลวมๆ ในคัมภีร์ฤคเวท ซึ่งอาจหมายถึงคนรับใช้ก็ได้ ทาสถูกมอบ
ให้เป็นของขวัญได้ ส่วนคำว่า dasi “ทาสี” หมายถึงกลุ่มทาสผู้หญิง ซึ่งมีความหมายทำนองว่าเป็น หญิงรับใช้ใน
บ้าน ส่วนภายหลังยุคพระเวท (600 ปีก่อนคริสตกาล) ชาวฮินดูบางส่วนมีมุมมองว่าทาสเป็นสัญญาณของความล้า
หลังและเห็นว่าควรให้สิทธิในทรัพย์สินแก่ทาสและยกเลิกการเป็นทาสทางพันธุกรรม ห้ามขายและจํานําเด็กเป็น
ทาส โดยได้มีการใช้ระบบใหม่แทนทาสโดยเรียกกลุ่มคนที่ใช้แรงงานว่า “ศูทร” ซี่งรับจ้างทั่วไป แม้กระน้ันพวก
ศูทรก็ไม่ได้รับการดูแลตามที่ควรจะเป็น จึงมีความเป็นอยู่ที่ยากลำบากคล้ายทาส  

มุมมองของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูท่ีมีต่อระบบศักดินา 
Sharma (2009) กล่าวถึงระบบศักดินาอินเดียว่าเป็นสังคมศักดินาที่ประกอบขึ้นเป็นโครงสร้างทางสังคม

ของอินเดีย ในสมัยราชวงศ์คุปตะจากเอเชียกลางยึดครองตอนเหนือของอินเดีย มีบทบาทสําคัญในการนําระบบ
ศักดินาและมาใช้ในอินเดีย คําว่า samanta  อันหมายถึงขุนนางศักดินา ถูกนํามาใช้กับผู้ที ่ได้รับที่ด ินหรือ

https://en.wikipedia.org/wiki/Dasa


วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 มีนาคม - เมษายน 2566 | 487 

ผู้ปกครองศักดินา หากขุนนางสามารถรบแล้วยึดครองภูมิภาคต่างๆได้ ก็จะนําไปสู่ตําแหน่งการบริหารระดบัสูง 
ระบบน้ีแพร่หลายในอินเดียจนถึงสมัยราชวงศ์โมกุลในศตวรรษที่ 16   คําว่าศักดินาในอินเดียจะมีความคล้ายคลึง
กับยุโรป กล่าวคือขุนนางถือครองที่ดินที่ได้รับจากกษัตริย์แล้วเข้าไปรับราชการทหารเพื่อรับใช้ราชสำนัก ข้าราช
บริพารจะเช่าที่ดินของขุนนาง ในขณะที่ชาวนามีหน้าที่ช่วยทำนา และอาศัยอยู่บนที่ดินของขุนนาง ใช้แรงงานเพื่อ
แลกกับการคุ้มครองทางทหารและได้รับส่วนแบ่งของผลผลิตตามสัญญา 

มุมมองของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูท่ีมีต่อระบบชนช้ัน 
เน่ืองจากระบบชนชั้นทางสังคม (Class System) ขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัยคือ ปัจจัยด้านชาติตระกูล, ระดับ

การศึกษา, อาชีพ, รายได้และอำนาจ ซึ่งเมื่อมาผนวกเข้ากับศาสนาพราหมณ์-ฮินดู จึงอยู่ในกรอบของระบบวรรณะ
ไปโดยปริยาย กล่าวคือถ้าแบ่งชนชั้นตามชาติตระกูล ชาวฮินดูก็จะรู้แก่ใจว่าตนเกิดในตระกูลใด หากเกิดในตระกูล
พราหมณ์ก็ต้องเป็นพราหมณ์ไปตลอด ทำนองเดียวกันกับการแบ่งชนชั้นตามอาชีพก็ไม่พ้นที่จะอยู่ในกรอบใหญ่คือ
ระบบวรรณะเช่นกัน ดังน้ัน ระบบชนชั้นทางสังคมของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูก็จะผสมกลมกลืนไปกับระบบวรรณะ
จนยากจะแยกแยะออกจากกัน มุมมองที่ชาวฮินดูมีต่อระบบชนชั้นก็จะคล้ายๆกับมุมมองที่มีต่อระบบวรรณะ 

มุมมองของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูท่ีมีต่อระบบวรรณะ 
เน่ืองจากศาสนาพราหมณ์-ฮินดูเป็นศาสนาที่มีประวัติศาสตร์ที่ยาวนาน การจะอธิบายเรื่องระบบวรรณะ

จึงต้องอธิบายทั้งมุมมองสมัยโบราณและมุมมองในสมัยปัจจุบัน รวมถึงมุมมองของศาสนาพราหมณ์ซึ่งอาจจะ
เหมือนหรือแตกต่างจากมุมมองของศาสนาฮินดูก็ได้ ในยุคอินเดียโบราณ หากศาสนิกคนใดต้องการจะติดต่อกับ
พระเจ้าต้องผ่านพราหมณ์เท่าน้ัน เหตุน้ีทำให้พราหมณ์มีสถานะที่สูงอยู่ในสังคมในมุมมองของชาวอินเดียที่ นับถือ
ศาสนาพราหมณ์มายาวนาน ต่อมาเมื่อชนเผ่าอารยันค่อยๆรุกรานชาวทราวิเดียนซึ่งเป็นชนเผ่าด้ังเดิมในประเทศ
อินเดีย จึงสร้างระบบวรรณะขึ้นมา หากใครแต่งงานข้ามวรรณะจะมีผลทำให้ลูกที่เกิดมาอยู่ในสถานภาพที่ต่ำที่สุด
ในสังคมที่เรียกว่า จันฑาล นักปราชญ์สันนิษฐานว่า พวกนักบวช นักรบและพ่อค้า เผ่าอารยัน ได้กลายมาเป็นคน
วรรณะกษัตริย์ พราหมณ์และแพศย์ พวกทาสของอารยันได้กลายมาเป็นวรรณะศูทร ส่วนพวกเจ้าถิ่นชมพูทวีปแต่
เดิม และชนเผ่าล้าหลังอื่นๆ เป็นพวกนอกวรรณะก่อน และค่อยๆ ถูกจัดรวมเข้าในวรรณะต่ำ  (ประเวศ อินทอง
ปาน, 2564) 

Sonawani (2017) ได้ทำการศึกษาว่ามีนักวิชาการชาวฮินดูโบราณมองว่าแนวคิดการแบ่งช่วงชั้นทาง
สังคมว่าในสมัยอินเดียโบราณไม่เหมือนกับแนวคิดของชาวฮินดูในปัจจุบัน เพราะเมื่อ 7000 กว่าปีก่อน คนอยู่กัน
เป็นกลุ่มโดยมีความเชื่อของตนเอง กลุ่มฮินดูโบราณไม่มีปัญหาเร่ืองชนชั้นแต่กลุ่มพระเวท(พราหมณ์)พยายามจะมี
อิทธิพลเหนือกลุ่มอื่นๆ จึงสร้างความเชื่อเรื ่องพระอิศวรและเทพเจ้าองค์อื ่นๆขึ้นมา  จนเกิดความเข้าใจที่ผิด
เกี่ยวกับระบบการแบ่งช่วงชั้น ทั้งนี้เพราะระบบวรรณะ(Varna system) ของศาสนาพราหมณ์(Vedic religion)
แบ่งคนตามการเกิดคือเกิดอยู่วรรณะใดก็อยู่วรรณะน้ันๆตลอดชีวิต ขณะที่ Caste system ของศาสนาฮินดูโบราณ
(Hindu religion) แบ่งคนตามพื้นฐานอาชีพ(ความถนัดที่แตกต่างกัน) จึงสามารถเปลี่ยนแปลงอาชีพไปอยู่กับกลุ่ม
อื่นได้โดยไม่ต้องถูกบังคับให้อยู่กับกลุ่มเดิม นับเป็นความผิดพลาดของนักการศาสนาบางคนในยุคโบราณที่เหมา
รวมศาสนาพราหมณ์และศาสนาฮินดูว่าเป็นศาสนาเดียวกัน ซึ่งสมมติฐานเรื่องว่าพระเวทเป็นแหล่งกำเนิดของ
ศาสนาฮินดูโบราณน้ันไม่ถูกต้องเพราะรากฐานที่มาของสองศาสนาน้ีแตกต่างกัน หากแต่ปัจจุบันทั้งสองศาสนาถูก
เหมารวมกันเป็นศาสนาที่เรียกว่าศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
 ระบบวรรณะในสมัยโบราณ(Varna system) เป็นการกำหนดเด็กที่เกิดมาในทันทีว่าต้องอยู่ในวรรณะน้ัน
ตลอดชีวิต แม้เด็กคนน้ันจะมีสติปัญญาความสามารถมากเพียงใด ก็ไม่สามารถทำหน้าที่อื่นได้ คล้ายด่ังโดนคำสาป
ให้อยู่ในสถานภาพที่ไม่ได้เลือกไปจนตลอดชีวิต โดยสามัญสำนึกทั่วไป มนุษย์ทุกคนไม่มีใครต้องการอย ู ่ใน



488 | การแบ่งช่วงชั้นทางสังคม : มุมมองของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูและพระพุทธศาสนา 

สถานภาพขั้นต่ำในสังคม ต่างก็ต้องการมีชีวิตที่เจริญรุ่งเรือง มีทรัพย์สินเงินทอง มีความสะดวกสบายในชีวิต แต่
ระบบวรรณะกลับสะกดคนเหล่าน้ันไม่ให้มีโอกาสจะพัฒนาคุณภาพชีวิตของตน  
 สมหวัง แก้วสุฟอง (2559) อธิบายถึงมุมมองของวรรณะต่ำที่มีต่อระบบวรรณะว่า ไม่เป็นธรรมกับคนใน
สังคม ชาวฮินดูจำนวนมากย่อมรู้สึกว่าไม่ต้องการจะทนอยู่กับระบบวรรณะ ดังน้ัน หากไม่อยากอยู่กับระบบ
วรรณะอีกต่อไปก็ต้องเปลี่ยนศาสนาที่ตนนับถือไปเป็นศาสนาอื่น ตัวอย่างที่ชัดเจนก็คือ ดร. บี. อาร์. อัมเบดการ์ 
ซึ่งเกิดในวรรณะจัณฑาล เป็นตัวแทนมุมมองแบบอสารัตถนิยม และเป็นตัวแทนแนวคิดแบบพุทธ รู้สึกถึงความไม่
เป็นธรรมในสังคม มองว่าระบบวรรณะผิดมาตั้งแต่ต้น จึงต้องทำการทำลายระบบวรรณะทั้งระบบเพื่อที่มนุษย์จะ
ได้พัฒนาตนเองให้ดีที่สุดโดยไม่มีเรื่องวรรณะมาเป็นอุปสรรค  
 ดร. บี. อาร์. อัมเบดการ์ ยังเป็นผู้ชักชวนชาวอินเดียที่นับถือศาสนาพราหมณ์-ฮินดูให้หันมานับถือ
พระพุทธศาสนาจำนวนมาก ทำให้บุคคลเหล่าน้ันมีสิทธิที่จะใช้ความรู้ความสามารถของตนเองอย่างเต็มที่ หาก
บุคคลใดพัฒนาตนเองได้ดีก็ย่อมมีโอกาสที่จะเข้าถึงการศึกษาขั้นสูง อาชีพที่ดี ทรัพย์สินเงินทอง และยังสามารถทำ
ให้ครอบครัวของตนมีคุณภาพชีวิตที่ดีโดยไม่ต้องถูกกดด้วยระบบวรรณะอีกต่อไป  
 ในขณะเดียวกัน มหาตมะคานธีซึ่งเป็นตัวแทนของชาวฮินดูซึ่งอยู่ในวรรณะสูงและเป็นนักปราชญ์สารัตถ
นิยมก็มองว่าระบบวรรณะคือการแบ่งงานให้คนในสังคมช่วยกันทำตามความถนัด แต่หลักการน้ีถูกบิดเบือนโดยผู้ที่
ต้องการเอาเปรียบคนส่วนใหญ่ในสังคมจึงเอาระบบวรรณะมาอ้าง คานธีจึงแก้ไขด้วยการปฏิรูปแนวความคิดเรื่อง
วรรณะให้ผู้คนกลับไปหาจิตวิญญาณด้ังเดิมที่แท้จริงของระบบวรรณะ  
 Sharma (2008) ยังได้อธิบายถึงที่มาของการแบ่งวรรณะของอินเดียในปัจจุบันว่า ไม่เหมือนการจัด
ระเบียบสังคมของชาวฮินดูในอดีตซึ่งทำโดยฤาษี ซึ่งสมัยน้ันถือเป็นการสร้างสังคมโดยให้ทุกวรรณะช่วยกันเสมือน
อวัยวะต่างๆในร่างกายที่ช่วยกันทำงาน ไม่มีส่วนใดเหนือหรือด้อยกว่ากัน ในภควัทคีตา XVII.41 ได้รจนาว่าวรรณะ
ถูกสร้างขึ้นโดยพระกฤษณะตามความแตกต่างของคุณสมบัติและการกระทำของคน ในส่วนของมหาภารตะ(12. 
188)ได้กล่าวว่าไม่มีใครสูงหรือต่ำด้วยชาติกำเนิดและอาตมัน วิญญาณสามารถก้าวผ่านการฝึกฝนทางจิตวิญญาณ
ผ่านสังสารวัฏ สิ่งมีชีวิตที่สร้างขึ้นเขาแบ่งออกเป็นวรรณะตามความถนัดเท่าน้ัน แม้แต่นักปราชญ์ฮินดูที่ยิ่งใหญ่
หลายคนก็มาจากชาติกำเนิดที่ต่ำต้อย Raj Pandit Sharma มองว่าระบบชนชั้นวรรณะของอินเดียถูกสร้างภาพว่า
เป็นความเลวร้ายเพื่อจัดการกับศาสนาฮินดู โดยมีกลุ่มชาวมุสลิม, ชาวอังกฤษ, มิชชันนารีของศาสนาคริสต์, นัก
ประวัติศาสตร์, คอมมิวนิสต์, นักการเมือง, นักข่าวและกลุ่มนักเศรษฐศาสตร์สังคมอยู่เบื้องหลัง ดังน้ัน ระบบจารีต
วรรณะด้ังเดิมที่ดีงามของอินเดียอาจจะสูญสิ้นไปเมื่อต้องเผชิญกับการกระทบที่รุนแรงจากยุคสมัยที่เปลี่ยนไปอย่าง
รวดเร็ว 
 แม้ว่าในทางนิตินัยไม่มีการกำหนดระบบวรรณะในกฎหมายของอินเดียแล้ว และนักวิชาการพยายาม
อธิบายถึงบริบทของระบบวรรณะว่ามีผลพวงมาจากสิ่งต่างๆดังที่กล่าวมาข้างต้น แต่ในทางพฤตินัยระบบวรรณะยัง
ฝังรากลึกในสังคม ทำให้ชาวอินเดียที่เคร่งครัดในศาสนายังยึดมั่นในระบบวรรณะเหมือนดังสมัยยุคพระเวท โดยจะ
สามารถพบเห็นความเป็นอยู่แบบวรรณะได้ชัดเจนมากในชนบทของอินเดีย  

อน่ึง ศาสนาพราหมณ์-ฮินดูมีการปรับเปลี่ยนให้เข้ากับยุคสมัย เพื่อความคงอยู่ของศาสนา เช่นปรับเปลี่ยน
ลักษณะของการใช้ภาษาในศาสนาและลักษณะของเทพเจ้าที่นับถือ ปรับปรุงคำสอนให้เหมาะสมกับความต้องการ
ของคนที่หลากหลาย และนักวิชาการชาวฮินดูต่างช่วยกันทำงานวิจัยเพื่อสนับสนุนเหตุผลเร่ืองระบบวรรณะ สิ่ง
เหล่าน้ีอาจเป็นเหตุผลที่ทำให้ศาสนา พรามณ์-ฮินดู ยังคงได้รับความนับถือจากประชาชนในอินเดียจำนวนมาก  
 
มุมมองของพระพุทธศาสนาที่มีต่อการแบ่งช่วงชั้นทางสังคม 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 มีนาคม - เมษายน 2566 | 489 

การวิเคราะห์มุมมองของพระพุทธศาสนาที่มีต่อการแบ่งช่วงชั้นทางสังคมจึงเป็นการมองภาพในสมัย
พุทธกาลซึ่งพระพุทธองค์ทรงอยู่ในสังคมอินเดียเมื่อสองพันกว่าปีที่ผ่านมา สังคมสมัยน้ันมีทั้งระบบทาส ระบบศักดิ
นา ระบบชนชั้น และระบบวรรณะ 

พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) (2532) กล่าวถึงสาเหตุว่าเน่ืองด้วยพระพุทธศาสนาอุบัติขึ้นท่ามกลาง
สังคมที่เชื่อถือและดำเนินชีวิตตามหลักศาสนาพราหมณ์ และหลักคำสอนจำนวนมากในพระพุทธศาสนาเกิดขึ้น
ด้วยความมุ่งหมายที่จะแก้ไขความเชื่อถือตามหลักศาสนาพราหมณ์ ดังน้ัน การศึกษาพระพุทธศาสนาโดยวิธี
เปรียบเทียบกับคำสอนในศาสนาพราหมณ์ จึงช่วยให้เข้าใจคำสอนในพระพุทธศาสนาได้ชัดเจนยิ่งขึ้น 

มุมมองของศาสนาพุทธท่ีมีต่อระบบทาส  
ในตําราทางพระพุทธศาสนาภาษาบาลี พบว่ามีคำว่าทาสอยู่หลายแห่ง ดังพจนานุกรมภาษาบาลี(The 

Pali Text Society's Pali-English dictionary) ได้รับการแปลโดย Davids and Stede (1925) คำว่า Amaya-
dasa  หมายถึง "ทาสโดยกําเนิด" Kila-dasa แปลว่า "ทาสซื้อมา" อย่างไรก็ตามคำว่า dasa ในตําราโบราณอาจ
หมายถึง "คนรับใช้"  

สมัยพุทธกาลมีทาสและทาสีตามที่ปรากฏในพระไตรปิฎกดังเช่นในพระวินัยปิฎกเล่มที่ 4 มหาวรรค 
กล่าวถึงทาสคนหน่ึงหนีไปบวชกับพระภิกษุ จนเป็นเหตุให้เจ้าของทาสไม่พอใจ พระพุทธองค์จึงทรงบัญญัติห้าม
พระภิกษุบวชให้ทาสที่เจ้านายไม่อนุญาต หากรูปใดบวชให้ทาส ต้องอาบัติทุกกฎ 

จากเหตุการณ์น้ี อาจกล่าวได้ว่าแม้พระพุทธองค์จะให้โอกาสคนทุกวรรณะเข้ามาบวช แต่หากพระศาสนา
ถูกติเตียนโดยประชาชน พระองค์ก็ทรงปรับปรุงเพื่ออนุเคราะห์สังคมไม่ให้เกิดการกระทบกับงานเผยแผ่ศาสนา 
อย่างไรก็ตาม ทาสหรือทาสีก็สามารถบรรลุธรรมได้หากปฏิบัติตามหลักอริยสัจ 4 ดังจะเห็นได้จากการที่นางทาสีได้
ฟังธรรมจากพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแล้วได้บรรลุธรรมเช่นกันกับคนที่อยู่ในสถานภาพอื่นๆ ดังตัวอย่างของปุณณิกา
เถรี ใน ปุณณิกาเถรีคาถา อรรถกถา ขุททกนิกาย เถรีคาถา โสฬสกนิบาตเรื่องมีอยู่ว่า... 

    ในสมัยพระผู้มีพระภาคพระสมณโคดม ท่านเกิดเป็นทาสีในบ้านของท่าน อนาถบิณฑิกเศรษฐี เมื่อได้
ฟังมหาสีหนาทสูตรแล้ว ท่านก็บรรลุมรรคผลเป็น พระโสดาบัน แต่การบรรลุมรรคผลน้ันไม่มีใครทราบ ภายหลังได้
แสดงธรรมให้พราหมณ์ซึ่งเป็นผู้ถือการอาบน้ำล้างบาปได้รู้อริยมรรค ทำให้อนาถบิณฑิกเศรษฐียกย่องในคุณธรรม 
อนุญาตให้ท่านเป็นอิสระและอนุญาตให้บวชเป็นภิกษุณี ภายหลังก็ได้บรรลุเป็นพระอรหันต์ 

 
มุมมองของพุทธศาสนาท่ีมีต่อระบบศักดินา, ระบบชนช้ันและระบบวรรณะ 
เน่ืองจากระบบศักดินาและระบบชนชั้น มีระบบวรรณะครอบคลุมอยู่ กล่าวคือในสมัยพุทธกาลสังคมสมัย

น้ันเป็นระบบวรรณะ ถีงแม้จะมีศักดินาและชนชั้นอยู่บ้างแต่ก็ผนวกรวมอยู่กับระบบวรรณะ การวิเคราะห์มุมมอง
ของพระพุทธศาสนาจึงมองไปที่ระบบหลักคือระบบวรรณะแล้ววิเคราะห์รวมกันเป็นเรื่องเดียว 

เจ้าชายสิทธัทถะทรงประสูติอยู่ในตระกูลของเจ้าศากยวงศ์ซึ่งถือว่าเป็นวรรณะกษัตริย์ ในพระราชวังย่อม
มีทาสและทาสีมากมาย พระองค์ได้ถูกหล่อหลอมมาด้วยระบบวรรณะ มีชีวิตความเป็นอยู่ที่สะดวกสบายอย่างยิ่ง 
หากจะดำรงวรรณะแห่งความสะดวกสบายน้ีไปจนวาระสุดท้ายของชีวิต ก็นับเป็นเรื่องปกติที่บุคคลที่อยู่ในวรรณะ
กษัตริย์จะพึงมีพึงได้ แต่เจ้าชายกลับสละฐานันดรต่าง ๆ ทั้งหมด เพราะทรงมองเห็นว่ าความสะดวกสบายที่ทรง
ได้รับเป็นเพียงของชั่วคราว ไม่ได้มีความยั่งยืน ไม่ใช่ทางพ้นทุกข์  จึงทรงเสด็จออกไปจากเคร่ืองร้อยรัดทั้งปวงเพื่อ
หาหนทางพ้นทุกข์ที่แท้จริง 

ความทุกข์ที่เจ้าชายได้พบเห็นเมื่อเสด็จออกนอกพระมหาราชวัง คือ คนแก่ คนเจ็บ คนตาย โดยไม่ว่าคนผู้
น้ันจะอยู่ในวรรณะใด ต่างก็ต้องแก่ ต้องเจ็บ ต้องตาย ไม่มีวรรณะใดหนีพ้นสัจธรรมข้อน้ีได้เลย แม้ตัวของพระองค์

https://www.abebooks.com/book-search/author/pali-text-society-london-england-davids-t-w-rhys-thomas-william-rhys-stede-william-1921?cm_sp=det-_-srp-_-author


490 | การแบ่งช่วงชั้นทางสังคม : มุมมองของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูและพระพุทธศาสนา 

เองสักวันก็ต้องเป็นเช่นน้ัน สิทธิพิเศษที่ทรงได้รับจากวรรณะกษัตริย์ไม่สามารถทำให้พระองค์พ้นทุกข์ได้ จึงทรง
ค้นหาหนทางพ้นทุกข์จนกระทั่งได้ตรัสรู้ธรรมเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า หลุดพ้นจากความทุกข์อย่างสิ้นเชิง 
  เมื่อพระองค์ตรัสรู้ธรรมแล้ว ทรงเห็นว่าบุคคลที่อยู่ในชนชั้นวรรณะใดก็ตาม หากทำดีย่อมถือว่าเป็นคนดี 
ทำชั่วย่อมถือว่าเป็นคนชั่ว หรืออาจกล่าวได้ว่าพระพุทธศาสนาไม่ใด้ให้ความสำคัญกับการจัดช่วงชั้นทางสังคม แต่
ให้ความสำคัญกับการกระทำดีและชั่วของคนว่าเป็นตัวชี้วัดถึงคุณค่าของบุคคล และหากบุคคลใดปฏิบัติได้ถูกต้อง
ตามหลักอริยสัจ 4 ได้ครบถ้วน ย่อมสามารถหลุดพ้นจากความทุกข์เหมือนพระองค์ได้เช่นกันไม่ว่าจะเป็นระบบ
ทาส ระบบศักดินา ระบบวรรณะและระบบชนชั้น เป็นการแสดงให้เห็นมุมมองที่มีต่อมนุษย์ทุกคนว่ามีความเสมอ
ภาคกัน ตกอยู่ในกฎไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตาเหมือนกัน และมีสิทธิที่จะหลุดพ้นจากความทุกข์เสมอ
ภาคกันหากปฏิบัติหลักอริยมรรคมีองค์ 8 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) แต่อย่างไรก็ตาม พระพุทธศาสนา
ไม่ปฏิเสธความแตกต่างกันในเรื่องฐานะ ความเป็นอยู่ของคนในสังคม   

พุทธวิธีดังกล่าวมาน้ี ช่วยให้สังคมสงฆ์อยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข พระภิกษุทุกรูปต่างต้องปลงผมและหนวด
เหมือนกัน นุ่งห่มผ้าจีวรเหมือนกัน มีวัตรปฏิบัติที่เหมือนกันตามพระธรรมวินัย สิ่งที่ทำให้พระภิกษุสามารถอยู่ใน
พระธรรมวินัยได้ก็คือวัตถุประสงค์ที่ชัดเจนในตอนอุปสมบทคือเพื่อสลัดกองทุกข์และทำพระนิพพานให้แจ้ง ความ
เป็นอยู่แบบพระสงฆ์แม้จะไม่มีความสะดวกสบายทางกายเท่ากับสมัยเป็นฆราวาส แต่ก็มีความสุขทางใจที่เกิดจาก
การปฏิบัติสมาธิวิปัสสนา (พระปลัดสมหวัง ศรีเพ็ญ และ วิโรจน์ คุ้มครอง, 2565) ความสุขสงบที่เกิดจากภายในใจ
นี้เอง ส่งผลให้มีผู ้ที่ขออุปสมบทเป็นพระภิกษุมากขึ้นเรื่อย ๆ  นอกจากนั้น ก็ยังมีประชาชนที่ไม่ได้อุปสมบทแต่
เลื่อมใสในคำสอนของพระพุทธเจ้าได้แสดงตนเป็นพุทธมามกะผู้ถือเอาพระรัตนตรัยเป็นที่พึ่งเป็นจำนวนมาก 

พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้เคยตรัสถึงเรื ่องวรรณะไว้ในพระสูตรที่ชื ่อว่า “อัคคัญญสูตร” ซึ่งกล่าวถึง  
พระศาสดาถามสามเณร 2 รูปที่เคยอยู่ในตระกูลพราหมณ์แล้วออกบวชเป็นบรรพชิตในพระพุทธศาสนา สามเณร
จึงถูกพราหมณ์ทั้งหลายตำหนิ สิ่งที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงอธิบายหมายถึงทุกวรรณะไม่ได้เกิดจากส่วนหน่ึงส่วน
ใดของพระพรหมทั้งสิ้น แต่เกิดจากการคลอดออกจากครรภ์มารดา สิ่งน้ีเป็นเคร่ืองยืนยันว่าพระสัมมาสัมพุทธเจ้า
ไม่ได้เป็นอวตารหนึ่งของพระนารายณ์อย่างแน่นอน เพราะพระองค์ทรงปฏิเสธความเป็นเทพเจ้าของศาสนา
พราหมณ์อย่างชัดเจน และเกณฑ์การตัดสินความสูงหรือต่ำของสถานภาพทางสังคมของบุคคล ไม่ได้ขึ้นอยู่กับว่า
คนผู้น้ันอยู่วรรณะใด แต่ขึ้นอยู่กับการกระทำเขา หากเป็นวรรณะสูงแต่ยังฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ ประพฤติผิดในกาม 
พูดเท็จอยู่ ก็ไม่ถือว่าเป็นคนดี ตรงกันข้ามกับบุคคลที ่เก ิดในวรรณะต่ำ แต่หากทำกรรมดีก็ถ ือว ่าเป็นคนดี 
นอกจากน้ี การที่มนุษย์มีร่างกายผิวพรรณต่างกัน ฐานะต่างกันไม่ได้เกิดจากใครกำหนดแต่เกิดจากกรรมหรือการ
กระทำของบุคคลผู้น้ันเอง พระองค์ไม่ได้สรรเสริญคนโดยชาติกำเนิด, ชื่อ, ตระกูล, ทรัพย์สิน, อาชีพหรือวรรณะ 
แต่พระองค์สรรเสริญผู้ที่เข้าใจในเร่ืองกรรมและต้ังใจทำกรรมดีจนหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดแล้วว่าเป็น 
“พราหมณ์”ที่แท้จริง  

  
สรุป 

การแบ่งช่วงชั้นทางสังคมเกิดขึ้นด้วยเหตุที ่มีคนมาอยู่รวมกันเป็นกลุ่ม จึงเป็นธรรมชาติที ่จะต้องมีการ
จัดระบบทางสังคมเพื่อให้อยู่ร่วมกันได้ บางสังคมตัดสินให้ผู้มีพละกำลังเข้มแข็งมากเป็นผู้นำ บางสังคมเลือกให้ผู้ที่
ได้รับการยอมรับจากคนส่วนใหญ่มาเป็นผู้นำ การกำหนดช่วงชั้นมักจะทำให้เกิดความไม่เท่าเทียมกัน เช่น ระบบ
ทาสคือการริดรอนสิทธิความเป็นมนุษย์ให้อยู่ในระดับของสัตว์หรือสิ่งของ ส่วนระบบศักดินาก็เป็นการยก
ผลประโยชน์ส่วนใหญ่ของชาติให้ชนชั้นปกครอง ผลคือเกิดการต่อต้านจากคนส่วนใหญ่ในสังคมจนกระทั่งมีการ
เปลี่ยนแปลงการปกครองดังจะเห็นได้จากประวัติศาสตร์ของทุกประเทศทั่วโลก ส่วนระบบชนชั้นก็ทำให้เกิดกลุ่มที่
ใช้อำนาจของชนชั้นที่ตัวเองเหนือว่าทางด้านเศรษฐกิจ สังคมและการเมือง เอารัดเอาเปรียบคนที่มีชนชั้นต่ำกว่า 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 มีนาคม - เมษายน 2566 | 491 

ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู เป็นศาสนาที่เก่าแก่จึงมีประวัติศาสตร์ที่ยาวนาน สิ่งที่โดดเด่นกว่าศาสนาอื่นก็คือ
เรื่องระบบวรรณะที่ดูเหมือนจะผนวกเอาระบบทาส ระบบศักดินาและระบบชนชั้นเข้าไปด้วย จนทำให้สังคมของ
ประเทศที่นับถือศาสนาพราหมณ์-ฮินดู มีความเป็นอยู่ด้วยรากฐานแห่งวรรณะซึ่งแนบแน่นอยู่ในสามัญสำนึก
ของศาสนิก แม้ในปัจจุบันจะไม่มีการแบ่งวรรณะตามกฎหมายแต่สิ่งที่น่าประหลาดใจก็คือคนส่วนใหญ่ในสังคมก็ยัง
ยึดติดกับระบบวรรณะอยู่ แสดงให้เห็นถึงมุมมองด้านความศรัทธาในศาสนาว่ามีอานุภาพมากกว่าการบังคับใช้
กฎหมายหรือจารีตประเพณี มุมมองที่ชาวฮินดูมีต่อระบบวรรณะจึงเป็นเหมือนสามีภรรยาที่แต่งงานกันมาหลายปี 
แม้จะไม่ชอบบางอย่างแต่ก็ขออยู่ด้วยกันจนวันตาย ยกเว้นบางคนซึ่งอยู่ในวรรณะต่ำจนรู้สึกว่าไม่ยุติธรรมจนเริ่มหา
ทางออกจากระบบวรรณะไปนับถือศาสนาอื่นที่มีเหตุผลมากกว่า 
 ในส่วนของพุทธศาสนามีมุมมองว่าแม้มนุษย์ทุกคนจะมีความแตกต่างกัน แต่มีสิ่งที่เหมือนกันคือทุกคน
ล้วนมีร่างกายและจิตใจ พระพุทธศาสนามีหลักปฏิบัติเพื่อให้จิตใจสงบ เมื่อใดที่มนุษย์ทำจิตให้สงบจนมองเห็นโลก
และชีวิตตรงไปตามความเป็นจริง คือเห็นว่ามนุษย์ทุกคนเสมอภาคกันคือเป็นเพื่อนร่วมทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย  
เมื่อปล่อยวางความยึดมั่นถือมั่น จิตใจย่อมบริสุทธิ์และเกิดความเมตตาต่อทุกชีวิต เลิกคิดเบียดเบียน เลิกเอารัดเอา
เปรียบ เลิกรังเกียจผู้อื่น จะมีแต่ความปรารถนาอยากให้ผู้อื่นพ้นจากความทุกข์  หากทุกศาสนาให้ความสำคัญกับ
การฝึกจิตใจให้สงบและเป็นสัมมาสมาธิ จะกลายเป็นศาสนาสากล (Cosmic Religion) ที่มีคำสอนสากลคือการฝึก
จิตให้หลุดพ้นจากความทุกข์ เมื่อมนุษย์เข้าถึงความสุขภายในจิต ความขัดแย้งที่เกิดจากการแบ่งชนชั้นวรรณะย่อม
หมดไป 
 
เอกสารอ้างอิง  
 
จำนงค์ อดิว ัฒนสิทธิ์ . (2542). พ ุทธศาสนากับการจัดลำดับช่วงชั ้นทางสังคม . วารสารสังคมศาสตร์และ

มนุษยศาสตร์, 25(2), 6-27. 
ชวัลวิทย์ อรุณปราการ, นวลวรรณ พูลวสุพลฉัตร และ สรวิชญ์ วงษ์สอาด. (2565). การใช้บารมี 10 ในการพัฒนา

ตนเองและสังคม. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 4(1), 49-56 
นิสาพร วัฒนศัพท์, ฐานิดา บุญวรรโณ และ ศิวาภรณ์ ไชยเจริญ. (2559). ช่วงชั้นทางสังคม ความไม่เท่าเทียมกัน

ทางสังคมและการอธิบายถึงความเป็นประชากรกลุ่มเปราะบางในสังคม. วารสารวิจัยระบบสาธารณสุข, 
10(4), 362-376. 

ประเวศ อินทองปาน. (2564). ศาสนาเชิงวิเคราะห์และเปรียบเทียบ. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัย 
เกษตรศาสตร์. 

ผจงจิตต์ อธิคมนันทะ.  (2523). การจัดลำดับช่วงชั้นทางสังคม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 
พระปลัดสมหวัง ศรีเพ็ญ และ วิโรจน์ คุ้มครอง. (2565). การวิเคราะห์ทุกข์ในอฆมูลสูตรที่มีความสัมพันธ์ต่อการ

เจริญวิปัสสนาภาวนา. วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 5(2), 654-663. 
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2532). พุทธศาสนากับสังคมไทย. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโกมลคีมทอง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539).  พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมหวัง แก้วสุฟอง. (2559). ระบบวรรณะ ปัญหาและทางออกในมุมมองของมหาตมะ คานธี และ ดร.บี.อาร์.

อัมเบดการ์. วารสารปณิธาน, 12(2), 121-139. 
Brennan C. (2018). Max Weber on Power & Social Stratification: An Interpretation & Critique. New 

York: Routledge 



492 | การแบ่งช่วงชั้นทางสังคม : มุมมองของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูและพระพุทธศาสนา 

Davids, T., & Stede, W. (1921). The Pali Text Society's Pali-English Dictionary. London: True world 
book. 

Hutton J. K. (1963). Caste and Race in India. Bombay: Popular Prakashan.  
Kerbo, H. R. (2000) .  Social Stratification and Inequality; Class Conflict in Historical, Comparative 

and Global Perspective. New York: McGraw-Hill. 
Majumdar, R. C. (1976). Advanced History of India. New York: Macmillan Company. 
Sharma, R. (1958) .  Aspect of Political Idea and Institutions in Ancient India. Patna: Macmillan 

India. 
Sharma, R. (2009). Indian Feudalism, C. AD 300-1200. Patna: Macmillan India. 
Sonawani, S. (2017). The Origins of the Caste System a New Perspective. Pune: Pushpa Prakashan. 
Tan, C. C., & Damnoen, P. S. (2020). Buddhist Noble Eightfold Path Approach in the Study of 

Consumer and Organizational Behaviors. Journal of MCU Peace Studies, 8(1), 1–20. 
William, M. (1891) . Brahmamism and Hinduism Religious Thought and Life in India. New York: 

New York: Macmillan Company. 
 


