
 

 

ศึกษาวิเคราะห์พัฒนาการแห่งศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทย 
An Analytical Study of The Faith’s Development of The Buddhists in  

Thai Society 
 

ลิขิต บุญละคร  
 Likit Boonlakon 

 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
Email: Likit8198b@gmail.com. 

 

Received March 30, 2020; Revised April 18, 2020; Accepted May 30, 2020 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษาความหมาย ความส าคัญ และประเภทของศรัทธา

ในพระพุทธศาสนา 2) เพ่ือศึกษาพัฒนาการแห่งศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทย และ 3) เพ่ือวิเคราะห์พัฒนาการ
แห่งศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทย โดยเป็นการศึกษาในเชิงเอกสาร แล้วน ามาวิเคราะห์ สังเคราะห์ในเชิง
พรรณนา ผลการศึกษาพบว่า พระพุทธศาสนาได้มีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตคนไทย เป็นเครื่องกล่อมเกลาจิตใจให้ อยู่
ร่วมกันอย่างสันติสุข เป็นสังคมที่มีแต่ความสามัคคีเอ้ือเฟ้ือต่อกัน และศรัทธานั้นก่อให้เกิดเป็นจารีตประเพณี และ
การสรรสร้างงานด้านศิลปกรรมทางพระพุทธศาสนาที่ทรงคุณค่าต่อสังคมไทย ได้แก่ 1) สถาปัตยกรรม ในรูปของ
วัด เจดีย์ และปูชนียสถาน 2 ) ประติมากรรม ในรูปของการปั้น การหล่อ  การแกะสลักพระพุทธรูป 3 ) 
จิตรกรรม ในรูปของภาพฝาผนังอุโบสถ และ 4) วรรณกรรม ในรูปของงานประพันธ์ท้ังร้อยแก้วและร้อยกรอง 
 
ค าส าคัญ: พัฒนาการ; ศรัทธา; ชาวพุทธ; สังคมไทย 
 
Abstract  

This article aimed three objectives: 1) to study the meaning, importance and types of 
faith in Buddhism. 2) to study the development of the Buddhist faith in Thai society and 3) to 
analyze the development of the Buddhist faith in Thai society through a documentary study 
and then analyze it. The descriptive synthesis of the research revealed that Buddhism has 
influenced the way of life of Thai people. It is a tool to calm the mind to coexist peacefully. It 
is a society that has unity, generosity, and faith that has led to traditions and creations of 
Buddhist artworks that are valuable to Thai society, namely 1) architecture in the form of 
temples, Chedi and Sanctuaries 2) Sculptures in Figures of sculpture, casting, and carving of 
Buddha images. 3) Painting in the form of pictures on the walls of the chapel and 4) Literature 
in the form of prose and poetry.  

Keywords:  Development; faith; Buddhists; Thai society 



40 | ศึกษาวิเคราะห์พัฒนาการแห่งศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทย 

 

บทน า 
ศรัทธา หมายถึง ความคิด ความเข้าใจของบุคคลที่มีต่อสิ่งใดสิ่งหนึ่ง อันเป็นสาเหตุให้บุคคลแสดง

พฤติกรรมออกมาตามความเชื่อนั้น (มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช, 2540) พระพุทธศาสนาถือว่า ศรัทธาเป็น
ธรรมะเบื้องต้นที่ส าคัญยิ่ง  เป็นแนวทางหรือเป็นอุปกรณ์ชักน าให้เดินหน้าต่อไป เม่ือใช้ถูกต้องจึงเป็นการเริ่มต้นที่ ดี 
เป็นจุดเริ่มต้นแห่งการประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ ในทางศาสนา เป็นแนวทางในการละเว้นจากความชั่วท าแต่ความดี 
โดยเริ่มต้ังแต่ระดับโลกิยะไปสู่ระดับโลกุตตระอันเนื่องมาจากศรัทธาเป็นตัวเหตุ การประพฤติปฏิบัติตามเป็นตัวผล 
หรือศรัทธาเป็นพืช ความเพียรเป็นผลนั่นเอง (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2557) ความศรัทธาถือว่าเป็น
มรรคาน าไปสู่การบรรลุความสุขความเจริญและพระนิพพานได้โดยเฉพาะตถาคตโพธิสัทธา ฉะนั้น หลักธรรมหลาย
หมวดจึงปรากฏว่ามีศรัทธาน าหน้า เช่น สัมปรายิกัตถประโยชน์ 4 สัมปทา 4 พละ 5 เวสารัชชกรณธรรม 5 
อริยทรัพย์ 7 เป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ซ่ึงในพระพุทธศาสนาแบ่งศรัทธาออกเป็น 4 อย่าง คือ 
1) กัมมสัทธา เชื่อกฎแห่งกรรม 2) วิปากสัทธา เชื่อผลของกรรม 3) กัมมัสสกตาสัทธา เชื่อความที่สัตว์มีกรรมเป็น
ของของตน 4) ตถาคตโพธิสัทธา เชื่อความตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า(สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณ 
วโรรส, 2539) 

ศรัทธาตามหลักพระพุทธศาสนา เป็นความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผลท่ีผ่านการกลั่นกรองแล้วจากปัญญา 
จึงเรียกว่า “สัทธาญาณสัมปยุต” ศรัทธาที่ประกอบด้วยความรู้ การถือเอาสิ่งที่ตนเองรู้ ตนเห็น  โดยปราศจากการ
ใช้ปัญญาพิจารณาให้รู้ถึงเหตุและผลเป็นความเชื่อที่ขาดปัญญาพิจารณาถึงเหตุผลความเชื่อเช่นนี้ เรียกว่า “สัทธา
ญาณวิปยุต” อนึ่ง ถ้าเชื่อตามเขาว่าเรียกว่า “อธิโมกข์ศรัทธา” (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2553) การเชื่อ
โดยปราศจากสติปัญญาก็ดี เชื่อตามคนอ่ืนว่าก็ดี ไม่จัดเป็น ศรัทธาในทางพระพุทธศาสนา ดังนั้น จะเห็นได้ว่า 
หลักธรรมในทางพระพุทธศาสนาเม่ือเริ่มต้นด้วยศรัทธา จะต้องมีปัญญาเป็นธรรมพ่วงท้ายหรือธรรมะที่ช่วยพยุง
หลักศรัทธาไว้เสมอ เพ่ือป้องกันความเชื่อแบบงมงายนั่นเอง เช่น ธรรมอันเป็นก าลังที่ท าให้มนุษย์ เกิดความคิด อัน
เป็นเครื่องเก้ือหนุน แก่การน าไปสู่การบรรลุอริยมรรค เราจะเห็นได้ว่าบุคคลจะท าอะไรประสบความส าเร็จได้นั้น 
ต้องมีศรัทธาก่อน เม่ือศรัทธาเกิดขึ้นแล้วก็ย่อมมีก าลังกาย ก าลังใจ ก าลังความคิด ท าให้มนุษย์มีความเพียร
พยายามกระท ากิจทั้งหลายทั้งทางโลกและทางธรรม ด้วยความบากบั่น มุ่งม่ัน เพราะฉะนั้น ศรัทธาจึงเป็น
หลักธรรมที่ท าให้เกิดก าลังอย่างมหาศาล ในทางพระพุทธศาสนาเรียกก าลังดังกล่าวว่า “พลธรรม” มี 5 ประการ 
คือ 1) ศรัทธา คือ การเชื่อสิ่งที่ควรเชื่อ 2) วิริยะ คือ ความขยันหม่ันเพียรในทางที่ชอบธรรม 3) สติ คือ ความ
ระลึกได้ จ าได้หมายรู้ 4) สมาธิ คือ ความต้ังใจม่ัน ม่ันคง เด็ดเด่ียว แน่วแน่ 5) ปัญญา คือ ความรอบรู้ในสิ่งต่าง ๆ 
ตามสภาวะความเป็นจริง (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) หรือในการบ าเพ็ญเพียรทางจิตคือการเจริญสติปัฏ
ฐานเพ่ือขจัดกิเลส ยังต้องอาศัยศรัทธาเป็นเครื่องพยุงใจ ซ่ึงอยู่ในหมวดปธานิยังคะหรือองค์ของผู้บ าเพ็ญเพียร 5 

ศรัทธาอันเกิดจากความเชื่อในทางพระพุทธศาสนาได้ส่งผลสะท้อนต่อวิถีชีวิตของคนไทยมาต้ังแต่อดีต
จนถึงปัจจุบัน ทั้งทางด้านจารีตประเพณีและด้านศิลปกรรม มีปรากฏในงานศิลปกรรมต่าง ๆ ที่ศิลปินผู้สร้างสรรค์
ผลงานนั้นมีความผูกพันอยู่กับคติความเชื่อ ดังปรากฏหลักฐานให้เห็นเช่นโบราณสถานทางพระพุทธศาสนา นั่น
เกิดมาเพราะว่าพระมหากษัตริย์ได้ท าหน้าที่เป็นองค์ศาสนูปถัมภก เป็นผู้น าและท าการส่งเสริมศิลปินให้สร้างสรรค์
งานศิลปะ หรือเกิดงานพุทธศิลป์ขึ้นด้วยแรงศรัทธาของผู้ที่สร้างสรรค์ผลงาน งานด้านพุทธศิลป์ มีรากฐานที่ผูกพัน
กับวิถีการด าเนินชีวิต  ของผู้คนในสังคมไทยมาเป็นเวลาช้านาน มีลักษณะเฉพาะพิเศษแบบชนชาติไทย ศิลปะกับ
วัดมีความสัมพันธ์ใกล้ชิดมาเป็นเวลาช้านานไม่ว่าจะเป็นภาพเขียน พุทธปฏิมา สถาปัตยกรรม และวรรณกรรม ซ่ึง
ศิลปะแขนงต่าง ๆ เหล่านี้ ได้รับการกล่าวขานว่าเป็นพุทธศิลป์ โดยมีเหตุผลส าคัญประการหนึ่ง คือ สร้างขึ้นใน
ปริมณฑลของวัดเนื้อหาสาระมีส่วนเก่ียวข้องกับศาสดา เช่น พุทธประวัติ พุทธปฏิมาเก่ียวข้องกับค าสอนโดยอาศัย
วิธีการต่าง ๆ เช่น ทฤษฎีสามโลกในไตรภูมิ และอีกประการหนึ่ง เพราะศิลปินหรื อช่างจะแสดงเจตจ านงในการ



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่2 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2563| 41 

 

เนรมิตศิลปกรรมด้วยพลังศรัทธา และเป็นพุทธบูชา เป็นต้น (สมพร อยู่โพธิ์, 2541) ศิลปกรรมสาขาต่าง ๆ ที่ถูก
สร้างขึ้นเป็นเอกลักษณ์ของคนไทยที่เป็นผลงานสร้างสรรค์ของมนุษย์ด้วยสติปัญญาซ่ึงถ่ายทอดให้ทราบถึง
ความรู้สึกนึกคิด ความเชื่อ ความศรัทธา และจินตนาการที่เป็นรูปธรรมอันละเอียด มี 4 ประเภทด้วยกัน ได้แก่ 1) 
สถาปัตยกรรม ที่ปรากฏในรูปของวัดวาอาราม และปูชนียสถาน 2) ประติมากรรม ที่ปรากฏในรูปของการปั้น การ
หล่อ การแกะสลักพระพุทธรูป 3) จิตรกรรม ที่ปรากฏในรูปของการเขียนภาพ เช่น ภาพฝาผนัง พระอุโบสถ ฯลฯ 
และ 4) วรรณกรรม ที่ปรากฏในรูปของงานประพันธ์ท้ังร้อยแก้วและร้อยกรอง 

จากการศึกษาเก่ียวกับพัฒนาการแห่งศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทย มีข้อสังเกตได้ว่า แม้สังคมปัจจุบัน
มีวิธีการหลากหลายที่จะน าคนเข้าถึงคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาได้ แต่จะเห็นได้ว่า คนส่วนมากมักจะตัดสิน ความ
เชื่อด้วยตาเนื้อเป็นส าคัญ นั่นจึงเป็นประเด็นให้ผู้ศึกษาต้องการศึกษาหลักศรัทธาตามความหมายในเชิงวิชาการ 
รวมถึงพัฒนาการแห่งศรัทธาในพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในสังคมไทย เพ่ือน ามาวิเคราะห์ให้เห็นถึงพัฒนาการแห่ง
ศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทยทั้งเชิงบวกและเชิงลบต่อไป 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาความหมาย ความส าคัญ และประเภทของศรัทธาในพระพุทธศาสนา 
2. เพ่ือศึกษาพัฒนาการแห่งศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทย 
3. เพ่ือวิเคราะห์พัฒนาการแห่งศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทย 

 
วิธีการด าเนินการวิจัย 

การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยมีวิธีการในการด าเนินการศึกษา ดังต่อไปนี้ 
1. ศึกษาค้นคว้าจากเอกสาร ต าราทางวิชาการ รวมถึงเอกสารงานวิจัยที่ เก่ียวข้องกับพัฒนาการแห่ง

ศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทย โดยเอกสารที่สืบค้น ได้แก่ พระไตรปิฎก และอรรถกถา รวมถึงเอกสารที่
เก่ียวข้องอ่ืน ๆ 

2. ประมวลและรวบรวมข้อมูลทั้งจากส่วนการศึกษาจากเอกสารและงานวิจัยต่างๆ 
3. น าข้อมูลมา วิเคราะห์ ประยุกต์ใช้หลักธรรม เพ่ือให้เกิดองค์ความรู้ที่เหมาะสม 
4. สรุปผลการวิจัย น าเสนอผลการวิจัย 

 
ผลการวิจัย 

คนไทยมีศรัทธาเคารพนับถือพระพุทธศาสนามาต้ังแต่สมัยทวารวดีโดยปรากฏหลักฐานที่ เก่ียวสัมพันธ์ทั้ง
ทางด้านศิลปกรรมและวรรณกรรมค าสอน สื่อให้เห็นถึงความเชื่อ ความศรัทธาเลื่อมใสในทางพระพุทธศาสนาของ
ชาวพุทธไทยว่ามีมาเป็นระยะเวลายาวนาน จนเกิดการผสมผสานระหว่างความเชื่อทางสังคมด้ังเดิมกับความเชื่อ
ในทางพระพุทธศาสนา โดยพระพุทธศาสนานั้น ได้มีอิทธิพลต่อความเชื่อของชาวไทยพุทธที่ส า คัญ 2 ประการ คือ 
การเชื่อในพระรัตนตรัย และการเชื่อกฎแห่งกรรม การที่บุคคลผู้มีศรัทธาต่อพระพุทธศาสนาได้ประกาศตนนับถือ
พระรัตนตรัยตลอดชีวิต โดยที่ท าจิตของตนให้บริสุทธ์ิพ้นจากกิเลสโดยสิ้นเชิง กระท าให้แจ้ง ให้บรรลุถึงความเป็น
พระอรหันต์ อันเป็นเหตุน าไปสู่การบรรลุนิพพานได้ในที่สุด ส่วนการเชื่อกฎแห่งกรรม มีผลต่อคุณภาพชีวิตคือการ
พัฒนาตนเองตามวิถีกฎแห่งกรรมด้วยอาศัยสติเป็นก าลังสนับสนุนในการครองตน และการปฏิบัติต่อผู้ อ่ืน ตลอดถึง
ท าให้เกิดความเข้าใจถูกต้องในหลักของกรรมและการให้ผลของกรรมที่ถูกต้องเป็นสัมมาทิฏฐิ อันจะก่อให้เกิดบุญ 
ซ่ึงความเชื่อทั้ง 2 ประการดังกล่าว ส่งผลให้คนไทยมีเอกลักษณ์ของความเป็นไทยที่ความเอ้ืออารี และรู้จักให้อภัย 
ดังนั้น ในการศึกษาพัฒนาการแห่งศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทยนี้ สรุปได้ดังนี้ 



42 | ศึกษาวิเคราะห์พัฒนาการแห่งศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทย 

 

ความหมาย ความส าคัญ และประเภทของศรัทธาในพระพุทธศาสนา 
ค าว่า ศรัทธา เม่ือว่าโดยรูปศัพท์จริง ๆ แล้ว ก็เป็นศัพท์ทางฝั่งของภาษาสันสกฤตว่า “ศฺรทฺธา” ส่วนที่มา

จากรากศัพท์ภาษาบาลี เขียนรูปศัพท์ว่า “สทฺธา” ซ่ึงมีความหมายว่า “ความเชื่อ” ค าว่า “สทฺธา” เป็นศัพท์สมาส
ระหว่างค าว่า “สท”ฺ กับ “ธา” ศัพท์ “สท”ฺ มาจากธาตุ “สท” แปลว่า ยินดี ชอบใจ เพลิดเพลิน ส่วน “ธา” ธาตุ 
แปลว่า ทรง ต้ัง รับ วาง แปลว่า ทรงไว้อย่างชอบใจ ต้ังไว้โดยชอบใจ รับไว้อย่างยินดี  (หลวงเทพดรุณานุศิษฎ์, 
2518) และสามารถแยกศัพท์เพ่ือวิเคราะห์ได้ดังนี้ สทฺทหติ เอตายาติ สทฺธา = บุคคลย่อมเชื่อม่ัน ด้วยธรรมชาตินั่น 
เพราะเหตุนั้นธรรมชาตินี้จึงชื่อว่า สัทธา (มูลนิธิมหามกุฏราชวิทยาลัย, 2535). สมฺมา จิตฺต  นิเธติ เอตายาติ สทฺธา 
= บุคคลย่อมต้ังจิตไว้โดยชอบด้วยธรรมชาตินั่น เพราะว่าเหตุนั้น ธรรมชาตินั้นจึงชื่อว่า สทฺธา . สย  สทฺทหตีติ สทฺธา 
= ที่ชื่อว่าศรัทธาเพราะเป็นธรรมชาติที่ต้ังม่ัน (มูลนิธิภูมิพโล, 2525) 

ประเทศไทยมีพระพุทธศาสนาเป็นรากฐานทางวัฒนธรรมของสังคม ฉะนั้น วิถีชีวิตของคนไทยส่วนใหญ่จึง
อยู่ในกรอบแห่งศาสนา พระพุทธศาสนาจึงมีอิทธิพลต่อการด าเนินชีวิตของคนไทยอย่างมาก เป็นเครื่องกล่อมเกลา
จิตใจมนุษย์ ท าให้มนุษย์อยู่ร่วมกันเป็นสังคมที่มีแต่ความสามัคคีเอ้ือเฟ้ือต่อกัน ความเชื่อในพุทธศาสนาเน้นความ
เชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผล และพิจารณาด้วยปัญญา หาเหตุผลให้เห็นจริงแก่ใจจึงเชื่อ เป็นศรัทธาที่สัมปยุตด้วย
ปัญญา ศรัทธานั้นต้องเกิดขึ้นมาเองและประกอบด้วยปัญญาของผู้ศรัทธาที่ได้รู้ เห็นเองตามความเป็นจริงและใช่
ปัญญาเป็นเครื่องช่วยกลั่นกรอง เม่ือมนุษย์มีศรัทธาจะไม่ได้หยุดอยู่เพียงแค่ศรัทธาแต่จะต้องมีกระบวน การพัฒนา
ให้เกิดปัญญาและสามารถพัฒนาขึ้นจนถึงเป้าหมายสูงสุดของชีวิตได้ คือการหลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวงอย่างอิสระ มี
เป้าหมายสูงสุดคือพระนิพพาน ในคัมภีร์ด้ังเดิมของพระพุทธศาสนาเถรวาทได้กล่าวถึงหลักศรัทธาไว้อย่างเดียวคือ 
ตถาคตโพธิสัทธา แต่ในสมัยต่อมาพระอรรถกถาจารย์ได้รวบรวมจัดให้เป็นหมวดหมู่เข้าด้วยกันเป็น 4 ประเภท คือ 
กัมมสัทธา วิปากสัทธา กัมมัสสกตาสัทธา และตถาคตโพธิสัทธา (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต , 2553) 
ศรัทธาทั้ง 4 ประเภทนั้น ต้ังอยู่บนพ้ืนฐานแห่งการเชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อ เป็นความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผล ความ
ม่ันใจในความจริง ความดีและในการท าความดีไม่ลุ่มหลงไปตามลักษณะภายนอก จึงจัดเข้าในศรัทธาญาณ สัมปยุต 
ส่วนศรัทธาที่มีลักษณะตรงกันข้าม คือศรัทธาที่เกิดจากอวิชชาปราศจากปัญญา เป็นศรัทธาที่ไม่มีเหตุผล ไม่
สามารถพิสูจน์ได้ ไม่เป็นไปเพ่ือความสิ้นทุกข์ จัดเข้าในศรัทธาญาณวิปยุต ซ่ึงเป็นศรัทธาที่พระพุทธศาสนาปฏิเสธ 
และในการสร้างศรัทธานั้น สิ่งจ าเป็นที่จะต้องมีคือปัจจัย 2 ประการ ได้แก่ ปรโตโฆสะ อันเป็นความเชื่อในความมี
เหตุมีผลน่าไว้วางใจของตัวผู้สอนเอง จึงมีการรับฟังการศึกษาอบรม เกิดความเข้าใจเพ่ิมขึ้น มองเห็นเหตุผลด้วย
ตนเอง และอาศัยโยนิโสมนสิการมาเป็นตัวช่วยให้ความเชื่อนั้นเป็นไปในทางที่ถูกต้อง หรือเป็นไปเพ่ือปัญญา จึง
กล่าวได้ว่าการสร้างศรัทธาที่ถูกต้องก็คือก็สร้างปัญญานั่นเอง ซ่ึงก็ต้องอาศัยแรงจูงใจจากหลักการ 4 ประการที่
เรียกว่า ปมาณิกา คือ รูปลักษณ์น่าเลื่อมใส การครองตนสมถะสมสมณสารูป เสียงกังวานชวนฟัง และเนื้ออรรถ
แห่งธรรมน ามาซ่ึงความเลื่อมใส 
 
พัฒนาการแห่งศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทย  

คนไทยมีศรัทธาเคารพนับถือพระพุทธศาสนามาต้ังแต่สมัยทวารวดีโดยปรากฏหลักฐานที่เก่ียวสัมพันธ์ทั้ง
ทางด้านศิลปกรรมและวรรณกรรมค าสอน สื่อให้เห็นถึงความเชื่อ ความศรัทธาเลื่อมใสในทางพระพุทธศาสนาของ
ชาวพุทธไทยว่ามีมาเป็นระยะเวลายาวนาน จนเกิดการผสมผสานระหว่างความเชื่อท างสังคมด้ังเดิมกับความเชื่อ
ในทางพระพุทธศาสนา โดยพระพุทธศาสนานั้น ได้มีอิทธิพลต่อความเชื่อของชาวไทยพุทธที่ส า คัญ 2 ประการ คือ 
การเชื่อในพระรัตนตรัย และการเชื่อกฎแห่งกรรม การที่บุคคลผู้มีศรัทธาต่อพระพุทธศาสนาได้ประกาศตนนับถือ
พระรัตนตรัยตลอดชีวิต โดยที่ท าจิตของตนให้บริสุทธ์ิพ้นจากกิเลสโดยสิ้นเชิง กระท าให้แจ้ง ให้บรรลุถึงความเป็น
พระอรหันต์อันเป็นเหตุน าไปสู่การบรรลุนิพพานได้ในที่สุด  



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่2 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2563| 43 

 

ส่วนการเชื่อกฎแห่งกรรม มีผลต่อคุณภาพชีวิตคือการพัฒนาตนเองตามวิถีกฎแหงกรรมด้วยอาศัยสติเป็น
ก าลังสนับสนุนในการครองตน และการปฏิบัติต่อผู้อ่ืน ตลอดถึงท าให้เกิดความเข้าใจถูกต้องในหลักของกรรมและ
การให้ผลของกรรมที่ถูกต้องเป็นสัมมาทิฏฐิ อันจะก่อให้เกิดบุญ ซ่ึงความเชื่อทั้ง 2 ประการดังกล่าว ส่งผลให้คน
ไทยมีเอกลักษณ์ของความเป็นไทยที่ความเอ้ืออารี และรู้จักให้อภัย ก่อนที่พระพุทธศาสนาจะเข้ามาสู่ ประเทศไทย
นั้น ดินแดนแถบนี้ได้มีความเชื่อพ้ืนฐานเก่ียวกับผีและเทวดาอยู่ก่อนแล้ว ซ่ึงเป็นเรื่องธรรมดาของทุกวัฒนธรรม ทุก
เผ่าพันธุ์ ในยุคโบราณที่จะมีความเชื่อเรื่องผีและเทวดา และมีการพัฒนาการตามล า ดับมาต้ังแต้ยุคอาณาจักร
สุโขทัย ที่พระพุทธศาสนาที่เจริญรุ่งเรืองอยู่มาเป็นระยะเวลายาวนานก็ด้วยความศรัทธาของพุทธศาสนิกชน โดย
การนำของพระมหากษัตริย์ผู้ทรงธรรมที่อุปถัมภ์และช่วยจรรโลงพระพุทธศาสนา โดยลักษณะ 4 ประการ คือ 1) 
ความเป็นปราชญ์ รู้ธรรม 2) ความเป็นผู้น าทางจิตวิญญาณของสังคม 3) ความเป็นผู้น า ในการสร้างงานพุทธศิลป์ 
และ 4) ความเป็นผู้น าในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาไปสู่ดินแดนข้างเคียง  

กระบวนการเกิดความเชื่อความเลื่อมใสในพระพุทธศาสนานั้น ต้ังแต่เริ่มจนถึงจุดหมายปลายทาง ต้องมี
ศรัทธารวมอยู่ด้วยเสมอ พระพุทธศาสนาเถรวาทได้แบ่งมูลเหตุให้เกิดศรัทธาไว้ 4 จ าพวก คือ 1) รูปัปปมณิกา 
เลื่อมใสศรัทธาเพราะเห็นรูปสมบัติสวยงาม บุคคลผู้ถือรูปเป็นประมาณเลื่อมใสในรูป 2) ลูขัปปมาณิกา เลื่อมใส
ศรัทธาเพราะเห็นความประพฤติเรียบร้อยเคร่งในธรรมวินัย บุคคลผู้ถือความเศร้ามองเป็นประมาณ เลื่อมใสใน
ความเศร้าหมอง 3) โฆสัปปมาณิกา เลื่อมใสศรัทธาเพราะได้ฟังเสียงอันไพเราะ และ 4) ธัมมัปปมาณิกา เลื่อมใส
ศรัทธาเพราะได้สดับฟังธรรมของผู้ที่ฉลาดในการแสดง (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2553) ดังที่ปัญจวัคคีย์
เม่ือครั้งเกิดศรัทธาในธรรมของพระพุทธเจ้าจึงปรารถนาที่จะเข้าหา นั่งใกล้ เง่ียหูลงฟังธรรม จดจ าธรรม พิจารณา
เนื้อความ เพ่งพินิจธรรม มีความยินดีพอใจ มีความขยันอดทน ไตร่ตรองและอุทิศกายและใจ เพราะเชื่อในปัญญา
การตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า ท าให้เหล่าปัญจวัคคีย์ได้บรรลุเป็นพระอรหันต์ทั้งหมด ด้วยธรรมที่พระผู้ มีพระภาคตรัส
กับเหล่าปัญจวัคคีย์ว่า  “ภิกษุทั้งหลาย ตถาคตเป็นอรหันต์ตรัสรู้เองโดยชอบ พวกเธอจงเง่ียโสตสดับ เราได้บรรลุ
อมตธรรมแล้ว จะสั่งสอน จะแสดงธรรม พวกเธอเม่ือปฏิบัติตามที่เราสั่งสอน ไม่นานนักก็จักท าให้แจ้งซ่ึงประโยชน์
อันยอดเยี่ยม อันเป็นที่สุดแห่งพรหมจรรย์ ที่เหล่ากุลบุตรผู้ออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิตโดยชอบต้องการด้วย
ปัญญาอันยิ่งเองเข้าถึงอยู่ในปัจจุบันนี้แน่แท้” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) ท าให้ปัญจวัคคีย์จึงเกิด
ศรัทธาและต้ังใจฟังเพ่ือความรู้ยิ่งแล้ว เป็นผลท าให้ท่านพระโกณฑัญญะหนึ่งในปัญจวัคคีย์ได้เกิดปัญญาเห็นธรรม
เป็นคนแรกในขณะที่พระผู้มีพระภาคตรัสธรรมจักกัปวัตตนสูตรอยู่  และต่อมาท่านพระวัปปะ ท่านพระภัททิยะ 
ท่านพระมหานามะ ท่านอัสสชิ ก็ได้ปัญญาเห็นธรรมเช่นเดียวกัน  

จุดก าเนิดของพุทธศิลป์ มีลักษณะมาจากมหาปุริสลักษณะ ซ่ึงเป็นลักษณะเฉพาะของพระพุทธเจ้า ซ่ึง
ปรากฏเป็นงานทางด้านศิลปกรรมที่สืบเนื่องมาต้ังแต่ถิ่นอินเดีย และเข้าสู่ประเทศไทยโดยสรุปมี 3 ลักษณะ คือ 
สถาปัตยกร รม ประติมากรรม จิตรกร รม ได้แก่  1) สถาปั ตยกรรม เป็นสิ่งก่อสร้างที่สื่อถึงสถานที่ทา ง
พระพุทธศาสนา ได้แก่ สถูป เจดีย์ โบสถ์ วิหาร พระปรางค์ ศาลาการเปรียญ หอไตร กุฏิ เป็นต้น พุทธสถานหรือ
สถาปัตยกรรมที่เนื่องในพุทธศาสนาในประเทศไทย ในแต่ละยุคสมัยมีรูปแบบที่ไม่เหมือนกัน ซ่ึงแล้วแต่ความนิยม
ในลักษณะศิลปะและความคิดสร้างสรรค์ของช่าง 2) ประติมากรรม หมายถึง ศิลปะในการปั้น หล่อ หรือ แกะสลัก 
เช่น รูปปั้นพระพุทธรูป เป็นต้น ประติมากรรมไทยส่วนใหญ่ มีจุดประสงค์ในการสร้างขึ้น ด้วยศรัทธาอันแน่นแฟ้น
ในพุทธศาสนา ดังจะเห็นได้จากพระพุทธรูปในสมัยต่าง ๆ 3) จิตรกรรม หมายถึง ศิลปะในการวาดภาพ ระบายสี 
งานจิตรกรรม เป็นการเขียนภาพพระพุทธรูปลงบนฝาผนังพระอุโบสถ พระวิหาร เป็นต้น งานจิตรกรรมส่วนใหญ่
เป็นภาพเล่าเรื่องทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ พุทธประวัติ ชาดก ซ่ึงสามารถ แสดงเรื่องราวได้มากกว่างาน
ประติมากรรม จากความมุ่งหมายในการสร้างภาพจิตรกรรมไทย ได้ก่อให้เกิดคุณค่าทางศิลปกรรมซ่ึงเป็นประโยชน์
โดยตรงแล้ว จิตรกรรมไทยยังมีประโยชน์ในทางอ้อมอีกด้วย การศึกษาจิตรกรรมในด้านนี้ย่อมเป็นผลพลอยได้ที่ท า



44 | ศึกษาวิเคราะห์พัฒนาการแห่งศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทย 

 

ให้ทราบถึงสภาพสังคม เศรษฐกิจ วัฒนธรรม ศาสนา ประวัติศาสตร์ โบราณคดี และอ่ืน ๆ การศึกษาดังกล่าว ย่อม
มีผลต่องานวิชาการของประเทศชาติในการพิสูจน์หาความจริง ที่จะน ามาซ่ึงความภาคภูมิใจในฐานะที่เป็นประเทศ
ที่มีวัฒนธรรมเก่าแก่มาก่อน  
 
วิเคราะห์พัฒนาการแห่งศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทย  

ความศรัทธาในทางพระพุทธศาสนาเป็นบ่อเกิดแห่งจารีตประเพณีของชาวไทยทั้งแต่ยุคอาณาจักรสุโขทัย
เป็นต้นมา ซ่ึงปรากฏทั้งในรูปของกฎหมาย กฎกติกาที่บุคคลพึงปฏิบัติต่อกัน ตลอดถึงกิจกรรมที่น าเอาศาสนสถาน
มาเป็นการเชื่อมโยงระหว่างพระสงฆ์กับพุทธศาสนิกชนก่อให้เกิดเป็นประเพณีต่าง ๆ ที่เรียกว่า ประเพณี 12 เดือน 
เช่น วันเข้าพรรษา ออกพรรษา วันมาฆบูชา วิสาขบูชา อาสาฬหบูชา หรือแม้แต่ประเพณีประยุกต์ต่าง ๆ เช่น งาน
สงกรานต์ งานขึ้นบ้านใหม่ งานบวช งานเก่ียวกับพิธีศพ เป็นต้น เป็นประเพณีที่รัฐเป็นผู้ก าหนดให้มีด้วยสาเหตุ
หลัก 2 ประการ คือ ต้องการให้คนมีที่พ่ึงทางใจ หาทางให้คนท าความดี เพ่ือเป็นที่พ่ึงของตนเองได้ และประการที่
สอง คือการสร้างอ านาจบารมีโดยอาศัยหลักธรรมทางศาสนาเป็นตัวเชื่อมโยงให้คนกลัวบาป และรู้จักวางตนให้
เหมาะกับกาลเทศะ ซ่ึงสะท้อนออกมาในรูปแบบของจารีตประเพณีที่ทุกคนจะต้องประพฤติปฏิบัติ โดยการส ร้าง
เง่ือนไขว่านั่นเป็นกฎกติกาของสังคม เม่ือทุกคนมีความสมัครสมานสามัคคีพร้อมเพรียงกันท าแล้ว ย่อมก่อให้เกิด
สังคมสันติสุข เป็นจารีตประเพณีที่ดีงาม เป็นศูนย์รวมแห่งจิตใจที่ดีงาม ท าให้สังคมเกิดความสงบสุข แต่เม่ือมองใน
แง่ลบ ก็คงมองว่านั่นคือการปกครองด้วยอ านาจธรรมรัฐ โดยอาศัยความเชื่อทางศาสนาเป็นเครื่องมือในการ
ก าหนดบทบาทหน้าที่ของบุคคลในสังคมนั่นเอง 

พระพุทธศาสนามีความเจริญรุ่งเรืองต้ังแต่อดีตจนถึงปัจจุบันก็ด้วยอาศัยความศรัทธาพุทธบริษัทชาวไทย 
โดยเห็นปรากฏจากงานศิลปกรรมของช่างฝีมือต่าง ๆ ที่สร้างขึ้นด้วยศรัทธาในพระพุทธศาสนาเพ่ือถวายเป็นพุทธ
บูชา และเป็นการสืบทอดพระพุทธศาสนา ได้แก่ 1) ด้านสถาปัตยกรรม คืองานที่สรรสร้างเป็นถาวรวัตถุอัน
สวยงาม เช่น พระปรางค์เป็นสถูปหรือเจดีย์ที่บรรจุพระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจ้า 2) ด้านประติมากรรม 
เป็นการสร้างด้วยความศรัทธาที่มีต่อพระพุทธศาสนา (คณะกรรมการฝ่ายประมวลเอกสารและจดหมายเหตุฯ, 
2544) โดยประติมากรรมที่โดดเด่นที่สุดก็คือพระพุทธรูป 3) ด้านจิตรกรรม งานจิตรกรรมเป็นภาพเขียนในทาง
พระพุทธศาสนา ที่ปรากฏอยู่ตามโบสถ์ วิหาร ศาลาการเปรียญ แม้แต่ในคูหา องค์ปรางค์ รวมทั้งอาคารต่าง ๆ 
นอกจากจะมีไว้เพ่ือประดับตกแต่งในโบสถ์วิหารให้เกิดความสวยงามแล้ว ยังเป็นการสื่อธรรมและเล่าเรื่องราวทาง
พระพุทธศาสนาผ่านงานวิจิตรศิลป์ และ 4) วรรณกรรมทางพระพุทธศาสนาโดยมากจะมุ่งสอนใจของบุคคลให้รู้ ดีรู้
ชั่ว กล่อมเกลาจิตใจให้ประณีตงดงามขึ้น เว้นจากสิ่งที่ชั่วให้ประพฤติในสิ่งที่ดีงาม จึงได้เรียกกันว่าวรรณกรรมค า
เทศน์ ได้แก่ ไตรภูมิพระร่วง มหาชาติค าหลวง พระมาลัยค าหลวง เป็นต้น ซ่ึงเป็นวรรณกรรมค า เทศน์ที่ มีเนื้อหาที่
เก่ียวกับศาสนธรรม ส่วนรสวรรณกรรมค าสอนจะมีเนื้อหาเก่ียวกับค าแนะน าสั่งสอนที่บุคคลทั่วไปปฏิบัติและใช้สั่ง
สอนเยาวชนในกลุ่มของตนเพ่ือเป็นแนวทางในชีวิตประจ าวัน 
 
สรุป 

ความเชื่อในพุทธศาสนาเน้นความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผล และพิจารณาด้วยปัญญา หาเหตุผลให้เห็น
จริงแก่ใจจึงเชื่อ เป็นศรัทธาที่สัมปยุตด้วยปัญญา ส่วนศรัทธาที่เกิดจากอวิชชาปราศจากปัญญา เป็นศรัทธาที่ไม่มี
เหตุผล ไม่สามารถพิสูจน์ได้ ไม่เป็นไปเพ่ือความสิ้นทุกข์ จัดเข้าในศรัทธาญาณวิปยุต เม่ือมนุษย์มีศรัทธาจะไม่ได้
หยุดอยู่เพียงแค่ศรัทธาแต่จะต้องมีกระบวน การพัฒนาให้เกิดปัญญาและสามารถพัฒนาขึ้นจนถึงเป้าหมายสูงสุด
ของชีวิตได้ คือการหลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวงอย่างอิสระ มีเป้าหมายสูงสุดคือพระนิพพาน 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่2 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2563| 45 

 

คนไทยมีศรัทธาเคารพนับถือพระพุทธศาสนามาต้ังแต่สมัยทวารวดีโดยปรากฏหลักฐานที่เก่ียวสัมพันธ์ทั้ง
ทางด้านศิลปกรรมและวรรณกรรมค าสอน โดยพระพุทธศาสนานั้นได้มีอิทธิพลต่อความเชื่อของชาวไทยพุทธที่
ส าคัญ 2 ประการ คือ ความเชื่อในพระรัตนตรัย และความเชื่อกฎแห่ งกรรม  โดยมีความเชื่อว่า การที่บุคคลผู้ มี
ศรัทธาประกาศตนนับถือพระรัตนตรัยตลอดชีวิต สามารถยกจิตของตนให้บริสุทธ์ิพ้นจากกิเลสได้ในที่สุด ส่วนการ
เชื่อกฎแห่งกรรม มีผลต่อคุณภาพชีวิตคือการพัฒนาตนเองตามวิถีกฎแห่งกรรมด้วยอาศัยสติเป็นก าลังสนับสนุนใน
การครองตนให้มีสุขได้ 

นอกจากนั้นพระพุทธศาสนายังได้มีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตคนไทย เป็นเครื่องกล่อมเกลาจิตใจให้อยู่ร่วมกัน
อย่างสันติสุข เป็นสังคมที่มีแต่ความสามัคคีเอ้ือเฟ้ือต่อกัน และศรัทธานั้นก่อให้เกิดเป็นจารีตประเพณี และการสรร
สร้างงานด้านศิลปกรรมทางพระพุทธศาสนาที่ทรงคุณค่าต่อสังคมไทย ได้แก่ 1) สถาปัตยกรรม ในรูปของวัด เจดีย์ 
และปูชนียสถาน (2) ประติมากรรม ในรูปของการปั้น การหล่อ การแกะสลักพระพุทธรูป 3) จิตรกรรม ในรูปของ
ภาพฝาผนังอุโบสถ และ 4) วรรณกรรม ในรูปของงานประพันธ์ท้ังร้อยแก้วและร้อยกรอง 
 
ขอเสนอแนะ 

การศึกษาเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์พัฒนาการแห่งศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทย” มีข้อเสนอแนะดังนี้ 
 
ข้อเสนอแนะเพ่ือการน าผลการวิจัยไปใช้ 
1. ควรมีการขยายความหมายของศรัทธาในพระพุทธศาสนาที่แท้จริงให้ปรากฏต่อสังคมทั้งด้านเอกสาร

คัมภีร์และการน าไปใช้อย่างถูกต้อง 
2.  ควรมีการท าความเข้าใจถึงความแตกต่างระหว่างศรัทธาตามหลักคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถรวาท

กับเชื่อตามความหมายของพุทธศาสนิกชนไทย โดยมีการร่วมมือการแก้ไขปัญหาอย่างชัดเจน เพ่ือประโยชน์สุขของ
สังคม 

ข้อเสนอแนะเพ่ือการท าวิจัยครั้ง ต่อไป 
1. ควรมีการท าวิจัยเรื่อง “ศรัทธากับความเชื่อในพระพุทธศาสนากับสังคมไทย กรณีศึกษากลุ่มยุวชนคน

รุ่นใหม่”  
2. ควรมีการท าวิจัยเรื่อง “ศึกษาความศรัทธาของพุทธศาสนิกชนทั่วไปที่มีต่อบทบาทของพระสงฆ์ใน

สังคมปัจจุบัน” 
 
เอกสารอ้างอิง 
 
คณะกรรมการฝ่ายประมวลเอกสารและจดหมายเหตุฯ . (2544). วัฒนธรรม พัฒนาการทางประวัติศาสตร์

เอกลักษณ์และภูมิปัญญา จังหวัดนครปฐม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์คุรุสภา ลาดพร้าว. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต).(2553). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์.  (พิมพ์ครั้งที่  15).

กรุงเทพฯ: สหธรรมิก. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต). (2557). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. (2540). มนุษย์กับสังคม ฉบับปรับปรุง. กรุงเทพฯ: อรุณการพิมพ์. 
มูลนิธิภูมิพโล. (2525). สทฺทนิติมาลาปกรณ์ สุตฺตมาลา (ฉบับภูมิพโล). กรุงเทพฯ: มูลนิธิภูมิพโล. 



46 | ศึกษาวิเคราะห์พัฒนาการแห่งศรัทธาของชาวพุทธในสังคมไทย 

 

มูลนิธิมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2535). อภิธานปฺปทีปิกาและอภิธานปฺปทีปิกาสูจิ.กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2539). สารานุกรมพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์

มหามกุฎราชวิทยาลัย.  
สมพร อยู่โพธิ์. (2541). พระพุทธรูปปางต่างๆ. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นต้ิงแอนด์พับลิชชิ่ง. 2541  
หลวงเทพดรุณานุศิษฎ์. (2518). ธาตุปฺปทีปิกา. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 


