
พระพุทธรูปส ำคัญ: แนวคิด  คุณค่ำ และอิทธิพลท่ีมีต่อสังคมไทย 
The Important Buddha Images: Concepts, Values and Influences in Thai Society 

 
ภูริทัต ศรีอร่ำม 

Phurithat Sri-aram 
 

วิทยาลัยสงฆ์พุทธโสธร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Buddhasothorn Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

Email: phurithat2007@gmail.com 

Received March 20, 2021; Revised April 20, 2021; Accepted June 26, 2021 
 
 

บทคัดย่อ 
 

บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัยเรื่อง “พระพุทธรูปส าคัญ: แนวคิด  คุณค่า และอิทธิพลที่มีต่อ
สังคมไทย” มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาและลักษณะพุทธศิลป์ของพระพุทธรูปส าคัญในสังคมไทย 
เพ่ือศึกษาแนวคิดและคุณค่าของพระพุทธรูปส าคัญในสังคมไทยและเพ่ือวิเคราะห์อิทธิพลของพระพุทธรูปส าคัญ
กับพัฒนาการทางพระพุทธศาสนาในสังคมไทย ประชากรที่ใช้คือ เจ้าอาวาส  ผู้น าชุมชน  นักวิชาการศาสนาและ
ประวัติศาสตร์พุทธศิลป์ ประชาชนผู้มานมัสการ จ านวน 17 รูป/คน เครื่องมือที่ใช้คือ สัมภาษณ์แบบเจาะลึก  
ผลการวิจัยพบว่า  

1) หลวงพ่อโสธรเป็นพระพุทธปฏิมากรปางสมาธิ ครั้งแรกหล่อด้วยส าริด ภายหลังพอกปูนเสริมให้
ใหญ่หุ้มองค์จริง จึงเป็นแบบปูนปั้น ลงรักปิดทองพระวรกายแบบเทวรูป พระพักตร์แบบล้านนา พระเกตุมาลาแบบ
ปลี  ประทับอยู่เหนือรัตนบัลลังก์ 4 ชั้น ปูลาดด้วยผ้าทิพย์ ข้อพระกรข้างขวามีก าไรรัดตรึง ทรงจีวรแนบเนื้อ หลวง
พ่อวัดไร่ขิงเป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย หล่อด้วยทองสัมฤทธิ์สมัยเชียงแสนโดยช่างสมัยล้านนาและล้านช้าง หลวง
พ่อโตวัดบางพลีใหญ่เป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย ลักษณะเบิกพระเนตร ขัดสมาธิราบ ศิลปะสมัยสุโขทัย องค์พระ
เป็นทองส าริดทั้งองค์ลงรักปิดทอง ตามประวัติสร้างสมัยล้านช้างและล้านนา หลวงพ่อบ้านแหลมเป็นพระพุทธรูป
ทองสัมฤทธิ์ปิดทอง เป็นศิลปะสมัยสุโขทัยตอนปลายจนสมัยกรุงศรีอยุธยาตอนต้น อิริยาบถยืนปางอุ้มบาตร สูง
ประมาณ 170 เซนติเมตร พระหัตถ์ถอดออกประกอบ  พระบาทแบบพระพุทธรูปทรงเครื่อง สมัยล้านช้างและ
ล้านนา  

2) แนวคิดและคุณค่าของพระพุทธรูปส าคัญในสังคมไทย พบว่า  คนส่วนมากเชื่อว่าพระพุทธรูปมี
ความศักด์ิสิทธ์ิสามารถช่วยให้ค าขอพรส าเร็จได้ การได้กราบไหว้สักการะบูชาพระพุทธรูปศักด์ิสิทธิ์ เป็นสิริมงคล
เท่านั้นยังไม่พัฒนาตนเองให้สมบูรณ์ตามหลักพระพุทธศาสนา ผู้มีศรัทธาในพระพุทธรูปต้องบ าเพ็ญบุญ พัฒนาตน
เด้วยศีล สมาธิ และปัญญาจึงจะสามารถบรรลุเป้าหมายและความสุขแท้จริงได้  

3) การกราบไหว้สักการะพระพุทธรูปส าคัญ ท าให้ได้เจริญพุทธานุสติ ธัมมานุสติ แล้วน้อมน าเอามาใช้
ประพฤติปฏิบัติในชีวิตประจ าวัน มีสติปัญญาในการด าเนินชีวิต และแก้ปัญหาชีวิตประจ าวัน จนสามารถเจริญ

                                                                 
ปรับปรุงจากการประชุมวิชาการระดับชาติคร้ังท่ี 3 Buddhaghosa: A Buddhist Modernity in 21st century 



52 | พระพุทธรูปส าคัญ: แนวคิด คุณค่า และอิทธิพลที่มีต่อสังคมไทย 

วิปัสสนาจนถึงความความหลุดพ้นได้ และมีคุณค่าทางจิตใจและเป็นรากฐานแห่งจารีตประเพณีและวัฒนธรรมซ่ึง
เก่ียวข้องกับวิถีชีวิตของคนไทย  
 
ค ำส ำคัญ: พัฒนาการ; ประวัติ; ลักษณะ; พระพุทธรูปส าคัญ 
Abstract 

 
This article is the part of research entitled ‘The Important Buddha Images: Concepts, 

Values and Influences in Thai Society’ has 3 objectives: 1) to study the history and 
characteristics of Buddhist arts of Buddha statues in Thai society, 2) to study the concepts and 
value and 3) analysis of important Buddha statues along with development of Buddhism in Thai 
society. The sample population includes 17 people such as abbots, community leaders, 
religious scholars, experts on history of Buddhist arts and devotees. Research tool was in-depth-
interview. The result found that;  

1) Luang Phor Sothorn was casted by Lanchang or Laos style. At first, the statue was 
made of bronze but later covered by concrete to enlarge the statues' size, then coated with 
gold leaves as deity. The face is like Lanna style.  The top of the head is designed like banana 
flower. He was sitting on 4 gem thrones, covered by holy robe, in the right hand, statue is 
wearing bangle and wearing the thin robe. Luang Phor Wat Rai khing, made of bronze with 
Chiangsan style in evil victory posture, casted by Lanna and Lanchang crafts. Luang Phor Tho 
Wat Bangpli Yai, with the gesture of Subduing Mara and opened eyes, sitting in half lotus 
posture, was casted in Sukhothai style, all body had been made from bronze. In the record, it 
was built in Lanchang and Lanna Period. Luang Phor Wat Banlam, had been casted with bronze 
and pasted by gold leaves. His characteristics was found in last Sukhothai and earlier Ayutthaya 
period, standing and carrying alms bowl posture with 170 meters in high. Statue’s hands and 
arms are movable. It was wearing clothes and casted in Lanchang and Lanna. 

2. Most of Buddhists believe that these Buddha images contain divine power, able to 
fulfill wishes and success to the prayers. This is the reason that people like to come and pay 
respect to the important Buddha statues. Only worshiping of these images is not perfect and 
truly blissful but the devotees to these important Buddha images must cultivate merits by 
following morals, concentration, wisdom which can truly reach goal and true happiness. 

3. Buddha statues were the replica of the real Buddha to Buddhists which can make 
people remember all His quality and teaching then urging to follow his preaching in daily life 
with mindfulness and wisdom until one can upgrade themselves with insight meditation 
through the way of eliminating all of suffering to enlightenment, it also provides the mental 
value and ground for tradition and culture Thais from birth to die. 

 
Keywords: Important Buddha Statue; Concepts; Value; Influence; Thai society 
 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่3 ฉบับที่ 1 | 53 

 
 
 
 
บทน ำ 

 
พระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงตรัสรู้และประกาศพระศาสนาจนมีพุทธบริษัทเข้มแข็งม่ันคงใน

พระพุทธศาสนาในปลายพุทธกาล  พระมหาสาวกสืบทอดพระธรรมวินัยมาตามล าดับจนถึงปัจจุบัน  พระพุทธ
รัตนะซ่ึงเป็นหนึ่งในพระรัตนตรัยที่พุทธศาสนิกชนให้ความนับถือเคารพสักการะ  เพ่ือการบ าเพ็ญกัลยาณธรรมใน
เบื้องต้น ระดับกลางและระดับสูงมีการระลึกถึงปฏิปทาที่ทรงเป็นแบบแห่งการปฏิบัติมีพุทธคุณ 9 เป็นต้น  ด้วย
ความเลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธรัตนะ  จึงมีการสร้างพระพุทธรูปเพ่ือเป็นที่ระลึกถึงพระพุทธคุณ  ซ่ึงเป็นวัตถุแทน
พระองค์หรืออาจกล่าวได้ว่าเป็นอุบายในการระลึกถึงพระพุทธคุณ  เพ่ือการปรารภบุญกิริยาวัตถุในเบื้องต้นมีทาน 
เป็นต้น  เพ่ือการปรารภปฏิปทาแห่งพระพุทธองค์มีคุณแห่งศีลอันน าไปสู่การประพฤติปฏิบัติตามและเพ่ือเป็นแบบ
ปฏิบัติตามพุทธปฏิปทาด้วยการเจริญจิตภาวนาจนถึงการรอบรู้ในกองสังขารด้วยปัญญาภาวนาเป็นต้น 

ประวัติการสร้างพระพุทธรูปนั้น  หากสืบค้นลงไปถึงประวัติความเป็นมาแล้วจะพบว่ามีต านานพระ
แก่นจันทร์ซ่ึงกล่าวถึงการสร้างพระพุทธรูปว่ามีขึ้นเป็นครั้งแรกต้ังแต่ในสมัยพุทธกาล  เม่ือครั้งที่พระพุทธองค์ทรง
เสด็จไปโปรดพระพุทธมารดาบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ พระเจ้าปเสนทิโกศลไม่ได้ทรงเห็นพระพุทธองค์เป็นเวลานาน  
เกิดความระลึกถึงจึงรับสั่งให้นายช่างสร้างพระพุทธรูปขึ้นด้วยไม้แก่นจันทน์แดง  แล้วประดิษฐานไว้เหนืออาสนะที่
พระพุทธองค์เคยประทับ  ครั้นเม่ือพระพุทธองค์เสด็จกลับมาจากดาวดึงส์แล้ว  ก็ทรงบันดาลให้พระแก่นจันทน์นั้น
เลื่อนหลีกไปจากพระอาสนะ  แต่พระพุทธองค์ก็ตรัสสั่งให้รักษาพระแก่นจันทน์นั้นไว้ให้แก่สาธุชนรุ่นหลังเพ่ือเป็น
ตัวอย่างพระพุทธรูปเม่ือพระองค์ทรงดับขันธ์ปรินิพพานไปแล้ว (ส.พลายน้อย, 2545) ต านานพระแก่นจันทน์นี้   มี
ความขัดแย้งกับข้อมูลทางประวัติศาสตร์ค่อนข้างมาก  ด้วยในสมัยพระเจ้าอโศกมีการสร้างพุทธเจดีย์มากมายแต่
ไม่ปรากฏมีการสร้างพระพุทธรูปรวมอยู่ด้วย เป็นเพียงการแกะสลักรูปสมมติขึ้นแทนรูปเคารพ  เช่น รูปดอกบัว
แทนสัญลักษณ์ของการประสูติ  รูปพระแท่นรูปต้นโพธิ์แทนสัญลักษณะของการตรัสรู้   รูปกวางหมอบคู่หนึ่งหน้า
ธรรมจักรแทนสัญลักษณ์ของการแสดงพระปฐมเทศนา  รูปพระสถูปแทนสัญลักษณ์การปรินิพพาน เป็นต้น  
เพราะในสมัยพระเจ้าอโศก  ยังไม่มีพุทธศาสนานิกายใดกล้าสร้างรูปเคารพของพระพุทธเจ้า  เนื่องจากเชื่อกันว่า
เป็นการดูหม่ินไม่ให้ความเคารพ (สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2545) 

ประวัติการสร้างพระพุทธรูปครั้งแรกอันเป็นที่ยอมรับในสมัยพระเจ้ามิลินท์ (เมนันเดอร์) กษัตริย์
อินเดียเชื้อสายกรีกแห่งนครสาคละ  แคว้นคันธารราฐ  ผู้มีความสนพระทัยในปรัชญาทางธรรมของทุกศาสนาได้
สนทนาธรรมกับพระนาคเสน  ซ่ึงปรากฏข้อบันทึกการสนทนาในคัมภีร์มิลินทปัญหา  และเกิดความเลื่อมใสจึง
รับสั่งให้สร้างพระพุทธรูปขึ้นมาโดยยึดรูปแบบศิลปะกรีก  ซ่ึงต่อมาเรียกศิลปกรรมกรีกผสมอินเดียนี้ว่า  “ศิลปะ
แบบคันธารราฐ” (สมเกียรติ โล่เพชรรัตน์, 2546)  และมีการสร้างพระพุทธรูปอันมีศิลปะแตกต่างกันออกไปตาม
ยุคสมัยจนถึงปัจจุบัน ความเชื่อในพระพุทธรูปมีปรากฏให้เห็นในเกือบทั่วทุกภูมิภาคของประเทศไทยและมีประวัติ
ความเป็นมายาวนาน  ตัวอย่างเช่น ความเชื่อในความศักด์ิสิทธ์ิของหลวงพ่อพระพุทธโสธร ดังปรากฏในพระบรม
ราชวินิจฉัยเก่ียวกับหลวงพ่อโสธร  ของพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 5 เม่ือคราวเสด็จ
ประพาสเมืองฉะเชิงเทรา พ.ศ. 2451 ไว้ดังนี้ “กลับมาแวะวัดโสธร  ซ่ึงกรมหลวงด ารง  คิดจะแปลว่ายะโสธร  จะ
ให้เก่ียวข้องแก่การที่ได้สร้างเม่ือเสด็จกลับจากไปตีเขมร  แผ่นดินพระบรมไตรโลกนารถหรือเม่ือใดนั้น  แต่เป็นที่
สงสัยด้วยเห็นไม่ถนัด  พระพุทธรูปท าด้วยศิลาแลงทั้งนั้น  องค์ที่ส าคัญว่าเป็นหมดดีนั้น  คือองค์ที่อยู่กลางดูรูปตัก



54 | พระพุทธรูปส าคัญ: แนวคิด คุณค่า และอิทธิพลที่มีต่อสังคมไทย 

และเอวงามเป็นท านองเดียวกันกับพระพุทธรูปเทวปฏิมากร  แต่ตอนบนกลายไปเป็นฝีมือผู้ที่ไปปั้นว่าลอยน้ ามา  ก็
เป็นความจริง  เพราะเป็นศิลาคงจะไม่ได้ท าในที่นี้  และในรัชสมัยของพระบาทพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัว  ได้มีพระบรมราชโองการโปรดเกล้าโปรดกระหม่อมให้ข้าราชการถือน้ า พิพัฒนสัตยาในพระอุโบสถ 
วัดโสธร อันเป็นที่ประดิษฐานองค์พระพุทธโสธรอีกด้วย (วัดโสธรวราราม วรวิหาร, 2518) 

พระพุทธปฏิมา หรือพระพุทธรูป ถอืว่าเป็นสัมมาสัมพุทธเจดีย์หรืออุทเทสิกเจดีย์ อันมีความส าคัญ
และมีคุณค่ายิ่งส าหรับพุทธศาสนิกชนเป็นที่สักการบูชา เป็นสัญญาลักษณ์ของพระพุทธศาสนาและความดีงามทั้ง
พุทธภาวะที่ เป็นธรรมกาย และ พระพุทธคุณ เป็น สื่อในการถ่ ายทอดปร มัตถ์ธ รรมอันเป็น แก่นแท้ของ
พระพุทธศาสนา การสร้างพระพุทธรูปเพ่ือเป็นรูปเคารพในระยะเริ่มแรกได้สร้างลักษณะท่าทางเพ่ือ ระลึกถึงพระ
พุทธประวัติหรือเหตุการณ์ที่ส า คัญซ่ึงพุทธศาสนิกชนร าลึกถึง เช่น เม่ือร าลึกถึงเหตุการณ์ก่อนตรัสรู้ ก็สร้าง
พระพุทธรูปนั่งซ้อนพระหัตถ์เป็นกิริยาสมาธิ เป็นต้น (เสาวณิต วิงวอน และคณะ, 2550) โดยในปัจจุบันมีการสร้าง
สิ่งอันเป็นสัญลักษณ์แทนพระพุทธรูปที่เรียกว่า พระเครื่องหรือพระพุทธรูปองค์เล็กๆ  อันเป็นสิ่งแสดงความระลึก
นึกถึงและมีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของผู้มีความเคารพในพระพุทธรูปแต่ละองค์แตกต่างกัน เช่น บูชาในฐานะเป็น
เครื่องรางของขลังที่สามารถช่วยคุ้มครองป้องกันอันตราย เป็นพุทธานุสสติ เป็นกุศโลบายในการปฏิบัติธรรม มีการ
ให้ทาน รักษาศีลและเจริญภาวนา เป็นต้น (รอบทิศ ไวยสุศรี, 2551) ด้วยความศรัทธาของพุทธศาสนิกชนทุกระดับ
ชนชั้นประกอบกับประวัติศาสตร์ของสังคมไทยที่เก่ียวพันธ์กับพระพุทธศาสนาจึงมีประวัติการสร้างพระพุทธรูปไว้
สักการะทั่วทุกภูมิภาค  มีพระพุทธรูปองค์ส าคัญที่พุทธศาสนิกชนให้ความนับถือเคารพกราบไหว้และได้รับผลจาก
ความศรัทธาบูชากราบไหว้แตกต่างหลากหลาย  ท าให้มีพระพุทธรูปเป็นที่เคารพนับถือและเชื่อในความศักด์ิสิทธิ์
หลายองค์ประดิษฐานอยู่ทั่วภูมิภาคของประเทศไทยในปัจจุบัน เพ่ือที่จะเป็นแบบแผนทางปฏิบัติโดยทั่วไปในสังคม 
อันจะน ามาซ่ึงความสุข ทั้งในปัจจุบันและอนาคต (พระมหาพงศ์ศิริ ปญฺญาวชิโร, 2563) 

ด้วยข้อมูลดังกล่าวข้างต้น ผู้วิจัยเห็นว่า มีความจ าเป็นและเป็นประโยชน์ที่จะศึกษาประวัติความ
เป็นมาและลักษณะพุทธศิลป์ของพระพุทธรูปส าคัญในสังคมไทย  ศึกษาแนวคิดและคุณค่าของพระพุทธรูปส าคัญ
ในสังคมไทย  และวิเคราะห์อิทธิพลของพระพุทธรูปส าคัญกับพัฒนาการทางพระพุทธศาสนาในสังคมไทย  อันจะ
เป็นประโยชน์ในการน าไปเผยแผ่ให้กับสังคมต่อไป 
 
วัตถุประสงค์ของกำรวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาและลักษณะพุทธศิลป์ของพระพุทธรูปส าคัญในสังคมไทย  
2. เพ่ือศึกษาแนวคิดและคุณค่าของพระพุทธรูปส าคัญในสังคมไทย  
3.  เพ่ือวิเคราะห์อิทธิพลของพระพุทธรูปส าคัญกับพัฒนาการทางพระพุทธศาสนาในสังคมไทย 
 

ระเบียบวิธีวิจัย 
การศึกษาวิจัยครั้งนี้  ใช้รูปแบบงานวิจัยเชิงคุณภาพ ( Qualitative) โดยเป็นการลงพ้ืนที่ ศึกษา

พระพุทธรูปมีพุทธศาสนิกชนเลื่อมใสศรัทธา มีคุณค่าและอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของประชาชนในสังคมไทย ดังนี้ 
1. ข้อมูลเชิงเอกสาร ใช้กระบวนวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ (qualitative research) ด้วยกระบวนการ

ศึกษาและวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารหรือการวิจัยเชิงเอกสาร ( documentary research) โดยการทบทวน
แนวความคิด ทฤษฎี และวรรณกรรมที่เก่ียวข้องกับพระพุทธรูปมีพุทธศาสนิกชนเลื่อมใสศรัทธา มีคุณค่าและ
อิทธิพลต่อวิถีชีวิตของประชาชนในสังคมไทย ได้แก่ หลวงพ่อโสธร จังหวัดฉะเชิงเทรา , หลวงพ่อวัดไร่ขิง จังหวัด
นครปฐม, หลวงพ่อโต จังหวัดสมุทรปราการ, หลวงพ่อบ้านแหลม จังหวัดสมุทรสงคราม 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่3 ฉบับที่ 1 | 55 

2. ข้อมูลเชิงคุณภาพ ได้ก าหนดให้มีกระบวนวิธีการวิจัย (methodology) โดยการสัมภาษณ์เชิงลึก
โดยผู้ให้ข้อมูลเป็นเจ้าอาวาส  ผู้น าชุมชน  ประชาชนผู้มานมัสการพระพุทธรูปส าคัญ  นักวิชาการศาสนาและ
ประวัติศาสตร์พุทธศิลป์ โดยลงพ้ืนที่ 4 แห่ง ซ่ึงเป็นสถานที่ประดิษฐานของพระพุทธรูปส าคัญ 4 องค์ ได้แก่ หลวง
พ่อโสธร จังหวัดฉะเชิงเทรา, หลวงพ่อวัดไร่ขิง จังหวัดนครปฐม, หลวงพ่อโต จังหวัดสมุทรปราการ , หลวงพ่อบ้าน
แหลม จังหวัดสมุทรสงคราม 

3. ประชากรที่ใช้ในการวิจัย ได้ เจ้าอาวาส  ผู้น าชุมชน  นักวิชาการศาสนาและประวัติศาสตร์พุทธ
ศิลป์ ประชาชนผู้มานมัสการพระพุทธรูปส าคัญ รวมผู้ให้ข้อมูลทั้งหมด จ านวน 17 รูป/คน ซ่ึงเป็นผู้ให้ข้อมูลที่
ส าคัญ  

4. ครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ใช้การสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้างเป็นแบบสัมภาษณ์เจาะลึก และการศึกษา
จากข้อมูลที่มีผู้บันทึกไว้แล้วโดยผู้อ่ืน (Unobtrusive Research) 

5. การเก็บรวบรวมข้อมูล ได้ก าหนดกระบวนการหรือแนวทางในการเก็บรวบรวมข้อมูล ได้แก่ 
กระบวนการหรือแนวทางในการเก็บรวบรวมข้อมูลโดยการเก็บรวบรวมข้อมูลจากการศึกษาค้นคว้าข้อมูลจาก
เอกสารทางวิชาการและข้อมูลจากสื่อเทคโนโลยีสารสนเทศ และกระบวนการหรือแนวทางในการเก็บรวบรวม
ขอ้มูลโดยการเก็บรวบรวมข้อมูลจากแบบสัมภาษณ์ โดยกระบวนการเก็บรวบรวมข้อมูลดังกล่าว เป็นกระบวนการ
เก็บรวบรวมข้อมูลตามแนวทางของกระบวนวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ  

6. การวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยมีล าดับขั้นตอนในการวิเคราะห์ ดังนี้ 
 1) ผู้วิจัยจะน าข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์ โดยน าค าสัมภาษณ์จากผู้ถูกสัมภาษณ์มาเปรียบเทียบ

ความเหมือนและความต่างของแต่ละบุคคล และจัดล าดับความส าคัญและคุณลักษณะของข้อมูล 
 2) น าข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์และจากการศึกษาต่าง ๆ มาท าการวิเคราะห์ข้อมูลร่วมกัน

อย่างเป็นระบบและน าไปสู่การเชื่อมโยงข้อมูลเข้าด้วยกัน แสดงความส าคัญของข้อมูลได้ชัดเจนยิ่งขึ้น เพ่ือสะดวก
ในการวิเคราะห์และเขียนรายงานข้อมูลที่ได้จากการศึกษา 

 3) ข้อมูลเชิงคุณภาพที่ได้จากการตอบประเด็นสัมภาษณ์ ( Interview Research) และข้อมูลจาก
เอกสารต่าง ๆ (Document Research) จะถูกน ามาวิเคราะห์และประมวลผลออกมาในลักษณะของการพรรณนา
ซ่ึงน าไปสู่ค าตอบในการศึกษาและสรุปตามหลักวิชาการประกอบการเขียนรายงานเพ่ือชี้ให้เห็นถึงประวัติความ
เป็นมาและลักษณะพุทธศิลป์ แนวคิด คุณค่า และอิทธิพลของพระพุทธรูปส าคัญกับพัฒนาการทางพระพุทธศาสนา
ต่อไป 

 
ผลกำรวิจัย 

ประวัติควำมเป็นมำและลักษณะพุทธศิลป์ของพระพุทธรูปส ำคัญในสังคมไทย 
1) หลวงพ่อโสธร  ซ่ึงนักโบราณคดีหลายท่านมีความเห็ นเรื่องประวัติการ ก่อสร้างและการมา

ประดิษฐานของหลวงพ่อโสธรที่แตกต่างกันออกไป พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 5 ได้รับ
การยกย่องว่าทรงพระปรีชาสามารถในทางปกครองเป็นยอดเยี่ยม ทรงเป็นนักโบราณคดี นักประวัติศาสตร์และ
อ่ืนๆ ได้ทรงบันทึกไว้ในจดหมายถึงมกุฎราชกุมาร เม่ือเสด็จประพาสมณฑลปราจีนบุรี ร.ศ. 127 ความตอนว่า “…
พระพุทธรูป ว่าด้วยศิลาแลงทั้งนั้น องค์ที่ส าคัญว่าเป็นหมอดีนั้น คือองค์ที่อยู่กลาง ดูรูปตักและเอวงามท าเป็น
ท านองเดียวกันกับพระพุทธเทวปฏิมากร แต่ตอนบนกลายไปเป็นด้วยฝีมือผู้ที่ไปปั้นว่า ลอยน้ า ก็เป็นความจริง 
เพราะเป็นพระศิลาคงจะไม่ได้ท าในที่นี้” 

ลักษณะพุทธศิลป์ของพระพุทธโสธร  เป็นพระพุทธปฏิมากรปางสมาธิ ประทับอยู่ เหนือรัตนบัลลังก์ 4 
ชั้น ซ่ึงปูลาดด้วยผ้าทิพย์ เดิมเป็นพระพุทธรูปหล่อด้วยส าริดอย่างสวยงาม ต่อมาได้พอกปูนเสริมให้ใหญ่หุ้มองค์



56 | พระพุทธรูปส าคัญ: แนวคิด คุณค่า และอิทธิพลที่มีต่อสังคมไทย 

จริงไว้ภายใน พระพุทธลักษณ์ขององค์หลวงพ่อโสธรที่ปรากฏในปัจจุบันจึงเป็นแบบปูนปั้น ลงรักปิดทองพระ
วรกายแบบเทวรูป พระพักตร์แบบศิลปะล้านนา พระเกตุมาลาแบบปลี  ข้อพระกรข้างขวามีก าไรรัดตรึง ทรงจีว ร
แนบเนื้อ มีความกว้างของพระเพลา (หน้าตัก) 3 ศอก 5 นิ้ว (1 เมตร 65 เซนติเมตร) สูง 1 เมตร 98 เซนติเมตร 
ลักษณะของหลวงพ่อโสธร มีความแตกต่างจากพระพุทธปฏิมาอง ค์อ่ืนอันเป็นเอกลักษณ์เฉพาะไม่เหมือน
พระพุทธรูปศิลปะสมัยต่างๆ พระพักตร์แบบศิลปะล้านนามีความเรียบง่าย อมยิ้มแบบอ่ิมบุญคล้ายใบหน้าของชาว
จีน  ลักษณะภาพรวมขององค์หลวงพ่อโสธรมีรูปลักษณะเป็นคล้ายมนุษย์ทางกายภาพมากกว่าเป็นพุทธลักษณะ
ตามมหาปุริสลักษณะ  หรือเรียกว่ามีโหงวเฮ้งที่ดีตามลักษณะพยากรณ์  แม้ในส่วนของที่ประดิษฐ์ฐานองค์หลวงพ่อ
พุทธโสธรตามหลักฮวงจุ้ยของจีนเรียกว่าเป็นที่มังกร  อาจเป็นด้วยเหตุนี้จึงมีชาวจีนให้ความเคารพศรัทธาเป็น
จ านวนมาก   

2)  หลวงพ่อวัดไร่ขิง มีประวัติจากค าบอกเล่าสืบต่อกันมาหลายต านาน ตามต านานกล่าวถึงการได้มา
ซ่ึงหลวงพ่อวัดไร่ขิง ว่าได้ถูกอัญเชิญมาจากวัดศาลาปูนวรวิหาร จังหวัดพระนครศรีอยุธยา โดยวางลงบน แพไม้ไผ่ 
และน าล่องมาตามล าน้ า และอัญเชิญขึ้นประดิษฐานในพระอุโบสถ ตรงกับวันพระขึ้น 15 ค่ า เดือน 5 วันสงกรานต์ 

ลักษณะพุทธศิลป์ เป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย หล่อด้วยทองสัมฤทธิ์ หน้าตักกว้าง 4 ศอก 2 นิ้วเศษ 
สูง 4 ศอก 16 นิ้วเศษ พุทธศิลปสมัยเชียงแสน สันนิษฐานว่า เป็นฝีมือช่างสมัยล้านนา และล้านช้าง  มีลักษณะ
พระวรกายอวบอ้วนพระพักตร์กลมคล้ายผลมะตูม  พระขนงโก่ง  พระนาสิกโค้งงุ้ม  พระเกตุมาลาเป็นเปลว 
นั่งขัดสมาธิราบ ชายสังฆาฏิยาว เส้นพระสกขมวด มีพระพักตร์และพระโอษฐ์กว้างนั้นเป็นลักษณะของพระพุทธรูป
ขอม ปลายสังฆาฏิใหญ่และมีหลายแฉก ฐานไม่มีบัวรอง  พุทธศิลป์เป็นพระพุทธรูปเชียงแสนของไทยชาวล้านนา
และล้านช้าง ท าตามอย่างพระพุทธรูปสมัยสุโขทัย มีลักษณะต่างไปจากเชียงแสนชั้นแรก 

3) หลวงพ่อโต วัดบางพลีใหญ่ใน เป็นหนึ่งในพระพุทธรูป 3 องค์ที่ลอยมาตามล าน้ า และได้ล่องไปตาม
ล าน้ าเจ้าพระยา  ลอยวกกลับเข้ามาในล าคลองส าโรง ชาวบ้านได้อัญเชิญท่านขึ้นไปประดิษฐานในวิหาร แต่ต้อง
ชะลอขึ้นข้ามฝาผนังวิหาร เพราะขณะนั้นหลังคาวิหารยังไม่สร้าง และประตูวิหารมีขนาดเล็ก หลังจากนั้นท่านได้
ประดิษฐานอยู่ในวิหารเรื่อยมา ครั้นต่อมาได้มีการท านุบ ารุงวิหารอีก เพ่ือสร้างเป็นอุโบสถที่ถาวรจึงต้องชะลอองค์
ท่านมาพักไว้ยังศาลาชั่วคราว จนกระทั่งได้สร้างอุโบสถส าเร็จแล้ว จึงได้อาราธนาท่านไปประดิษฐานไว้ในอุโบสถ 
เพ่ือเป็นพระประธานของวัดบางพลีใหญ่ใน 

ลักษณะพุทธศิลป์ของหลวงพ่อโต วัดบางพลีใหญ่ใน เป็นพระพุทธรูปสมัยสุโขทัยปางมารวิชัย(สะดุ้ง
มาร) ศิลปะสุโขทัย องค์พระเป็นทองส าริดทั้งองค์ หน้าตักกว้าง 3 ศอก 1 คืบ ลืมพระเนตร ลักษณะมีเกตุมาลา
ยาวเป็นเปลว เส้นพระศกขมวดก้นหอย โดยมากไม่มีไรพระศก พระโขนงโก่ง พระนาสิกงุ้ม พระหนุเสี้ยม หัวพระ
ถันโปน สังฆาฏิยาว มักมีปลายเป็น 2 แฉกย่น ขัดสมาธิราบ  พระพุทธรูปที่มีเกตุมาลาเป็นเปลวนั้น เป็นแบบอย่าง
ช่างลังกาเป็นผู้คิดขึ้นก่อน จึงดูแปลกกว่าแบบอย่างพระพุทธรูปในประเทศอ่ืน 

4)  หลวงพ่อบ้านแหลม  ตามประวัติวัดบ้านแหลม มีนามพระราชทานว่า วัดเพชรสมุทร วรวิหาร เม่ือ
วันที่ 1 กรกฎาคม พุทธศักราช 2498 ต้ังอยู่ ณ อ าเภอเมืองสมุทรสงคราม จังหวัดสมุทรสงคราม มีพระพุทธรูป
ส าคัญประดิษฐานอยู่ในพระอุโบสถ เรียกกันว่า หลวงพ่อบ้านแหลม ซ่ึงมีความศักด์ิสิทธ์ิและพุทธานุภาพเป็นที่เลื่อง
ลือไปทั่ว พุทธศาสนิกชนจึงให้ความเคารพ สักการบูชาและไปนมัสการกันอย่างเนืองแน่น 

หลวงพ่อบ้านแหลม ทางกรมศิลปากร ได้จดทะเบียนไว้เป็นโบราณวัตถุแห่งชาติ เม่ือปีพุทธศักราช 
2496 เป็นพระพุทธรูปหล่อด้วยทองสัมฤทธิ์ อิริยาบถยืนปางอุ้มบาตร ภายในองค์พระโปร่ง ขนาดสูงต้ังแต่ปลายนิ้ว
พระบาทถึงยอดพระเกตุมาลาประมาณ 170 เซนติเมตร ประดิษฐานท่ายืนอยู่บนแท่น มีพุทธลักษณะเป็นศิลปะ
ตามสมัยสุโขทัยตอนปลายจนสมัยกรุงศรีอยุธยาตอนต้น  



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่3 ฉบับที่ 1 | 57 

ลักษณะพุทธศิลป์ของหลวงพ่อบ้านแหลม  เป็นพระพุทธรูปหล่อด้วยทองสัมฤทธิ์ปิดทอง ศิลปะสุโขทัย 
อิริยาบถยืนปางอุ้มบาตร ภายในองค์พระโปร่ง ขนาดสูงต้ังแต่ปลายนิ้วพระบาทถึงยอดพระเกตุมาลาประมาณ 170 
เซนติเมตร ประดิษฐานท่ายืนอยู่บนแท่น มีพุทธลักษณะเป็นศิลปะตามสมัยสุโขทัยตอนปลายจนสมัยกรุงศรีอยุธยา
ตอนต้น มีลักษณะพิเศษ คือ พระพักตร์งดงามอ่อนช้อย ส่วนพระหัตถ์เป็นคนละชิ้นกับพาหาท าให้สามารถถอด
ออกประกอบได้ พระบาทไม่สวมฉลอง พระบาทแบบพระพุทธรูปทรงเครื่องที่เรียกว่าพระโพธิสัตว์สมัยอยุธยา พระ
เกตุมาลาเป็นเปลวเพลิงแบบพระพุทธรูปสมัยสุโขทัย สังฆาฏิพาดยาวลงมาถึงพระชงฆ์ จีวรท าแผ่นเป็นแผ่นแผงอยู่
เบื้องหลัง แท่นฐานรองพระบาทนั้นตอนบนท าเป็นรูปดอกบัวบานรองรับพระบาท ตอนล่างท าเป็นฐานย่อมุมสิบ
สอง เป็นรูปฐานพระเจดีย์ ล่างสุดท าเป็นฐานเท้าสิงห์มีลวดลายวิจิตรบรรจง เม่ือทรงเครื่องเต็มยศ สวมสายสะพาย
พาดเครื่องราชอิสริยาภรณ์ปฐมาจุลจอมเกล้าวิเศษ คาดรัดประคดปักด้ินเงิน บาตรแก้วสีน้ าเงิน 
 
แนวคิดและคุณค่ำของพระพุทธรูปส ำคัญในสังคมไทย 

การวิเคราะห์แนวคิด ความเชื่อและคุณค่าของหลวงพ่อโสธร หลวงพ่อวัดไร่ขิง หลวงพ่อโต หลวง
พ่อบ้านแหลม พบว่า พระพุทธรูปส าคัญแต่ละองค์ ส่วนใหญ่มีประวัติความเป็นมาที่เชื่อมโยงหากัน และมีความ
เก่ียวข้องกับการสัญจรทางน้ าเป็นหลัก เป็นพระพุทธรูปคู่บ้านคู่เมือง มีประชาชนเลื่อมใสศรัทธาจ านวนมาก และ
เป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจ แนวคิดและความเชื่อเก่ียวกับพระพุทธรูปส าคัญ ส่วนใหญ่ประชาชนเชื่อในความศักด์ิสิทธิ์ 
ช่วยดลบันดาลให้ประสบความส าเร็จสมด่ังปรารถนา สามารถคุ้มครองปกป้องภยันตรายต่างๆ รวมทั้งช่วยให้ผู้ที่มา
บนบานสานกล่าว ให้ประสบความส าเร็จในการในสิ่งที่ตนเองปรารถนาได้ 

การวิเคราะห์แนวคิด ความเชื่อและคุณค่าของพระพุทธรูปส าคัญในสังคมไทย พบว่า ส่วนใหญ่มีความ
เชื่อว่าพระพุทธรูปมีความศักด์ิสิทธ์ิสามารถช่วยให้บรรลุในสิ่งที่ตนประสงค์ได้  คนที่ไปเก่ียวข้องกับผู้ อ้างฤทธิ์หรือ
อ านาจสิ่งศักด์ิสิทธ์ิ มักไปเพ่ือขอความช่วยเหลือ หวังอ านาจดลบันดาลให้เกิดโชคลาภเป็นต้น การปฏิบัติเช่นนี้ย่อม
ไม่ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนาที่เป็นกรรมวาท กิริยวาท  ละวิริยวาท  สอนให้คนหวังผลส าเร็จจากการลงมือ
ท าด้วยความเพียรพยายามตามเหตุตามผล การมัวหวังผลจากการอ้อนวอนขอความช่วยเหลือจากอ านาจดล
บันดาล อาจท าให้เป็นคนมีนิสัยเฉื่อยชา กลายเป็นคนงอมืองอเท้า อย่างน้อยก็ท าให้ขาดความเพียรพยายาม ไม่
รีบเร่งท าสิ่งที่ควรท า ไม่เร่งเว้นในสิ่งที่ควรเว้น  ขัดกับหลักความไม่ประมาท  (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต , 
2557) โดยชาวพุทธส่วนใหญ่มองว่า การได้กราบไหว้สักการะบูชาพระพุทธรูปส าคัญเพ่ือความเป็นสิริมงคล  โดย
ไม่ปฏิบัติธรรมให้ตรงกับเป้าหมาย  และนิยมไปไหว้พระพุทธรูปที่มีชื่อเสียง ซ่ึงเชื่อว่ามีความศักด์ิสิทธิ์  โดยการเล่า
ลือกันมาอย่างนี้ก็ถือว่าเป็นการถือมงคลต่ืนข่าวซ่ึงไม่สอดคล้องกับหลักค าสอนในทางพระพุทธศาสนา  
 
กำรวิเครำะห์อิทธิพลของพระพุทธรูปส ำคัญกับพันนำกำรทำงพระพุทธศำสนำในสังคมไทย 

พระพุทธรูปเป็นสัญลักษณ์ส าคัญในทางพระพุทธศาสนา เป็นวัตถุธรรมที่สร้างขึ้นเพ่ือแทนองค จริงของ
พระพุทธเจา การสร้างพระพุทธรูปขึ้นมานอกจากความเป็นวัตถุส าคัญแล ว การสร้างพระพุทธรูปจึงเป็นไปตาม
หลักพุทธานุสสติ แต่เป็นการใชวัตถุเป็นเครื่องสื่อใหระลึกถึงพระพุทธเจา เป็นการสรางตามแนวคิดเรื่องพุทธเจดีย
4 ซ่ึงพระพุทธรูปจัดเป็นอุทเทสิกเจดีย์ (เสนอ นิลเดช, 2543) และเป็นการสร้างเพ่ือยกย องบูชาบุคคลที่ควรบูชา
ตามหลักมงคลสูตร นอกจากนี้การบูชาพระพุทธรูปในฐานะองค แทนของพระพุทธเจ า ถือเป็นหลักธรรมส าคัญ
ประการหนึ่งในหลักคารวธรรม 6 ประการ ได้แก สัตถุคารวตา คือ การแสดงความเคารพต่อพระศาสดาด้วย 
(เสฐียรพงษ วรรรณปก, 2550)  
 เม่ือกล่าวถึงคุณค่าและความส าคัญของสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา สามารถจ าแนกประเด็นที่
น่าสนใจ ดังนี้ (กระทรวงวัฒนธรรม, 2554)  



58 | พระพุทธรูปส าคัญ: แนวคิด คุณค่า และอิทธิพลที่มีต่อสังคมไทย 

 1) เป็นเครื่องมือในการสร้างศรัทธาแก่พุทธศาสนิกชน จะเห็นว่า พระพุทธรูปเป็นสัญลักษณ์ที่ส า คัญ
เนื่องจากเป็นองค์แทนของพระพุทธเจ้า ซ่ึงศิลปินได้พยายามที่จะสะท้อนสัญลักษณ์ของความสะอาด สงบ และ
สว่างของพระพุทธเจ้าออกมาให้เห็นเป็นรูปธรรม ฉะนั้น เม่ือใดก็ตามที่พุทธศา สนิกชนซ่ึงจะมีความทุกข์หรือไม่ก็
ตาม ได้มีโอกาสกราบไหว้บูชาพระพุทธรูปหรือภาพวาดจะสามารถรับรู้ และสัมผัสคุณค่าดังกล่าวทางจิตใจ อันจะ
ท าให้ความศรัทธาต่อพระรัตนตรัยม่ันคงมากยิ่งขึ้น 
 2) เป็นเครื่องมือในการสร้างแรงจูงใจในการประกอบกุศลธรรม เนื่องจากพระพุทธรูปเป็น สัญลักษณ์ที่
ถือได้ว่าเป็นองค์แทนของพระพุทธเจ้า ฉะนั้น จุดเด่นประการหนึ่งของพระพุทธเจ้าคือ การที่พระองค์ทรงเป็น
มนุษย์ และให้ความส าคัญกับมนุษย์ว่า “มนุษย์ที่ฝึกตนดีแล้ว เป็นผู้ประเสริฐที่สุด” พระองค์จึงเป็นแบบอย่างที่ ดี
ส าหรับมนุษย์ในการสร้างแรงจูงใจเพ่ือที่จะพัฒนาตนเองให้ก้าวไปสู่ความพ้นทุกข์ดังที่พระองค์เคยเป็นต้นแบบ
ดังกล่าว 
 3) เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวทางจิตใจของพุทธศาสนิกชน จะเห็นว่า พระพุทธรูปในฐานะที่เป็นพระเครื่อง
นั้น สามารถเป็นที่ยึดเหนี่ยวทางจิตใจของพุทธศาสนิกชน โดยมีการพกพระเครื่องติดตัว หรืออัญเชิญไว้ใ น
ยานพาหนะเพ่ือเป็นสิริมงคล ตลอดจนเป็นเครื่องมือในการสร้างก าลังใจ และความอุ่นใจต่อการด าเนินชีวิตและ
การงาน อย่างไรก็ดี เม่ือใดก็ตามที่พุทธศาสนิกชนมีใจที่เข้มแข็งเพียงพอแล้ว เขาก็จะสามารถข้ามพ้น และพัฒนา
ใจของตัวเองไปสู่การร่วมเป็นหนึ่งกับพระรัตนตรัย สุดท้ายแล้วท่ีพ่ึงภายนอกจะไม่มีความจ าเป็นอีกต่อไป  
 4) เป็นสื่อธรรมที่สะท้อนประวัติและความเป็นมาของพระพุทธศาสนา จะเห็นว่า สัญลักษณ์ทาง
พระพุทธศาสนาได้สะท้อนให้เห็นถึงบริบทของพระพุทธศาสนาในยุคต่าง ๆ ต้ังแต่สมัยสุโขทัย ลพบุรี อยุธยา ธนบุรี 
และรัตนโกสินทร์ ในด้านต่าง ๆ เช่น ประวัติศาสตร์ สังคมศาสตร์ และรัฐศาสตร์ 
 5)  เป็น สื่อที่ส ะท้ อน ศิลปะและวัฒนธร รมของประชา ชน ในชา ติ จะเห็ นว่ า สัญลักษณ์ทา ง
พระพุทธศาสนา เช่น พระพุทธรูป โบสถ์ ศาลา และกุฏิ เป็นสื่อที่แสดงให้เห็นถึงวัฒนธรรมและวิถีชีวิตของ
ประชาชนในสังคมต่าง ๆ เช่น ภาคเหนือ ภาคกลาง ภาคตะวันออกเฉียงเหนือ และภาคใต้ ที่ มีเอกลักษณ์และ
จุดเด่นในด้านวัฒนธรรม ศิลปกรรม และจิตรกรรมต่างกัน ซ่ึงวัฒนธรรมและศิลปะดังกล่าวได้สะท้อนให้เห็นถึง
ความงดงามของจิตใจที่ซ่อนอยู่ภายใน 
 6) เป็นเครื่องมือในการขัดเกลาจิตใจของประชาชนให้เข้าถึงธรรมะอย่างแท้จริ ง จะเห็นว่า ศาสนพิธี
และศาสนธรรม เป็นเครื่องมือส าคัญในการหล่อหลอม และพัฒนาคุณค่าทางจิตใจให้งดงาม และเป็นสุขมากยิ่งขึ้น 
โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ศาสนพิธีจะเป็นเครื่องมือในการน้อมน าจิตใจของผู้ปฏิบัติให้เข้าถึงและเข้าใจคุณค่าของธรรมะ
มากยิ่งขึ้น  
 7) เป็นเครื่องมือในการพัฒนาระเบียบ วินัย และสร้างความสามัคคีของพุทธศาสนิกชน ในประเด็นนี้ 
หลักศาสนพิธีจะเป็นเครื่องมือที่ส าคัญในการพัฒนาพุทธศาสนิกชนให้รู้จักระเบียบ ขั้นตอน และแนวทางในการ
ปฏิบัติตนต่อพระรัตนตรัย อันจะน าไปสู่การปฏิบัติทางกาย วาจา และใจอย่างประสานสอดคล้องและสามัค คีกัน
มากยิ่งขึ้น 

พระพุทธรูปส าคัญเป็นสัญลักษณ์ส าคัญของแต่ละจังหวัด และเป็นเครื่องหมายสื่อแทนพระพุทธเจ้าที่ มี
คุณค่าทางจิตใจต่อพุทธศาสนิกชนเป็นอย่างมาก เป็นรากฐานแห่งจารีตประเพณีและวัฒนธรรมซ่ึงเก่ียวข้องกับวิถี
ชีวิตของคนไทยต้ังแต่เกิด จนถึงตาย เป็นสัญลักษณ์ส าคัญในทางพระพุทธศาสนา เป็นวัตถุธรรมที่สร้างขึ้นเพ่ือแทน
องคจริงของพระพุทธเจา และแฝงไวด้วยปรัชญาและคติค าสอนทางพระพุทธศาสนาอย่างลึกซ้ึง น ามาสู่ความระลึก
ถึงพระพุทธเจ้าในฐานะเป็นบุคคลส าคัญผู้เป็นบรมครูและเป็นแบบอย่างในการปฏิบัติตนเพ่ือให พนทุกข อันเป็นแก
นค าสอนของพระพุทธศาสนา 
 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่3 ฉบับที่ 1 | 59 

บทสรุป 
 ประวัติควำมเป็นมำและลักษณะพุทธศิลป์ของพระพุทธรูปส ำคัญในสังคมไทย 
 ประวัติความเป็นมาและลักษณะพุทธศิลป์ของพระพุทธรูปส าคัญในสังคมไทย พบว่า 1) หลวงพ่อโสธร 
ไม่ได้ท าขึ้นในจังหวัดฉะเชิงเทรา ด้วยฝีมือเป็นช่างแบบลานช้าง หรือแบบพระลาว ครั้ งแรกหล่อด้วยส าริด 
ภายหลังพอกปูนเสริมให้ใหญ่หุ้มองค์จริงไว้ภายใน พระพุทธลักษณ์จึงเป็นแบบปูนปั้น ลงรักปิดทองพระวรกาย
แบบเทวรูป พระพักตร์แบบศิลปะลานนา ตามประวัติสร้างในสมัยลานช้างและล้านนา  2)  หลวงพ่อวัดไร่ขิง ตาม
ต านานกล่าวว่าได้ถูกอัญเชิญมาจากกรุงเก่า (พระนครศรีอยุธยา) ลักษณะพุทธศิลป์เป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย 
หล่อด้วยทองสัมฤทธิ์ พุทธศิลปสมัยเชียงแสน สันนิษฐานว่า เป็นฝีมือช่างสมัยล้านนาและล้านช้าง  3) หลวงพ่อโต 
วัดบางพลีใหญ่ใน เป็นหนึ่งในพระพุทธรูป 3 องค์ที่ลอยมาตามล าน้ า และได้ล่องไปตามล าน้ าเจ้าพระยา  ชาวบ้าน
พากันอาราธนาให้ขึ้นที่ปากคลองส าโรง ได้อัญเชิญท่านขึ้นไปประดิษฐานในวิหาร และอาราธนาประดิษฐานไว้ใน
อุโบสถ เพ่ือเป็นพระประธานของวัดบางพลีใหญ่ใน  ลักษณะพุทธศิลป์ของหลวงพ่อโต วัดบางพลีใหญ่ใน เป็น
พระพุทธรูปสมัยสุโขทัยปางมารวิชัย (สะดุ้งมาร) ศิลปะสุโขทัย  4)  หลวงพ่อบ้านแหลม เป็นพระพุทธรูปหล่อด้วย
ทองสัมฤทธิ์ อิริยาบถยืนปางอุ้มบาตร ภายในองค์พระโปร่ง ขนาดสูงต้ังแต่ปลายนิ้วพระบาทถึงยอดพระเกตุมาลา
ประมาณ 170 เซนติเมตร ประดิษฐานท่ายืนอยู่บนแท่น มีพุทธลักษณะเป็นศิลปะตามสมัยสุโขทัยตอนปลายจน
สมัยกรุงศรีอยุธยาตอนต้น มีลักษณะพิเศษ คือ พระพักตร์งดงาม อ่อนช้อยราวกับเทพบุตร ส่วนพระหัตถ์เป็นคน
ละชิ้นกับพาหาท าให้สามารถถอดออกประกอบได้ พระบาทไม่สวมฉลอง พระบาทแบบพระพุทธรูปทรงเครื่องที่
เรียกว่าพระโพธิสัตว์สมัยอยุธยา พระเกตุมาลาเป็นเปลวเพลิงแบบพระพุทธรูปสมัยสุโขทัย สังฆาฏิพาดยาวลงมาถึง
พระชงฆ์ จีวรท าแผ่นเป็นแผ่นแผงอยู่เบื้องหลัง แท่นฐานรองพระบาทนั้นตอนบนท าเป็นรูปดอกบัวบานรองรับพระ
บาท ตอนล่างท าเป็นฐานย่อมุมสิบสอง เป็นรูปฐานพระเจดีย์ ล่างสุดท าเป็นฐานเท้าสิงห์มีลวดลายวิจิตรบรรจง  
 แนวคิดและคุณค่ำของพระพุทธรูปส ำคัญในสังคมไทย 
 แนวคิดและคุณค่าของพระพุทธรูปส าคัญในสังคมไทย พบว่า  ส่วนใหญ่มีความเชื่อว่าพระพุทธรูปมี
ความศักด์ิสิทธิ์สามารถช่วยให้บรรลุในสิ่งที่ตนประสงค์ได้ โดยชาวพุทธส่วนใหญ่มองว่า การได้กราบไหว้
สักการะบูชาพระพุทธรูปส าคัญเพ่ือความเป็นสิริมงคล  และนิยมไปไหว้พระพุทธรูปที่ มีชื่อเสียง ซ่ึงเชื่ อว่ามีความ
ศักด์ิสิทธ์ิ  โดยการเล่าลือกันมาอย่างนี้ ก็ถือว่าเป็นการถือมงคลต่ืนข่าวซ่ึงไม่สอดคล้องกับหลักค าสอนในทาง
พระพุทธศาสนา ดังนั้นจึงควรฝกตนให้เข้ากับหลักการพ้ืนฐานของพระพุทธศาสนา ที่สอนให พ่ึงตนเอง สอนให ท า
ตนใหเป็นที่พ่ึงได้ หรือสามารถพ่ึงตนได้ และสอนมรรคาแห่งความหลุดพ้นเป็นอิสระ ซ่ึงในขั้นสุดท้าย ให ข้ามพ้นได้
แม้กระทั่งศรัทธาที่มีเหตุผล ไปสู่ความเป็นอยู่ด้วยปัญญาบริสุทธ์ิ เริ่มตนมรรคาจากการอิงอาศัยปัญญาส องน าของ
องคพระศาสดาผู้เป็นกัลยาณมิตร ไปสู่การยืนได้ล าพังตน โดยไม่ตองอาศัยการประคับประคองของพระศาสดา 
 การวิเคราะห์อิทธิพลของพระพุทธรูปส าคัญกับพัฒนาการทางพระพุทธศาสนาในสังคมไทย พบว่า  
การที่พุทธศาสนิกชนได้มากราบไหว้สักการะพระพุทธรูปส าคัญ ซ่ึงเป็นเครื่องหมายสื่อแทนพระพุทธเจ้า ได้ระลึก
นึกถึงพุทธคุณ นึกถึงหลักธรรมค าสอนแล้วน้อมน าเอามาใช้ประพฤติปฏิบัติในชีวิ ตประจ าวัน อยู่บนพ้ืนฐานของ
ปัญญาหรือความมีเหตุผล โดยมุ่งหมายให้เกิดความสงบทางใจ และเกิดสติปัญญาในการแก้ปัญหาชีวิต ก็ชื่อว่าได้
พัฒนาจิตใจ และปัญญา สามารถอบรมเจริญวิปัสสนาซ่ึงเป็นหนทางการดับกิเลส หรือความหลุดพ้นได้ ,  
พระพุทธรูปส าคัญเป็นสัญลักษณ์ส าคัญของแต่ละจังหวัด และเป็นเครื่องหมายสื่อแทนพระพุทธเจ้าที่ มีคุณค่าทาง
จิตใจต่อพุทธศาสนิกชนเป็นอย่างมาก เป็นรากฐานแห่งจารีตประเพณีและวัฒนธรรมซ่ึงเก่ียวข้องกับวิถีชีวิตของคน
ไทยต้ังแต่เกิด จนถึงตาย เป็นสัญลักษณ์ส าคัญในทางพระพุทธศาสนา เป็นวัตถุธรรมที่สร้างขึ้นเพ่ือแทนองค จริง
ของพระพุทธเจา และแฝงไวด้วยปรัชญาและคติค าสอนทางพระพุทธศาสนาอย่างลึกซ้ึง น ามาสู่ความระลึกถึง



60 | พระพุทธรูปส าคัญ: แนวคิด คุณค่า และอิทธิพลที่มีต่อสังคมไทย 

พระพุทธเจ้าในฐานะเป็นบุคคลส าคัญผู้เป็นบรมครูและเป็นแบบอย่างในการปฏิบัติตนเพ่ือใหพนทุกข อันเป็นแกน 
ค าสอนของพระพุทธศาสนา   
 
เอกสำรอ้ำงอิง 
 
กระทรวงวัฒนธรรม. (2554). ข้อควรระวังในการใช้สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา . กรุงเทพฯ: ส านักงาน

ปลัดกระทรวงวัฒนธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2557). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์. 
พระมหาพงศ์ศิริ ปญฺญาวชิโร. (2563). วิเคราะห์ทานบารมีในคัมภีร์อรรถกถาชาดก . วารสารสหวิทยาการ

มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 4(1), 63-73. 
รอบทิศ ไวยสุศรี. (2551). การศึกษาวิเคราะห์พระเครื่องในฐานะเป็นกุศโลบายในการปฏิบัติธรรม (ดุษฎีนิพนธ์พุทธ

ศาสตรดุษฎีบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วัดโสธรวราราม วรวิหาร. (2518). อนุสรณ์งานสมโภชหลวงพ่อโสธร พ.ศ. 2518. กรุงเทพฯ: วิจิตรหัตถกร. 
ส.พลายน้อย. (2545). พระพุทธรูปส าคัญในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: สารคดี. 
สงวน รอดบุญ. (2533). พุทธศิลป์สุโขทัย. กรุงเทพฯ: โอ.เอส.พริ้นต้ิง เฮ้าส์. 
สมเกียรติ โล่เพชรรัตน์. (2546). วิเคราะห์ประวัติการนับถือพุทธและศิลปะพระพุทธรู ปในเอเชีย . กรุงเทพฯ:

อมรินทร์พริ้นต้ิงแอนด์พับลิชชิ่ง. 
สุจิตต์ วงษ์เทศ. (2545). อัฟกานิสถานแหล่งผลิตพระพุทธรูปองค์แรกของโลก. กรุงเทพฯ: มติชน. 
เสฐียรพงษ วรรรณปก. (2550). ค าบรรยายพระไตรปฎก. (พิมพครั้งที่ 4). กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
เสนอ นิลเดช. (2543). ประวัติสถาปตยกรรมไทย. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
เสาวณิต วิงวอน และคณะ. (2550). ต ารางพระพุทธรูปปางต่างๆ ตามพระมติ สมเด็จพระมหาสมณเจ้ า  

กรมพระปรมานุชิตชิโนรส. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นต้ิงแอนด์พับลิชชิ่ง. 
 
 


