
พระธรรมกถึกกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสังคมไทย 
A Buddhist Teacher and Buddhism Propagation in Thai Society 

 
1พระปลัดคมศักด์ิ รุ่งศิริ และ 2พระปลัดสมชาย ด าเนิน 

1Phrapalad Khomsak Rungsiri and 2Phrapalad Somchai Damnoen 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Palisuksa Buddhagosa Campus, Thailand. 

Email: 1mahakhom@gmail.com, 2somchai.dam@mcu.ac.th. 
 

Received July 21, 2021; Revised October 9, 2021; Accepted November 3, 2021 
 
บทคัดย่อ 

การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเป็นหน้าที่ของชาวพุทธศาสนิกชนที่จะด ารงพระพุทธศาสนาให้มีความยั่งยืน 
การเผยแผ่พระพุทธศาสนานั้นมีแนวทางที่หลากหลายและมีผู้ปฏิบัติหน้าที่แตกต่างกันไปต้ังแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน
เช่น พระธรรมกถึก พระวินัยธร ซ่ึงมีข้อขัดแย้งกันในอดีตต้ังแต่สมัยพุทธกาล แต่อย่างไรก็ตาม พระธรรมกถึกก็ยังมี
บทบาทส าคัญในการประกาศพระพุทธศาสนาและสืบทอดให้มีความม่ันคงยั่งยืนมากยิ่งขึ้น บทความวิชาการนี้ มี
วัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาพระธรรมกถึกกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสังคมไทย ซ่ึงพระธรรมกถึก หมายถึง ผู้
กล่าวสอนธรรม ผู้แสดงธรรม นักเทศน์ จะต้องประกอบด้วยองค์ 5 ประการคือ (1) แสดงธรรมไปโดยล าดับไม่ตัด
ลัดให้ขาดความ (2) อ้างเหตุผลแนะน าให้ผู้ฟังเข้าใจ (3) ต้ังจิตเมตตาปรารถนาให้เป็นประโยชน์แก่ผู้ ฟัง  (4) ไม่
แสดงธรรมเพราะเห็นแก่ลาภ (5) ไม่แสดงธรรมกระทบตนและผู้ อ่ืน  ลีลาการสอนหรือการแสดงธรรมของ
พระพุทธเจ้าทุกครั้งจะทรงใช้พุทธวิธีการสอนซ่ึงมีรูปแบบและวิธีการแตกต่างกันไป  ขึ้นอยู่ กับสภาพสิ่งแวดล้อมที่
เกิดขึ้นในขณะนั้น ทรงเตรียมแผนการสอน พร้อมทั้งศึกษาสภาพแวดล้อม วิเคราะห์ผู้ฟัง มีข้อมูลไว้อย่างพร้อมมูล
ต้ังแต่ต้นจนจบทรงใช้รูปแบบการสอนครบทั้ง 4 ประการได้แก่ 1) สันทัสสนา คือ การอธิบายให้เห็นชัดเจนแจ่ม
แจ้ง 2) สมาทปนา คือ การชักจูงใจให้เห็นจริง 3) สมุตเตชนา คือ การเร้าใจให้แกล้วกล้าบังเกิดก าลังใจ  
4) สัมปหังสนา คือ การชโลมใจให้แช่มชื่น ร่าเริง ส่วนพระธรรมกถึกกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสังคมไทย
ตัวอย่างเช่น พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทภิกขุ) เป็นพระผู้เผยแผ่พระพุทธศาสนาในสังคมไทยโดยใช้หลัก
พระธรรมกถึก ท่านได้อธิบายความตามหลักของพระธรรมกถึกต่อความหมายของความดีว่า  เราควรจะไหว้พระ
แล้วเอาความดีของพระใส่ใจไปด้วย ความดีคืออะไร คือความไม่ประมาท  ท่านได้อธิบายความตามหลักของพระ
ธรรมกถึกต่อผลของความดีว่า บุคคลที่กระท าความดีโดยหวังเอาความดีแท้ๆ นั่นไม่มีปัญหาอะไร เขาจักต้องได้
ความดีตอบแทนเสมอ คนเช่นนี้แหละเป็นคนน าความสงบสุขมาสู่โลกเป็นต้น เพ่ือเป็นแนวทางในการศึกษาและผู้ที่
สนใจสืบต่อไป 
 
ค าส าคัญ : พระธรรมกถึก; การเผยแผ่พระพุทธศาสนา; สังคมไทย 
 
 
 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่4 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2565 | 19 

Abstract 
 
 This academic article focuses on the required qualities of Dhamma preacher for 
Buddhist propagation in Thai society. Dhammakathika referring to the truth preacher, teacher, 
Dhamma instructor must contain 5 qualification; 1) exposition is regulated and gradually 
advanced, 2) it has reasoning, 3) it is inspired by kindness, 4) t is not for worldly gain, 5) it does 
not hurt oneself or others. The Buddha always used different style of teaching depending on 
the surroundings at that moment with good preparation, audience analysis, and sufficient data 
for teaching. There are 4 types of the Buddha’s method of teaching; 1) Sandassana or 
elucidation and verification, 2) Samadapana or incitement to take upon oneself, 3) Samuttejana 
or filling with enthusiasm, and 4) Sampahangsana or filling with delight and joy. Good example 
of Dhamma preaching in Thai society was seen in the case of Phraprommangkalacarya 
(Paññanandabhikkhu) who exercised the said style of teaching. He had explained the preferable 
quality of the Dhamma teacher regarding to goodness that those who salute to the Triple Gem 
must keep goodness in their mind. What is the goodness? It is the kind of awareness. He 
continues to describe the results of such goodness that those who sincerely had good 
conducts, surely gain the good fruits, and they are the one who deserve to bring happiness to 
the world. 
 
Keywords: Dhamma Preacher; Buddhism Propagation; Thai Society 
 
บทน า 

วิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนา มีวิธีการมากมายหลายวิธี ทั้งวิธีการพูด วิธีการท าตัวอย่างให้ดู วิธีการเขียน 
แต่ไม่ว่าจะเผยแผ่ด้วยวิธีการใดๆ ก็ตาม นักเผยแผ่ไม่ว่าจะเป็นพระภิกษุสงฆ์ หรือ อุบาสกอุบาสิกา จะต้องยึด
หลักการ คือโอวาทปาติโมกข์ เป็นหลักการของพระพุทธศาสนา พระพุทธองค์ทรงวางหลักการในการอยู่รวมกัน
ของสังคมสงฆ์และสังคมโลกเพ่ือการอยู่ร่วมกันโดยความสงบสุขมี 3 ประการคือ การไม่ท าบาปทั้งปวง การท ากุศล
ให้ถึงพร้อม และ การท าจิตให้ผ่องใส  นอกจากนี้แล้วพระพุทธเจ้าตรัสไว้ในอังคุตตรนิกาย ปัญจกนิบาต อีกว่า “การ
แสดงธรรมแก่ผู้อ่ืนไม่ใช่ท าได้ง่าย ภิกษุเม่ือจะแสดงธรรมแก่ผู้ อ่ืน พึงต้ังธรรม 5 ประการไว้ภายใน แล้วจึงแสดงธรรมแก่
ผู้อ่ืน 5 ประการ คือ 1) แสดงธรรมไปโดยล าดับ 2) แสดงธรรมอ้างเหตุผล 3) แสดงธรรมอาศัยความเอ็นดู 4) ไม่แสดงธะ
รรมโดยเพิงอามิส 5) ไม่แสดงให้กระทบตนและผู้ อ่ืน  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539; พระพรหมคุณาภรณ์  
ป. อ. ปยุตฺโต, 2557) 

บุคคลผู้สอนธรรม คือผู้ท าหน้าที่เหมือนราชทูตอ่านราชสาส์นของพระราชา ผู้กล่าวธรรม ผู้เทศน์ ปาฐกถา 
บรรยายธรรมะนั้น จะต้องตระหนักในประเด็นนี้  ซ่ึงที่เป็นหน้าที่ของ พระธรรมกถึกโดยตรง เพ่ือให้เหมาะสมแก่
ผู้ฟัง เพ่ือให้ได้ประโยชน์มากที่สุด เม่ือจบการสอนโดยมีจุดมุ่งหมายในการสอน เพ่ือให้ผู้ฟังรู้จริงเห็นจริงในสิ่งที่ควร
รู้ควรเห็น เพ่ือให้ผู้ฟังตรองตามแล้วเห็นจริงได้ทรงแสดงธรรมอย่างมีเหตุผลที่ผู้ ฟังพอตรองตามให้เห็นด้วยตนเอง 
(Siriwattano, 2021) และเพ่ือให้ผู้ฟังได้รับผลของการปฏิบัติตามสมควร สามารถยังผู้ปฏิบัติตามให้ได้รับผลตาม
สมควรแก่ก าลังแห่งการปฏิบัติของตนๆ (วศิน อินทสระ, 2545) 



20 | พระธรรมกถึกกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสังคมไทย 

ธรรมกถึก เป็นค าเรียก พระที่เป็นนักเทศน์ผู้แสดงธรรม ว่า พระธรรมกถึก (ป. ธมฺมกถิก) เป็นผู้ มี
ความสามารถในการถ่ายทอดพระธรรมอย่างแยบคาย ถือเป็นตัวแทนของพระพุทธเจ้าในการน าธรรมของพระ
พุทธอค์ไปเผยแผ่แก่ภิกษุด้วยกันและแก่ชาวบ้าน ซ่ึงประกอบด้วยธรรมของนักเทศน์ 5 ประการ หรือที่ เรียกว่า 
“ธรรมเทสกธรรม 5” ประกอบด้วย 1. อนุปุพฺพิกถ  (กล่าวความไปตามล าดับ คือ แสดงหลักธรรมหรือเนื้อหาวิชา
ตามล าดับความง่ายยากลุ่มลึก มีเหตุผลสัมพันธ์ต่อเนื่องกันไปโดยล าดับ) 2. ปริยายทสฺสาวี (ชี้แจงยกเหตุผลมา
แสดงให้เข้าใจ คือ ชี้แจงให้เข้าใจชัดในแต่ละแง่แต่ละประเด็น โดยอธิบายขยายความ ยักเยื้องไปต่างๆ ตามแนว
เหตุผล) 3. อนุทยต  ปฏิจฺจ (แสดงธรรมด้วยอาศัยเมตตา คือ สอนเขาด้วยจิตเมตตา มุ่งจะให้เป็นประโยชน์แก่เขา)  
4. น อามิสนฺตโร (ไม่แสดงธรรมด้วยเห็นแก่อามิส คือ สอนเขามิใช่เพราะมุ่งที่ตนจะได้ลาภ หรือผลประโยชน์ตอบ
แทน) 5. อตฺตานญฺจ ปรญฺจ อนุปหจฺจ (แสดงธรรมไม่กระทบตนและผู้อ่ืน คือ สอนตามหลักตามเนื้อหา มุ่งแสดง
ธรรม แสดงธรรม ไม่ยกตน ไม่เสียดสีข่มขี่ผู้อ่ืน) (พระพรหมคุณาภรณ์ ป. อ. ปยุตฺโต, 2557) 
  ฉะนั้น พระธรรมกถึกจึงต้องเป็นผู้ชาญฉลาด เข้าใจในหลักธรรมอย่างแจ่มแจ้ง พระธรรมกถึกจึงมี
ความส าคัญยิ่งในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้มีความเจริญรุ่งเรือง  ซ่ึงในปัจจุบันหลักธรรมดังกล่าว เป็นหลัก
เตือนใจนักบรรยายธรรมทั้งหลายที่ต้องยึดและคิดถึงขณะแสดงธรรม คือ 1) พรรณนาธรรมโดยละเอียดมิให้
บกพร่อง พอเหมาะแก่บุคคล เวลา และสถานที่ 2) เน้นตรงจุดส าคัญและลึกซ้ึง ยกตัวอย่างประกอบให้เข้าใจง่าย 
3) มีเมตตาจิต มุ่งให้ผู้ฟังเพลิดเพลินเกิดความสนใจน าไปปฏิบัติตาม 4) มุ่งประโยชน์และความผาสุกในชีวิตแก่ผู้ที่
ฟัง มิใช่การหวังลาภผล 5) มิให้ผู้ฟังสะเทือนอารมณ์และพลอยชื่นชมเป็นกันเอง พุทธวิธีนี้ ใช้เป็นหลักในการแสดง
ธรรมและได้สืบทอดเป็นหลักขององค์พระธรรมกถึกต้ังแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน หลักการและวิธีการเหล่านี้นับเป็น
ต้นแบบมาจากพระพุทธองค์ที่ทรงตรัสสอนไว้ เพ่ือทั้งพระภิกษุสงฆ์และพุทธบริษัททุกฝ่ายจะได้น ามาเป็นหลักใน
การบรรยาย เป็นหลักที่ถือว่าพุทธวิธีนั้นคือต้นแบบสืบทอดกันมา ไม่จ ากัดว่าผู้ พูดจะเป็นใครหากได้ปฏิบัติตาม
หลักการพูดด้วยเมตตาวจีกรรม เป็นต้น 

ในปัจจุบัน การเผยแผ่พระพุทธศาสนาได้กระจายตัวเองออกไปมากเป็นพิเศษ  เพราะยุคสมัยไ ด้
เปลี่ยนแปลง เทคโนโลยีต่างๆ เข้ามามีบทบาทในการด ารงชีวิตของประชาชนเพ่ิมขึ้น  ท าให้การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาของพระไทยได้กระจายออกไปในรูปแบบต่างๆ ทั้งมีการเทศน์ประจ าภายในวัด นอกสถานที่  ทาง
วิทยุ ทางโทรทัศน์ แม้การเที่ยวจาริกไปสั่งสอนประชาชน เรียกว่า ธรรมทูตบ้าง ธรรมจาริกบ้าง (พระราชธรรม
นิเทศ (ระแบบ ฐิตญาโณ, 2542)  ฉะนั้น คุณสมบัติของพระสงฆ์ผู้ท าหน้าที่ เผยแผ่พระพุทธศาสนาไว้ว่า  ต้องมี
ความแม่นย าในหลักของพระพุทธศาสนามีทั้งภูมิธรรม-ภูมิปัญญา สามารถใช้ภาษาและวิธีสอนที่สามารถสื่อกับ
ประชาชนได้ มีความสามารถในใช้สื่อเทคโนโลยีสมัยใหม่เข้ามาช่วยในการเผยแผ่  มีความเข้าใจในวัฒนธรรม
ท้องถิ่น และสามารถปรับตัวเข้ากับสังคมนั้นได้ดี  (Chomdee, 2021) เป็นผู้ที่ มีหลักมนุษยสัมพันธ์  ระหว่าง
พระสงฆ์และประชาชนนั้นได้ดี และมีคุณสมบัติที่เหมาะสมทางด้านการศึกษาให้สอดคล้องกับความต้องการของวัด 
และสังคม (พระมหาถนัด อตฺถจารี และพระปลัดอ าพล สุธีโร, 2543) การเผยแผ่หลักการพระพุทธศาสนา คือ การ
เผยแผ่ประกาศหลักค าสอน ชักจูงประชาชนให้มานับถือน้อมน าหลักธรรมไปปฏิบัติเพ่ืออยู่ เป็นสุขในปัจจุบัน  หรือ
เพ่ือหลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวง และเผยแผ่แสดงหลักการพระพุทธศาสนาชี้แจงให้นักบวชลัทธิ อ่ืนได้ทราบ  อุบาสก
อุบาสิกาทั้งหลาย ก็มีหน้าที่ในเรื่องนี้เช่นกัน (Pewdum, 2021) 
 ส่วนวิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่มีประสิทธิผลและเห็นผลในปัจจุบันนี้  มีวิธีการอย่างไร  และยังมี
หลักธรรมที่มีความเก่ียวข้อง หลักธรรมที่สนับสนุน และการประยุกต์ให้หลักธรรมที่เก่ียวข้องกับพระธรรมกถึกใน
การเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างไรบ้าง  บทความนี้จะน าเสนอพระธรรมกถึกกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาใน
สังคมไทยใน 4 ประเด็นหลัก คือ 1) ความหมายของพระธรรมกถึก 2) คุณสมบัติของพระธรรมกถึก 3) ลีลาการ
สอน 4 ประการที่สนับสนุนพระธรรมกถึก 4) พระธรรมกถึกกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสังคมไทย ดังต่อไปนี้ 



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่4 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2565 | 21 

ความหมายของพระธรรมกถึก 
  การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเป็นการน าเอาหลักค าสอนอันประเสริฐเป็นธรรมชาติและบริสุทธ์ิ ที่ เกิดจาก
พระปัญญาตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า เพ่ือน าไปถ่ายทอดให้พุทธบริษัท 4 ได้รับการเรียนรู้  และน้อมน าเอาหลักธรรม
ค าสั่งสอนไปประพฤติปฏิบัติตาม เพ่ือให้เป็นผู้มีศีลธรรมเปี่ยมคุณธรรมที่มีเมตตา โ ดยอาศัยหลักไตรสิกขาเป็น
พ้ืนฐานในการน าไปปฏิบัติ เป็นต้น  
 ค าว่า ธรรมกถึก เป็นค าที่มาจากภาษาบาลีว่า ธัมมกถิก (ธมฺมกถิโก) และคนโบราณคงจะออกเสียงไม่
ค่อยคล่องนัก จึงได้เพ้ียนมาเป็น ธัมมกถึก หรือ ธรรมกถึก แปลว่า ผู้มีวาจาเป็นเครื่องกล่าวซ่ึงธรรม  ถ้าแปลอย่าง
นี้จัดเป็นศัพท์ตัทธิตที่มาจากสมาสอีกชั้นหนึ่งดังอรรถวิเคราะห์ว่า (พระมหาสมปอง  มุทิโต, 2547) 
  1) ธมฺมสฺส กถา ธมฺมกถา แปลว่า วาจาเป็นเครื่องกล่าวซ่ึงธรรม ชื่อว่า ธัมมกถา 
  2) ธมฺมกถา ตสฺส อตฺถีติ ธมฺมกถิโก แปลว่า วาจาเป็นเครื่องกล่าวซ่ึงธรรม ของภิกษุนั้น มีอยู่  ดังนั้น 
ภิกษุนั้น ชื่อว่า ธัมมกถิกะ  

แต่บางมติกล่าวว่า ไม่ต้องวิเคราะห์เป็นตัทธิตโดยวิเคราะห์เป็นนามกิตก์ได้เลย คือ 
 ธมฺม  กเถตีติ ธมฺมกถิโก  แปลว่า ผู้ใดย่อมกล่าว ซ่ึงธรรม ดังนั้น ผู้นั้น ชื่อว่า ธัมมกถิกะ  
ตามที่วิเคราะห์มามี 2 มติ คือ 
1) ธมฺมกถิโก  แปลว่า ผู้มีวาจาเป็นเครื่องกล่าวซ่ึงธรรม (ตัทธิต) 
2)ธมฺมกถิโก  แปลว่า ผู้กล่าวซ่ึงธรรม (นามกิตก์)  

หรืออาจแปลยักย้ายไปอย่างอ่ืนได้อีก แต่ความหมายก็มิได้ต่างไปจากนี้ ในการเรียนบาลีนั้น  ส าหรับนักเรียนบาลี
ชั้นเริ่มต้น แปลท านองไหนก็ได้ ส่วนบาลีชั้นสูงนั้นมักจะแปลทับศัพท์ว่า  ธรรมกถึก ตามส านวนนิยมในภาษาไทย 
 พระธรรมกถึก  หมายถึง ผู้แสดงธรรม หรือ สั่งสอนคนอ่ืนควรต้ังไว้ใจ 5 ประการ คือ 1) กล่าวความไป
ตามล าดับ คือ แสดงหลักธรรม หรือเนื้อหาตามล าดับความง่ายยากลุ่มลึก มีเหตุผลสัมพันธ์ต่อเนื่องกันไปโดยล าดับ 
2) ชี้แจงยกเหตุผลมาแสดงให้เข้าใจ คือ ชี้แจงให้เข้าใจชัดเจนในแต่ละแง่แต่ละประเด็น  โดยอธิบายขยายความ  
ยักเยื้องไปต่างๆ ตามแนวเหตุผล 3) แสดงธรรมด้วยเมตตา คือ สอนเขาด้วยจิตเมตตา มุ่งจะให้เป็นประโยชน์แก่
เขา 4) ไม่แสดงธรรมด้วยเห็นแก่อามิส คือ สอนเขามิใช่มุ่งที่ตนจะได้ลาภ หรือผลประโยชน์ตอบแทน 5) แสดง
ธรรมไม่กระทบตนและผู้อ่ืน คือ สอนตามหลักตามเนื้อหา มุ่งแสดงอรรถ แสดงธรรม ไม่ยกตน ไม่เสียดสีข่มขี่ผู้ อ่ืน  
(พระพรหมคุณาภรณ์ ป. อ. ปยุตฺโต, 2557) 
 นอกจากนี้ พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน ยังได้ให้ความหมายของพระธรรมกถึกว่า  ธรรมกถึก เป็น
ค านามหมายถึง พระที่เป็นนักเทศน์ผู้แสดงธรรมว่า พระธรรมกถึก (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556) พระธรรมกถึกนี้
สามารถที่จะท าหน้าที่ได้ทั้งผู้ที่ยังเป็นสามเณร มิได้จ าเพาะเจาะจงเพียงพระภิกษุเท่านั้น เม่ือครั้งสมัยพุทธกาลก็ยัง
ได้มีปรากฏสามเณรหลายรูปเช่น สังกิจจสามเณร ที่แสดงธรรมโปรดโจรห้าร้อยให้มีศรัทธาเลื่อมใสพระพุทธศาสนา
หันเข้ามาอุปสมบทในพระพุทธศาสนาก็มี  
 กล่าวโดยสรุป พระธรรมกถึก คือ ผู้เป็นนักเทศน์นักแสดงธรรม การจะแสดงความมุ่งหมายไว้ว่าเราจะ
แสดงธรรม พระธรรมกถึกจะต้องค านึงถึงว่าจะแสดงธรรมเพ่ืออะไร แสดงแล้วมีผลอย่างไรต่อผู้ฟัง ธรรมด้วย ผู้ท า
หน้าที่แสดงธรรมเพ่ือให้ผู้อ่ืนน าไปประพฤติปฏิบัติตามได้นั้น เป็นเรื่องที่ควรพิจารณาให้ละเอียดไตร่ตรองให้ถี่ถ้วน
ในหลักธรรมนั้นๆ ที่จะน าไปแสดง หากว่าเราไม่รู้จริงแล้วย่อมเกิดความผิดพลาดใหญ่หลวงได้อย่างแน่นอน 
โดยเฉพาะผู้แสดงธรรมที่ยังไม่มีประสบการณ์ ยังไม่มีโอกาสได้รับรสแห่งปฏิเวธธรรมแล้ว เป็นเรื่องที่ ต้องระวังให้
มาก การจดจ าแต่ในต ารา อรรถกถา พระไตรปิฎก เพียงอย่างเดียวเชี่ยวชาญในทางปริยัติ แต่ในทางกลับกันไม่เคย
ลงมือปฏิบัติ ย่อมเกิดความผิดพลาด คลาดเคลื่อนความเป็นจริง กลายเป็นธรรมเทียมไม่ใช่ธรรมแท้ ผู้ เป็นนักเทศน์



22 | พระธรรมกถึกกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสังคมไทย 

แม้จะเชี่ยวชาญการแสดงธรรมเพียงใด แต่หากไม่น าไปปฏิบัติ นอกจากเราจะเป็นเพียงใบลานเปล่าๆ แล้ว ยังจะ
เป็นมิจฉาทิฏฐิแก่ผู้ได้ยินได้ฟังการแสดงธรรมในฐานะเป็นพระธรรมกถึกได้ในที่สุด 
    
คุณสมบัติของพระธรรมกถึก 
  การเผยแผ่พระพุทธศาสนานั้น แต่ละยุคแม้จะมีรูปแบบกระบวนการไปตามยุคสมัยตามบริบทของสังคม 
แต่พระพุทธเจ้า พระองค์ได้ทรงวางแนวทางไว้ส าหรับนักเผยแผ่หรือพระธรรมกถึก ซ่ึงปรากฏในอังคุตตรนิกาย 
ปัญจกนิบาต เรียกว่า ธรรมเทสกธรรม หมายถึง ธรรมของนักเทศน์ องค์แห่งธรรมกถึกจะต้องมีคุณสมบัติพิเศษใน
การสั่งสอนประชาชนทั้งหลาย เรียกว่า คุณสมบัติแห่งพระธรรมกถึก ได้แก่ 
  1) ภิกษุที่จะเผยแผ่ค าสั่งสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า หรือนักเทศน์จะต้องประกอบด้วยองค์  5 
ประการคือ 1) แสดงธรรมไปโดยล าดับไม่ตัดลัดให้ขาดความ 2) อ้างเหตุผลแนะน าให้ผู้ ฟังเข้าใจ  3) ต้ังจิตเมตตา
ปรารถนาให้เป็นประโยชน์แก่ผู้ฟัง 4) ไม่แสดงธรรมเพราะเห็นแก่ลาภ 5) ไม่แสดงธรรมกระทบตนและผู้ อ่ืนคือว่าไม่
ยกตนเสียดสีผู้อ่ืน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  
  2) พระธรรมกถึกผู้แสดงธรรมควรมุ่งให้ผู้ฟังได้รับอานิสงส์เช่นไรบ้าง  ควรมุ่งให้ผู้ ฟังได้รับอานิสงส์  5 
อย่าง คือ 1) ผู้ฟังย่อมได้ฟังสิ่งที่ยังไม่เคยฟัง 2) สิ่งใดที่เคยฟังแล้วแต่ไม่เข้าใจชัดย่อมเข้าใจสิ่งนั้นชัด  3) บรรเทา
ความสงสัยเสียได้ 4) ท าความเห็นให้ถูกต้องได้ 5) จิตของผู้ฟังย่อมผ่องใส (สมเด็จพระพุทธโฆสาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺ
โต, 2559) 
 (3) พระธรรมกถึกตามบทพุทธคุณ  พระพุทธเจ้าทรงได้รับการยกย่องว่าเป็น บรมครู  ปรากฏในบท
สวดพระพุทธคุณว่า พระปุกกุสาติ กล่าวว่า ท่านผู้มีอายุ พระสมณโคดม ผู้ศากยบุตร  เสด็จออกบวชจากศากยราช
สกุลทรงผนวชแล้ว พระสมณโคดมผู้มีพระภาคเจ้าพระองค์นั้น มีกิตติศัพท์อันงามฟุ้งไปอย่างนี้ว่า แม้เพราะเหตุ
ดังนี้ๆ พระผู้มีพระภาคพระองค์นั้น 1) เป็นผู้ไกลจากกิเลส 2) รู้เองโดยชอบ 3) ถึงพร้อมด้วยวิชชาและจรณะ 4) 
ด าเนินไปดี 5) รู้แจ้งโลก 6) เป็นสารถีผู้ฝึกบุรุษที่ควรฝึกอย่างหาคนอ่ืนยิ่งกว่ามิได้ 7) เป็นครูของเทวดาและมนุษย์
ทั้งหลาย 8) เป็นผู้ต่ืนแล้ว 9) เป็นผู้แจกธรรม ข้าพเจ้าบวชอุทิศพระผู้มีพระภาคพระองค์นั้น  และพระผู้ มีพระภาค
พระองค์นั้นเป็นศาสดาของข้าพเจ้า  ข้าพเจ้าชอบใจธรรมของพระผู้มีพระภาคพระองค์นั้น  (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) 
 (4) พระธรรมกถึก (ผู้สอน) ตามหลักพุทธธรรม ต้องมีบุคลิกภาพเป็นคุณสมบัติภายนอกของพระธรรม
กถึก ได้แก่ ความสง่างาม  วาจาสุภาพ  มารยาทน่าเลื่อมใส  ความเป็นผู้มีสมบัติผู้ดี และมีธรรม  4  ประการคือ 
 1) รูปัปปมาณิกา หมายถึง มีประมาณในรูป  คือ มีความสง่างามของรูป 3  ประการ คือ  รูปร่างดี  
หน้าตาดี และ ผิวพรรณดี พระธรรมกถึก ควรมีความงามด้วยรูปร่างหน้าตา  กิริยามารยาท  ผิวพรรณสะอาดผ่อง
ใส  มีระเบียบร่างกายที่ดี  มีอารมณ์ที่เบิกบานแจ่มใสใครได้พบเห็นก็จะเป็นมงคลทั้งแก่ตนเองและผู้อ่ืน 
 2) โฆสัปปมาณิกา หมายถึง มีประมาณในเสียง มีความงามในการพูด  ในค าพูด  การบอกกล่าวด้วย
น้ าเสียงที่ดีประเสริฐดุจเสียงแห่งพรหม 8 ประการคือ แจ่มใส ชัดเจน นุ่มนวล  ชวนฟัง กลมกล่อม ไม่พร่า ลึกซ้ึง 
และ กังวาน พระธรรมกถึกต้องบริหารวาจาให้มีความงามทั้ง 8 ประการ ต้องรู้จักแต่งเสียงให้สวยงามเหมาะกับ
ความเป็นพระธรรมกถึกไม่ประกอบด้วยวจีทุจริตนั่นเอง  
  3)  ธัมมัปปมาณิกา หมายถึง มีประมาณในธรรม คือ  พระธร รมกถึกต้องมีบุคลิกภาพทาง
สติปัญญา เป็นเรื่องของเชาว์ปัญญาที่ได้รับการถ่ายทอดมาจากบรรพบุรุษ  โดยกระบวนการทางพันธุกรรม พระ
ธรรมกถึกต้องพัฒนาตัวเองให้มีความสามารถ เฉลียวฉลาดเป็นนักปราชญ์ เปี่ยมด้วยสติปัญญา  มีบุคลิกภาพทาง
สติปัญญาที่ดี ประกอบด้วยสัปปุริสธรรม 7 ประการ คือ ผู้รู้จักเหตุ   ผู้รู้จักผล ผู้รู้จักตน ผู้รู้จักประมาณ ผู้รู้จัก
กาลเวลา ผู้รู้จักชุมชน และ ผู้รู้จักบุคคล พระธรรมกถึกต้องมีสติปัญญา มีบุคลิกภาพทางสติปัญญาที่ดี  คือ



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่4 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2565 | 23 

ประกอบด้วยสัปปุริสธรรม 7 ประการซ่ึงเป็นธรรมของคนดี ธรรมของสัตบุรุษ  และธรรมที่ท าให้ เป็นสัตบุรุษ 
(สมเด็จพระพุทธโฆสาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต, 2559) 
  4) สุวิชชาจรณสัมปันนา หมายถึง ผู้ถึงพร้อมด้วยวิชชาและความประพฤติดี คือพระธรรมกถึก
ต้องมีความประพฤติที่ ดี ตามหลักธรรมของความเป็นพระธรรมกถึกที่ ดี ต้องมีหลักธรรม 3  ประการ  คือ 
สุวิชาโน  หมายถึง เป็นผู้มีความรู้ดี สุสาสโน  หมายถึง  เป็นผู้สอนที่ดี  และ ปฏิปันโนหมายถึง เป็นผู้ มีความ
ประพฤติปฏิบัติดี (พระพรหมคุณาภรณ์ ป. อ. ปยุตฺโต , 2557) พระธรรมกถึกต้องมีความประพฤติที่ ดี เป็น
แบบอย่างที่ดีแก่พุทธศาสนิกชนโดยทั่วไป ซ่ึงเป็นการสอนด้วยการปฏิบัติให้ดูเป็นแบบอย่างที่ดี  สามารถที่จะน าไป
ปฏิบัติได้อย่างเป็นรูปธรรมชัดเจน 
 ดังที่กล่าวมาข้างต้นพอสรุปคุณสมบัติของพระธรรมกถึกที่ มีหน้าที่ในการเผยแผ่ธรรม ได้เป็น 2 
ประเด็นดังต่อไปนี้ 
 1. คุณสมบัติภายนอกของพระธรรมกถึก เป็นคุณสมบัติของผู้ เป็นนักเผยแผ่หรือผู้สอน แม้ผู้ ฟังเห็น
เพียงภาพภายนอก (ทางกายภาพ) ก็เกิดศรัทธา ยอมปฏิบัติตามในค าสอนด้วยความเลื่อมใสศรัทธา คุณสมบัติที่
ปรากฏภายนอกอาจจะเป็น รูปร่าง หน้าตา น้ าเสียง อากัปกิริยา การแสดงออกเคลื่อนไหว มีมารยาทงาม เป็นที่
ยอมรับของสังคม ถือเป็นเสน่ห์ที่ผูกมัดคนฟังได้เป็นอย่างดี 
 2. คุณสมบัติภายในของพระธรรมกถึก ผู้เผยแผ่จะต้องมีความรู้ความเข้าใจในหลักธรรม เพ่ือจะได้สอน
ถูกประเด็น ทั้งทฤษฎีและปฏิบัติ เพ่ือที่ผู้ฟังจะได้รับความสุขความเจริญเป็นที่ ต้ังและมีจิตเปี่ยมด้วยเมตตาธรรม 
ดังนี้ 
 1) ปณิธาน  ในการแสดงธรรมพึงต้ังจิตไว้ในใจของตน แสดงว่าเราจักกล่าวธรรมชี้แจงไปตามล าดับ
เหตุการณ์ และยกตัวอย่างเหตุผลท่ีสมจริงมาประกอบ แสดงด้วยจิตเมตตาไม่หลังลาภสักการะและไม่กระทบใคร
ให้เกิดความเสียหายจนผู้ฟังไม่พอใจ 
 2) ปฏิสัมภิทา มีความเข้าใจปัญญา แตกฉานในอรรถ คือ เนื้อหาสาระ และเข้าใจในธรรม คือ อธิบาย
ยอ่หรือพิสดารได้ มีความเข้าใจหลักนิรุกติ แตกฉานเรื่องภาษา พร้อมทั้งเข้าใจหลักปฏิภาณ คือมีไหวพริบในการ
แก้ไขปัญหาเฉพาะหน้าได้ 
 3)  พหูสูต เป็นผู้ฟังมาก คงแก่เรียน จ าได้คล่องปาก สามารถเพ่งพินิจให้ขึ้นใจของตนเองและสามารถ
ขบคิดต่างๆ ได้ด้วยเทคนิคและทฤษฎี 
 4) การรู้จักแสดงธรรมไปตามขั้นตอน โดยค านึงถึงภาวะของผู้ฟังเป็นหลัก สังเกตสิ่งที่มองเป็นด้วยตา
ไปจนถึงพิจารณาเห็นด้วยปัญญาภายในของตน เช่นการเริ่มเรื่องทานกถาให้ฟัง ชี้แจงถึงผลดี แล้วจึงต่อด้วยการ
เล่าเรื่องสวรรค์ คือความสุข และโยงไปถึงโทษตามล าดับขั้นตอน เป็นต้น 
 
ลีลาการสอน 4 ประการท่ีสนับสนุนพระธรรมกถึก 
 การแสดงธรรมของพระพุทธเจ้าทุกครั้ง จะทรงใช้พุทธวิธีการสอนซ่ึงมีรูปแบบและวิธีการแตกต่างกันไป 
ขึ้นอยู่กับสภาพสิ่งแวดล้อมที่เกิดขึ้นในขณะนั้น ทรงเตรียมแผนการสอน พร้อมทั้งศึกษาสภาพแวดล้อม วิเคราะห์
ผู้ฟัง มีข้อมูลไว้อย่างพร้อมมูลต้ังแต่ต้นจนจบทรงใช้รูปแบบการสอนครบทั้ง 4 ประการได้แก่ 
  1) สันทัสสนา  หมายถึง  การอธิบายให้เห็นชัดเจนแจ่มแจ้ง เหมือนจูงมือให้ไปเห็นกับตาตัวเอง 
  2) สมาทปนา  หมายถึง  การชักจูงใจให้เห็นจริงด้วย ชวนให้คล้อยตาม จนต้องยอมรับและน าไป
ปฏิบัติตาม 
 3) สมุตเตชนา  หมายถึง  การเร้าใจให้แกล้วกล้าบังเกิดก าลังใจ   ปลุกให้มีอุตสาหะแข็งขันม่ันใจว่าจะ
ท าให้ส าเร็จได้ไม่หวั่นระย่อต่อความเหนื่อยยาก 



24 | พระธรรมกถึกกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสังคมไทย 

  4) สัมปหังสนา หมายถึง  การชโลมใจให้แช่มชื่น ร่าเริง เบิกบาน ฟังไม่เบื่อและเปี่ยมด้วยความหวัง
เพราะมองเห็นคุณประโยชน์ที่ตนจะได้รับจากการปฏิบัติ (พระธรรมปิฎก ป.อ. ปยุตฺโต, 2547)  
  ในการแสดงธรรมนั้น ผู้ที่เป็นพระธรรมกถึกผู้เป็นนักเผยแผ่จะกล่าว หรือแสดงธรรมต้องยึดหลักการ
สอน 4 ประการดังกล่าวแก่ผู้ฟัง ซ่ึงมีอยู่ 4 ประเภท ตามระดับสติปัญญา กล่าวคือ 
  1) อุคฆฏิตัญญู หมายถึง ผู้สามารถรู้ได้อย่างฉับพลัน เพียงแต่ยกหัวข้อขึ้นแสดงก็อาจรู้ได้ทันที 
 2) วิปจิตัญญู หมายถึง  ผู้สามารถรู้ได้เม่ืออธิบายความอย่างละเอียดแล้วซักถามทบทวน 
 3) เนยยะ  หมายถึง ผู้สามารถเข้าใจได้ เม่ืออธิบายความอย่างละเอียดแล้วซักถามทบทวน 
 4) ปทปรมะ หมายถึง ผู้ไม่สามารถเข้าใจอะไรที่ลึกซ่ึงและมีความเห็นผิดอย่างรุนแรง (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) 
  การแสดงธรรมของพระองค์จึงทรงยังใช้หลักการสอนที่เหมาะสมกับบุคคลประเภทต่างๆ โดยค านึงถึงตัว
ผู้เรียน และเก่ียวกับการสอนหรือเนื้อหาของเรื่องที่สอนเป็นส าคัญ เช่นเดียวกับหลักการสอนทั่วๆ ไป  
  สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ เม่ือครั้งด ารงสมณศักด์ิ ที่ พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) (2531) ได้แยกไว้
เป็นประเด็น ในการสอนแต่ละครั้งนอกจากพระองค์จะทรงดูนิสัย หรือระดับภูมิปัญญาแล้ว เนื้อหาหรือเรื่องที่จะ
ทรงสอนนั้นก็ต้องค านึงด้วย ซ่ึงเนื้อหาที่จะทรงสอนนั้นพระองค์ก็มีหลัก 7 ประการคือ 
  1) สอนจากสิ่งที่รู้เห็นเข้าใจง่ายหรือรู้เข้าใจอยู่แล้ว ไปหาสิ่งที่รู้เห็นหรือเข้าใจยาก 
 2) สอนเนื้อเรื่องที่ลุ่มลึกค่อยยากลงไปตามล าดับชั้น และความต่อเนื่องกันเป็นสายลงไป 
  3) ถ้าสิ่งที่สอนเป็นสิ่งที่แสดงได้ พึงสอนด้วยของจริง ให้ผู้เรียนได้ดู ได้เห็น ได้ฟังเอง อย่างที่ เรียกว่า
ประสบการณ์ตรง 
  4) สอนตรงเนื้อหา ตรงเรื่อง ควบคุมอยู่ในเรื่อง มีจุด ไม่กวน ไม่ไขว้เขว ไม่ออกนอกเรื่องโดยไม่มีอะไร
เก่ียวข้องกับเนื้อหา 
  5) สอนมีเหตุผล สามารถตรงตามเห็นจริงได้ อย่างที่เรียกว่า “สนิทาน ” 
  6) สอนเท่าที่จ าเป็นพอดีส าหรับให้เกิดความเข้าใจ ให้การเรียนรู้ได้ผล ไม่ใช้สอนเท่าที่ตนรู้  หรือสอน
แสดงภูมิว่าผู้สอนมีความรู้มาก 
  7) สอนสิ่งที่มีความหมาย ควรที่เขาจะเรียนรู้และเข้าใจ เป็นประโยชน์แก่เขาเอง 
 
พระธรรมกถึกกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสังคมไทย 
  พระธรรมกถึกกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสังคมไทย นอกจากจะต้องมีคุณสมบัติและเทคนิคลีลาการ
สอนแล้ว โดยองค์แห่งธรรมกถึกส่วนของการแสดงธรรมหรือการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในยุคปัจจุบันจ าเป็นอย่าง
ยิ่งที่จะต้องมีการน าเอารูปแบบและวิธีการที่มีความแปลกใหม่ เพ่ือที่จะให้การแสดงธรรมหรือการเผยแผ่พุทธธรรม
นั้นมีความน่าสนใจมากยิ่งขึ้น (Tan & Damnoen, 2020) กล่าวได้ว่าชวนให้ผู้ฟังนั้นเกิดอารมณ์คล้อยตามที่จะฟัง
การแสดงธรรมหรือการเผยแผ่พุทธธรรมนั้นเป็นอย่างดีส าหรับรูปแบบและวิธีการในการเผยแผ่ธรรมะนั้นก็มีอยู่
ด้วยกันหลายวิธี พระสงฆ์ผู้เป็นพระธรรมกถึกผู้แสดงธรรมนั้นจ าเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องเลือกรูปแบบและวิธีการนั้นๆ 
ให้มีความเหมาะสมทั้งต่อตนเอง และต่อผู้รับฟัง คือ เลือกรูปแบบที่ตนนั้นถนัด และให้มีความเหมาะสมกับผู้ฟัง 
เพียงเท่านี้ก็สามารถที่จะท าให้การเผยแผ่นั้นดูน่าสนใจมากขึ้น  
 1) พระธรรมกถึกต้นแบบในปัจจุบัน 
 การเผยแผ่พระพุทธศาสนา ผู้ที่ถือเป็นบรมครูในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา คือ “องค์สมเด็จพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้า” ผู้ตรัสรู้ชอบได้ด้วยพระองค์เองและเป็นศาสดาของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ดังปรากฏพระ
นามว่า “สตฺถา เทวมนุสฺ สาน ” พระศาสดาของทวยเทพและมนุษย์ทั้งหลาย ทรงเป็นบรมครูยอดเยี่ยมเรื่องรูปแบบ



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่4 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2565 | 25 

และแนวทาง พระองค์ทรงใช้หลักการและวิธีการสอนที่หลากหลาย ทรงเป็นแบบอย่างของพระธรรมกถึกนับต้ังแต่
อดีตมาจวบจนถึงปัจจุบัน เม่ือกาลเวลาเปลี่ยนไปพระธรรมกถึกจ าเป็นต้องหา รูปแบบและวิธีการน าเสนอที่จะ
น ามาใช้ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา พระธรรมกถึกที่ถือเป็นต้นแบบในปัจจุบันนอกจากจะน าหลักและวิธีการ
ของพระพุทธเจ้ามาใช้แล้ว จะต้องมีคุณสมบัติที่มีความโดเด่น คือ 1) รู้จักหลักในการสอน 2) รู้ถึงวิธีการวิเคราะห์
ผู้รับสารคือผู้ฟัง 3) รู้เทคนิควิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 4) รู้หลักเก่ียวกับเนื้อหาที่จะถ่ายทอด 5) รู้ เทคโนโลยี
สารสนเทศ (พระธรรมปิฎก ป.อ. ปยุตโต), 2549)  
 สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ขณะด ารงสมณศักด์ิที่ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) ผู้ เป็นพระสงฆ์นัก
เผยแผ่พระพุทธศาสนาในสังคมไทยได้ไว้หลายประเด็น ดังนี้ 
 (1) ท่านได้อธิบายความตามหลักของพระธรรมกถึกต่อหลักการประพฤติความดีว่า การที่จะด าเนินชีวิตให้
ถูกต้อง หรือมีชีวิตที่ดีงามได้นั้น จะต้องมีการฝึกฝนพัฒนาตน ซ่ึงได้แก่กระบวนการที่เรียกว่า  การศึกษา จะเป็น
ปัจจัยชักน าไปสู่ความรู้ ความเข้าใจ ความคิดเห็น ตลอดจนความเชื่อถือถูกต้อง ที่เรียกว่า  สัมมาทิฏฐิ ซ่ึงเป็นแกน
น าของชีวิตที่ดีงามทั้งหมด  
 (2) ท่านได้อธิบายความตามหลักของพระธรรมกถึกต่อความหมายของความดี ไว้ในหนังสือ พุทธธรรม ว่า  
ความหมายของค าว่าไทยว่า ดี หรือ ไม่ดี นี้มักจะ ก ากวม ดี นี้ เรามักใช้ในความหมายว่าน่าปรารถนา ตรงกับความ
พอใจ ชอบใจ หรือแม้กระทั่งเป็นไปตามค่านิยม ดังนั้นจึงต้องมีการแยกแยะเช่นว่า ดี ตรงไปตรงมาตามความจริง
ตามธรรมชาติ ดีต่อชีวิต ดีในเชิงสังคมเป็นต้น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2557) 
 (3) ท่านได้อธิบายความตามหลักของพระธรรมกถึกต่อประเภทของความดีว่า  พุทธโอวาทที่เป็นหลักใหญ่ 
3 อย่างคือ  
 ดังนั้น อาจกล่าวได้ว่า ต้นแบบพระธรรมกถึกที่ในปัจจุบัน พระสงฆ์ ซ่ึงถือเป้นพุทธบริษัทเดียวที่มี
บทบาทส าคัญต่อพระพุทธศาสนา ย่อมต้องศึกษาให้เข้าใจถึงการเผยแผ่พระพุทธศาสนา คือการน าธรรมะของ
พระพุทธเจ้าไปสู่ประชาชน เพ่ือให้ประชาชนเหล่านั้นได้ประพฤติตนเป็นสัมมาปฏิบัติ อันจะก่อให้เกิดความสุขทั้ง
แก่ตนเองและสังคมต่อไป 
 2) เทคนิคและวิธีการเผยแผ่ในปัจจุบันของพระธรรมกถึก 
 หลักการพุทธวิธีในการเผยแผ่ของพระพุทธเจ้านั้น พระองค์ทรงใช้รูปแบบที่แตกต่างกันออกไป เพ่ือให้
เกิดความสะดวกในการที่จะท าความเข้าใจในหลักการสอนของพระพุทธองค์ วิธีก ารในการเผยแผ่ที่ถือได้ว่าเป็น
หลักสากลตามแนวทางของพระพุทธเจ้า คือ 1) อนูปวาโท หมายถึง การไม่ว่าร้ายใคร ไม่โจมตีใคร ไม่โจมตีศาสนา
อ่ืน แต่ใช้ปัญญาบอกว่า พระพุทธศาสนาดีอย่างไร 2) อนูปฆาโต หมายถึง การไม่ท าร้ายใคร ไม่ใช้ก าลังเพ่ือไป
บังคับให้ใครเชื่อ ยึดหลักอหิงสาธรรม คือไม่เบียดเบียน แต่ใช้ปัญญาในการอ้างเหตุและผล จนกระทั่งผู้ ฟังอยากลง
มือปฏิบัติด้วยตนเอง 3) ปาฏิโมกฺเข จ ส วโร หมายถึง มีความส ารวมในศีลและมารยาทให้ดี 4) มตฺตญฺญุตา จ 
ภตฺตสฺมึ หมายถึง รู้จักประมาณในการรับประทาน รวมไปถึงการใช้สอยปัจจัย 4 เพ่ือจะได้เป็นทางแห่งความเคารพ
เลื่อมใสของผู้ที่ได้พบเห็น 5) ปนฺตญฺจ สยนาสน  หมายถึง การนั่งในที่สงบ ผู้ที่ปฏิบัติธรรมต้องรักษาความสงบและ
รักในการอยู่ในที่อันสงบ 6) อธิจิตฺเต จ อาโยโค หมายถึง การประกอบความเพียรในอธิจิต ต้องหม่ันฝึกฝนสมาธิ 
คือ แก่นของการได้บรรลุมรรคผลนิพพาน (แก้ว ชิดดตะขบ,2553) 
 ส าหรับพระธรรมกถึกหรือพระนักเผยแผ่ของประเทศไทยในยุคปัจจุบัน มีการประยุกต์ใช้วิธีในการเผยแผ่
ธรรมที่แตกต่างกันออกไปตามลักษณะความถนัดของแต่ละท่าน เช่น หลวงพ่อพุทธทาส ได้เน้นการเผยแผ่พระพุทธ
ธรรมที่ลึกซ้ึง โดยชี้จุดมุ่งหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาเป็นส าคัญ บางรูปก็เน้นการเผยแผ่หลักพุทธธรรมเชิงหลัก
ความคิดจนเป็นที่ยอมรับของคนทั่วโลกดังเช่น สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตโต) แต่บางรูปก็เน้นวิชาการ
เป็นหลักในการเผยแผ่ธรรม เช่น พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) บางรูปเน้นการเข้าใจในหลักธรรมแบบง่าย 



26 | พระธรรมกถึกกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสังคมไทย 

เป็นหลักพ้ืนฐานของศีลธรรม คุณธรรม จริยธรรม ในสังคม ดังเช่น พระราชธรรมนิเทศ (พยอม กลฺยาโณ) หรือ
แม้แต่บางรูปเน้นการใช้สื่อโซเชียลมิเดียออนไลน์ เช่น พระมหาสมปอง ตาลปุตฺโต ในการท ากิจกรรมเพ่ือสังคมก็
เป็นวิธีการเผยแผ่หลักธรรมด้สนเช่นกัน ดังเช่น พระราชวิสุทธิประชานาถ (หลวงพ่ออลงกต ติกฺขปญฺโญ) วัดพระ
บาทน้ าพุ หรือแม้แต่การประยุกต์ธรรมะกับธรรมชาติของพระเมธีวชิโรดม (ท่าน ว วชิรเมธี) เป็นต้น  (พระชลญาณ
มุนี (สมโภช ธมฺมโภชฺโช, 2560) 
 3) การประยุกต์สื่อธรรมะในการเผยแผ่ในสังคมไทยปัจจุบัน 
  พระพุทธศาสนาด ารงอยู่ในโลกใบนี้มาเป็นเวลาหลายพันปี ผ่านกาลเวลาที่มีความเจริญมาหลายยุค
หลายสมัยจวบจนถึงทุกวันนี้ เพราะการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่ประยุกต์เข้ากับสังคมที่มีความหลากหลาย
แตกต่างกันไป ยุคปัจจุบันเรียกได้ว่าเทคโนโลยีการสื่อสารมีความเจริญก้าวหน้าอย่างมาก พระธรรมกถึกจ าเป็น
จะต้องประยุกต์การเผยแผ่หลักพุทธธรรมให้มีความทันสมัยทันต่อเทคโนโลยีที่พัฒนาอยู่ตลอดเวลา ดังนั้น สื่อจึง
กลายเป็นเครื่องมือที่ท าให้พระพุทธศาสนากระจายตัวออกไปได้อีกมากในกลุ่มของประชาชน  (ศรีศักด์ิ จามรมาน, 
2551)  
 การประยุกต์สื่อธรรมะในการเผยแผ่ในสังคมปัจจุบันนั้น แนวโน้มอนา คตของพระพุทธศาสนาใน
ประเทศไทย การใช้ช่องทางเพ่ือการเผยแผ่ให้หลักธรรมของพระพุทธศาสนาเหมาะสมกับกลุ่มบริโภคหรือกลุ่มผู้ ฟัง 
(Hangsakul, 2021) การประยุกต์หลักพระพุทธศาสนาในสังคมปัจจุบันสามารถท าได้ดังต่อไปนี้ 
 1) การมีหลักธรรมค าสอนในพระพุทธศาสนาเพ่ือใช้ในสื่อปัจจุบัน ท าให้มีการศึกษาค้นคว้าผ่านระบบ
เครือข่ายบนสื่ออินเทอร์เน็ตได้ทุกเวลา เพียงแต่มีอุปกรณ์เชื่อมต่อกับระบบเครือข่าย อาทิ คอมพิวเตอร์ 
โทรศัพท์มือถือ เป็นต้น 
 2) การให้บริการที่สามารถเปลี่ยนแปลงไปตามเหตุการณ์ ทั้งสถานที่ อุปกรณ์และปัจจัยทางกายภาพ
อ่ืนๆ เม่ือพระพุทธศาสนาเผยแผ่ออกไปออนไลน์ หลักค าสอนก็จะต้องเปลี่ยนแปลงไปตามเหตุการณ์ด้วยเช่นกัน 
ทั้งนี้จะต้องไม่ยึดติดกับรูปแบบเดิมๆ เช่น การเทศน์ การบรรยายธรรม เป็นต้น ซ่ึงต้องประยุกต์ใช้ให้เหมาะสมกับ
สถานการณ์ที่เกิดขึ้น เช่น การปาฐกถาธรรมระบบออนไลน์ การเผยแผ่ธรรมค าสอนผ่านสื่อออนไลน์  อาทิ เฟสบุ๊ค 
เป็นต้น ดังนั้น เม่ือโลกเปลี่ยนไปการเผยแผ่พระพุทธศาสนาก็ต้องเปลี่ยนไปเพ่ือให้เหมาะสมกับยุคสมัยด้วยเช่นกัน  
(Sri-aram, 2021)  
 อาจกล่าวได้ว่า โลกยุคปัจจุบัน เทคโนโลยีสารสนเทศและระบบสื่อสารมีบทบาทและเป็นปัจจัยส าคัญต่อ
การศึกษาในอนาคต การด าเนินชีวิตไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้จ าเป็นต้องพ่ึงพาเทคโนโลยีในการท างาน และสนอง
ความต้องการเพ่ือให้ได้มาซ่ึงความสุข แม้หลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้าก็เช่นเดียวกัน พระสงฆ์นักเผยแผ่
พระพุทธศาสนา หากยังใช้วิธีการเผยแผ่แบบเดิมอาจจะไม่สามารถเข้าถึงสังคมยุคใหม่ได้ เพราะยุคปัจจุบัน
ประชาชนไม่ค่อยมีเวลา การเผยแผ่ธรรมะด้วยการประยุกต์ให้เข้ากับบริบทสังคมที่มีอินเทอร์เน็ต จึงเป็นอีก
ทางเลือกหนึ่งที่จะสามารถเข้าถึงประชาชนได้ง่ายและกว้างขวางมากที่สุด ไม่จ ากัดเวลา สถานที่ สามารถเข้าถึง
พระธรรมค าสอนได้ตลอดเวลา 

สรุป 
 พระธรรมกถึก  คือ ผู้กล่าวสอนธรรม  ผู้แสดงธรรม นักเทศน์ ส่วนคุณสมบัติแห่งธรรมกถึกจะต้องเป็น
ภิกษุพร้อมที่จะเผยแผ่ค าสั่งสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า หรือนักเทศนจ์ะต้องประกอบด้วยองค์  5 ประการคือ 
แสดงธรรมไปโดยล าดับไม่ตัดลัดให้ขาดความ อ้างเหตุผลแนะน าให้ผู้ ฟังเข้าใจ  ต้ังจิตเมตตาปรารถนาให้เป็น
ประโยชน์แก่ผู้ฟัง  ไม่แสดงธรรมเพราะเห็นแก่ลาภ  ไม่แสดงธรรมกระทบตนและผู้ อ่ืนคือว่าไม่ยกตนเสียดสีผู้ อ่ืน 
ลีลาการสอน หรือการแสดงธรรมของพระพุทธเจ้าทุกครั้ง  จะทรงใช้พุทธวิธีการสอนซ่ึงมีรูปแบบและวิธีการ
แตกต่างกันไป ขึ้นอยู่ กับสภาพสิ่งแวดล้อมที่เกิดขึ้นในขณะนั้น ทรงเตรียมแผน การสอน พร้อมทั้งศึกษา



วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย ปีที ่4 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2565 | 27 

สภาพแวดล้อม วิเคราะห์ผู้ฟัง มีข้อมูลไว้อย่างพร้อมมูลต้ังแต่ต้นจนจบทรงใช้รูปแบบการสอนครบทั้ง 4 ประการ
ได้แก่ การอธิบายให้เห็นชัดเจนแจ่มแจ้ง การชักจูงใจให้เห็นจริงด้วย ชวนให้คล้อยตาม การเร้าใจให้แกล้วกล้า
บังเกิดก าลังใจ  และ การชโลมใจให้แช่มชื่น ร่าเริง เบิกบาน ส่วนพระธรรมกถึกกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาใน
สังคมไทย จะต้องเผยแผ่หลักธรรมค าสอนแบบเชิงรุกโดยการประยุกต์หลักธรรมค าสอนเพ่ือให้ทันต่อสถานการณ์
ปัจจุบัน ถือเป็นการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในยุคปัจจุบันให้ม่ันคงเจริญรุ่งเรืองสืบไป  
 
เอกสารอ้างอิง 
แก้ว ชิดตะขบ. (2553). ประวัติความส าคัญของการเผยแผ่พระพุทธศาสนา . กรุงเทพฯ:  โรงพิมพ์ส านักงาน

พระพุทธศาสนา.  
พระชลญาณมุนี (สมโภช ธมฺมโภชฺโช). (2560). พระสงฆ์ต้นแบบในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลก. วารสาร

สังคมศาสตร์ปริทรรศน์,  6(4), 127-140. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2547). พุทธวิธีในการสอน. กรุงเทพฯ:  ส านักพิมพ์ธรรมสภา.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2557). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม . (พิมพ์ครั้งที่  27). 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2557). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. (พิมพ์ครั้งที่ 40). กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์. 
พระมหาถนัด อตฺถจารี และพระปลัดอ าพล สุธีโร . (2543). พระธรรมฑูตสายต่างประเทศ . (พิมพ์ครั้งที่  2).

กรุงเทพฯ:  โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาสมปอง  มุทิโต. (2547). บาลีไวยากรณ์เบื้องต้น ส าหรับนักศึกษาใหม่. กรุงเทพฯ:  ธนาเพลส.               
พระราชธรรมนิเทศ (ระแบบ ฐิตญาโณ). (2542). ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา . กรุงเทพฯ:  โรงพิมพ์มหา 

มกุฏราชวิทยาลัย.  
พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2531). เทคนิคการสอนของพระพุทธเจ้า. กรุงเทพฯ:  มูลนิธิพุทธธรรม. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . กรุงเทพฯ:   

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
วศิน อินทสระ. (2545). พุทธวิธีในการสอน. กรุงเทพฯ: ธรรมดา. . 
ศรีศักด์ิ จามรมาน. (2551). อินเทอร์เน็ตนักล่าอาณานิคมโลก. กรุงเทพฯ:  ฐานบุคส์.  
สมเด็จพระพุทธโฆสาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ . (พิมพ์ครั้งที่  30). 

กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์. 
Chomdee, P. P. (2021). Kalyanamitta of Social Study Teachers: in Subject of Buddhism at 

Schools of Muang District, Nakhon Pathom Province. International Journal of 
Multidisciplinary in Cultures & Religions Studies, 2(1), 13-20. Retrieved from 
https://so04.tci-thaijo.org/index.php/ijmcr/article/view/255555 

Hangsakul, P. G. (2021). Information Technology for Educational Administration. Journal of 
Educational Management and Research Innovation, 3(1), 1-10. Retrieved from 
https://so02.tci-thaijo.org/index.php/jemri/article/view/250590 

Pewdum, P. (2021). Professional Learning Community to the Success of the Organization. 
Journal of Educational Management and Research Innovation, 3 (1), 11-18. Retrieved 
from https://so02.tci-thaijo.org/index.php/jemri/article/view/250580 



28 | พระธรรมกถึกกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสังคมไทย 

Siriwattano, P. S. (2021). A Society of Happiness: Following the Principle of 
Sadharanabhogidham. International Journal of Multidisciplinary in Cultures & Religions 
Studies, 2(1), 1-6. Retrieved from https://so04.tci-thaijo.org/index.php/ijmcr/article/view/ 
249870 

Sri-aram, P. (2021). The Important Buddha Images: Concepts, Values and Influences in Thai 
Society. Journal of Educational Management and Research Innovation, 3 (1), 51-60. 
Retrieved from https://so02.tci-thaijo.org/index.php/jemri/article/view/250817 

Tan, C. C., & Damnoen, P. S. (2020). Buddhist Noble Eightfold Path Approach in the Study of 
Consumer and Organizational Behaviors. Journal of MCU Peace Studies, 8(1), 1-20. 

 
 
 


