
 

~ 124 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 8 No. 3 [September – December 2025] 

 
นิเวศวิทยาในพระไตรปิฎก 
ECOLOGY IN TRIPITAKA 

 
พระชัยรัตน์ สีลวฑฺฒโน 

Phra Chairat Phumalee 
สรวิชญ์ วงษ์สอาด 

Sorawit Wongsaard 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College, 

Email: tesmack10@gmail.com 

วันที่รับบทความ (Received) : 6 มีนาคม 256 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 12 มีนาคม 2568 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 18 สิงหาคม 2568 
 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้ มีวัตถุประสงค์จะศึกษาเรื่อง “นิเวศวิทยาในพระไตรปิฎก” พบว่า ระบบนิเวศมี
ความสำคัญต่อภิกษุสงฆ์ที่ใช้เป็นที่ปฏิบัติกิจทางศาสนาและยังเป็นที่อยู่อาศัยของภิกษุสงฆ์ ธรรมชาติ
และสิ่งแวดล้อมเป็นสถานที่ประสูติ ตรัสรู้ ประกาศพระสัทธรรม และดับขันธปรินิพพาน ล้วนแล้วมี
ความเกี่ยวข้องกับระบบนิเวศทั้งสิ้น ซึ่งในพระไตรปิฎกมีการบันทึกหลักฐานเกี่ยวกับธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อมไว้ 3 ระบบ ได้แก่ ระบบนิเวศบนบก ระบบนิเวศในน้ำ และระบบนิเวศในอากาศ ในการ
รักษาไว้ให้คงเดิม รักษาสิ่งที่เคยมีเคยเป็นอยู่แล้วนำมาปรับปรุงแก้ไข เปลี่ยนแปลง สร้างสรรค์ให้คง
อยู่ในสภาพเดิม เพ่ือดำรงอยู่ 1 รูปแบบ คือ รูปแบบของการอนุญาตและรูปแบบของข้อห้ามของภิกษุ
สงฆ์ที่อาศัยป่าเป็นเสนาสนะ ที่พระพุทธศาสนาเป็นส่วนหนึ่งของระบบนิเวศทั้งบนบก ในน้ำ และใน
อากาศ ที่พระสงฆ์เป็นผู้นำ ช่วยอนุรักษ์ และพัฒนาระบบนิเวศจากที่เสื่อมโทรให้อุดมสมบูรณ์ ดำรง
อยู่อย่างยั่งยืนได้ 
คำสำคัญ: การอนุรักษ์ป่า, นิเวศวิทยา, พระไตรปิฎก 
 

ADSTRACT  
 This article aims to study the topic “Ecology in the Tripitaka” found that the 
ecosystem is important to the monks who use it as a place to practice their religious 



 

 

~ 125 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 8 No. 3 [September – December 2025] 

duties and as a residence for monks. Nature and the environment are places of birth, 
enlightenment, and the proclamation of the True Dhamma. and pass away in nirvana 
All of them are related to the ecosystem. In the Tripitaka, there are three systems of 
evidence recorded regarding nature and the environment: terrestrial ecosystems 
aquatic ecosystems and ecosystems in the air in keeping it as it is Preserve what used 
to be and use it to improve, change, and create so that it remains in its original 
condition. There are two forms of existence: the form of permission and the form of 
prohibition of the monks who rely on the forest as a refuge. Buddhism is part of the 
ecosystem on land, in the water, and in the air, where monks are the leaders, 
helping conserve and develop the ecosystem from being in decline to being fertile. 
able to live sustainably. 
Keywords: forest conservation, ecology, Tripitaka 
 

บทนำ 
 มนุษย์ถือว่าธรรมชาติ “เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์” (ธนู แก้วโอภาส1549) มนุษย์จึงต้องอาศัย
สิ่งแวดล้อมและมีความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมอย่างใกล้ชิดจนไม่สามารถจะแยกออกจากกันได้โดยตรง
และโดยอ้อมกับชีวิตมนุษย์ในการที่จะกำหนดให้มนุษย์สามารถดำรงชีวิตอยู่ได้ จึงทำให้มีความ
หลากหลายทางชีวภาพลดลง (สำนักงานคณะกรรมการสิ่งแวดล๎อม , 1530)  เป็นการสูญเสียความ
สมดุลของระบบนิเวศและย่อมมีผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อม (อู่แก้ว ประกอบไวทยกิจ บีเวอร์, 1531) ใน
ระบบนิเวศจะเห็นได้ว่า ป่า แม้น้ำ ลำธาร ถือว่าเป็นทรัพยากรธรรมชาติที่สำคัญ เพราะป่าเป็นแหล่ง
ของต้นน้ำลำธารเป็นที่อยู่อาศัยของสัตว์ เป็นที่พักผ่อนหย่อนใจของมนุษย์ รวมไปถึงต้นไม้นานาพันธุ์ 
ซึ่งเป็นที่อาศัยสัตว์ ภายใต้ระบบนิเวศหรือสิ่งแวดล้อมที่เป็นธรรมชาติของสิ่งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิต เมื่อ
ความเจริญก้าวหน้าทางด้านวิทยาศาสตร์ได้มีการพัฒนาขึ้นมาด้วยความล้ำยุคโลกเข้าสู่ยุค โลกาภิวัตน์ 
วงการวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีก็พัฒนาอย่างก้าวกระโดด มนุษย์ก็ต้องดิ้นรนไปกับสภาพ
สิ่งแวดล้อมและสังคมอย่างหาที่สุดไม่ได้ ความต้องการและความปรารถนาของมนุษย์จึงไม่มีที่สิ้นสุด 
ไม่รู้จักอ่ิม ไม่รู้จักพอ แล้วความโลภก็เข้าครอบงำจิตของมนุษย์ เช่น ความดิ้นรนในการหาทรัพย์มา
เลี้ยงชีวิต เลี้ยงครอบครัว ต้องการอยากจะร่ำรวย ต้องการมีอำนาจ ต้องการความยิ่งใหญ่กว่าคนอ่ืน 
ความต้องการเหล่านี้เกิดขึ้นจากจิตใจของมนุษย์ที่เรียกว่า “ตัณหา” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺ
โต 1551) ด้วยเหตุนี้จึงทำให้มนุษย์หลงใหลคลั่งไคล๎ในแนวคิด ลัทธิ ศาสนา และอุดมการณ์ตําง ๆ จน
ทำให้เกิดความเห็น ความเข้าใจหรือความเชื่อถือขึ้นในจิตใจของตนเอง ซึ่งสิ่งเหล่านี้เป็นตัวร้ายที่สุดที่
ทำให้มนุษย์เกิดปัญหาขึ้นมากมายที่เหนี่ยวรั้งและแก๎ไขยากที่เรียกว่า “ทิฏฐิ” (พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต 1551)   



 

 

~ 126 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2568] 

เพราะเหตุนี้ ในปัจจุบันจึงมีจำนวนประชากรพ่ิมอย่างรวดเร็วและการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างทาง
การเกษตร เพ่ือการยังชีพมาเป็นระบบเพ่ือการ้าทำให้พ้ืนที่การเพาะปลูกได้เพ่ิมขึ้นอย่างรวดเร็ว
เช่นกันทั้งพ้ืนที่นาข้าว และพ้ืนที่ปลูกพืชไร่ เมื่อประชากรเพ่ิมมากขึ้น ความต้องการอาหารและที่ดิน
เพ่ือทำกินเพ่ิมมากขึ้นจึงเป็นสาเหตุให้มีการบุกรุกทำลายป่าไม้ ทำลายทรัพยากรธรรมชาติ ทำลาย
ระบบนิเวศเพ่ือแสวงที่ดินทำกิน ในเรื่องนี้เกิดขึ้นทั่วทุกประเทศในโลกนี้ ที่กล่าวมานี้ จะเห็นได้ว่า
ปัญหาที่เกิดขึ้นกับธรรมชาติทำให้เกิดการขาดความสมดุลของระบบนิเวศนี้เกิดขึ้นจากฝีมือมนุษย์ที่ใช้
ทรัพยากรธรรมชาติมากเกินความจำเป็นในการดำรงชีวิต แต่ใช้ทรัพยากรไปในเชิงธุรกิจมากกว่าจึงทำ
ให้ธรรมชาติถูกทำลายไปอย่างมากมาย ความเดือดร้อนจากภัยธรรมชาติต่าง ๆ จึงส่งผลย้อนกลับมาที่
ตัวมนุษย์ จึงเป็นเรื่องของธรรมชาติที่มีหลากหลายทางชีวภาพและมีวิถีการดำเนินชีวิตที่มีแตกต่างกัน
โดยมีการแบ่งเป็นกลุ่มและพ้ืนที่ทางระบบนิเวศ เช่น ระบบนิเวศบนบก ระบบนิเวศในน้ำและระบบ
นิเวศในอากาศที่อยู่ใกล้ตัวเรา ระบบนิเวศจำแนกเป็น 1 องค์ประกอบ คือ องค์ประกอบของสิ่งมีชีวิต
และองค์ประกอบของสิ่งไม่มีชีวิต (นิตยา เลาหะจินดา , 1546) สำหรับพระพุทธศาสนาการอยู่ใน
สิ่งแวดล้อมที่เหมาะสมจะช่วยพัฒนาชีวิตมนุษย์ให้มีธรรม แต่ถ้ามนุษย์อยู่อย่างไม่มีธรรมก็จะรักษา
สิ่งแวดล้อมนั้นไม่ได้ ถ้าเราจัดการกับสิ่งแวดล้อมไม่ถูกต้องสัตว์และมนุษย์จะอยู่ไม่ได้ (พระเมธีธรรมา
ภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 1538) เพราะว่าพระพุทธศาสนามีพัฒนาการด้านความสัมพันธ์กับป่าไม้
ด้วยการแสวงหาโมกขธรรม คือ การหลุดพ้น พระพุทธเจ้าทรงเริ่มต้นที่การมุ่งตรงสู่ป่าเพ่ืออาศัยความ
สงบในการพัฒนาจิต ดังนั้น พระพุทธศาสนามีความผูกพันกับระบบนิเวศ เช่น ป่าไม้ แม่น้ำลำธาร 
ทรัพยากรธรรมชาติตําง ๆ เพราะเหตุนั้นพระพุทธองค์จึงให้เหล่าภิกษุทั้งหลายให้ความรักและรู้จัก
บุญคุณของป่า  (พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาส อินฺทปญฺโญ), 1535) หลักคำสอนเหล่านี้ พึงให้ภิกษุผู้
เป็นศาสนทายาทของพระพุทธศาสนาว่ายินดีในเสนาสนะอันสงัด (ที.ม. (ไทย) 10/90/110) คือ มุ่งให้
พระเข้าไปสู่ป่าเพ่ือบำเพ็ญสมณธรรม 
 

แนวคิดที่เกี่ยวกับนิเวศวิทยาในพระไตรปิฎก 
 1) แนวคิดที่เกี่ยวกับนิเวศวิทยา 
 มนุษย์เป็นสัตว์ที่เต็มไปด้วยความสงสัยและไม่มีที่สิ้นสุด ความสงสัยในตัวตนเท่านั้นหากแต่
ยังแผ่กว้างออกไปตลอดถึงปรากฏการณ์ต่าง ๆ ทำให้เกิดความสงสัยในสิ่งมีชีวิตอ่ืน ๆ ที่อยู่รอบ ๆ ตัว 
ความสงสัยต่าง ๆ เหล่านี้ก่อให้เกิดเป็นศาสตร์ที่เรียกว่า “นิเวศวิทยา” ดังที่ชาวกรีกโบราณสนใจใน
ธรรมชาติวิทยา เช่น Hippocrates, 466-390 B.C. ซึ่งเป็นบิดาแห่งวงการแพทย์ และให้ความสนใจ
การศึกษาพฤติกรรมของสัตว์ และจำแนกสัตว์ออกตามที่อยู่อาศัยเป็นผู้ที่ศึกษาการแพร่กระจายของ
พืช ในศตวรรษที่ 13 ในเรื่องของมนุษย์กับสิ่งแวดล้อม 1 ประเภท ได้แก่ 1) สิ่งแวดล้อมที่มนุษย์สร้าง
ขึ้นที่เป็นรูปธรรม ได้แก่ สิ่งแวดล้อมที่มนุษย์ใช้ความรู้ความสามารถสร้างขึ้นมาซึ่งเป็นสิ่งที่จับต้องได้ 
เช่น โบราณสถาน โบราณวัตถุอาคารบ้านเรือน เครื่องจักรกลถนน รถยนต์ รถไฟ เครื่องบิน 
ศิลปกรรม เป็นต้น และ 1) สิ่งแวดล้อมที่มนุษย์สร้างขึ้นด้านนามธรรม หรือมนุษย์ไม่สามารถมองเห็น



 

 

~ 127 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 8 No. 3 [September – December 2025] 

หรือสัมผัสจับต้องได้ ได้แก่ระบบสังคม เช่น ศาสนา การศึกษา เศรษฐกิจ การเมือง ขนบธรรมเนียม 
ประเพณี วัฒนธรรม สังคม การเมือง ความเชื่อ พิธีกรรม เจตคติ เป็นต้น ระบบเหล่านี้เป็นระบบ
ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ มนุษย์กับธรรมชาติ มีอิทธิพลสำคัญต่อการดำรงชีวิต ดังที่นัก
มานุษยวิทยาได้ศึกษาถึงความสัมพันธ์ระหว่างการวิวัฒนาการของโลกกับแผนการดำเนินชีวิตของ
มนุษย์ทราบว่า เพราะการดำรงชีพของมนุษย์ที่แตกต่างกันออกไปในแต่ละยุคมีความสัมพันธ์กับยุค
สมัยแหล่งอารยธรรมของโลก เช่น ลักษณะของการผลิตและการใช้เครื่องมือเครื่องใช้ วิธีการผลิต
อาหารและเครื่องบริโภคตลอดจนสถานที่อยู่อาศัยสิ่งแวดล้อมที่เป็นธรรมชาติ หมายถึง ทุกสิ่งทุก
อย่างรอบ ๆ ตัวเรามีทั้งสิ่งมีชีวิตและสิ่งไม่มีชีวิต ในเรื่องมนุษย์กับธรรมชาติ ได้แก่ 1) ธรรมชาติ คือ 
ทุกสิ่งทุกอย่างซึ่งเกิดขึ้นเองตามธรรมชาติที่แวดล้อมตัวมนุษย์อยู่ เป็นทั้งสิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิต เช่น 
ต้นไม้ ภูเขา แม่น้ำ อากาศ ดิน หิน แร่ สัตว์ป่า ป่าไม้ จุลินทรีย์ มนุษย์ มอเนรา โพรทิสตา เห็ดรา พืช 
สัตว์ เป็นต้น และ 1) ทรัพยากรธรรมชาติ หมายถึง สิ่งต่าง ๆ ที่ธรรมชาติสร้างขึ้น หรือสิ่งที่เกิดขึ้นเอง
ตามธรรมชาติแล้วมนุษย์นำมาใช้ประโยชน์ไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง ซึ่งบางครั้งไม่ได้มีอยู่ในถิ่นที่ตนเอง
อาศัยอยู่ต้องนำมาจากที่อ่ืน ได้แก่ ดิน น้ำ ป่าไม้ พืช แร่ แสงแดด บรรยากาศ มนุษย์ น้ำมัน ถ่านหิน 
เป็นต้น ดังนั้น ทรัพยากรธรรมชาติเป็นส่วนหนึ่งของสิ่งแวดล้อมตามธรรมชาติ มี 1 ประเภท คือ 1.1) 
ทรัพยากรที่สูญสิ้น คือ ทรัพยากรที่ใช้แล้วหมดสิ้นไป ไม่มีใช้อีกเพราะเกิดใหม่ไม่ทัน ได้แก่ แร่ธาตุต่าง 
ๆ เช่น ถ่านหิน น้ำมัน โลหะ พ้ืนดิน และสิ่งต่าง ๆ ที่อยู่ในสภาพเดิมของธรรมชาติ เมื่อมนุษย์ใช้ไป
เท่าไหร่ก็หมดไปเท่านั้น กว่าจะสร้างขึ้นมาทดแทนใหม่ต้องใช้เวลานาน และ 1.1) ทรัพยากร
หมุนเวียน คือ ทรัพยากรที่ใช้แล้วยังสามารถใช้ต่อไปได้อีก ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับผู้ใช้ ถ้ามนุษย์รู้จักใช้อย่าง
ฉลาดก็จะไม่มีวันหมดสิ้นไป เพราะเป็นทรัพยากรที่ตายแล้วเกิดทดแทนกันได้ไม่นาน ได้แก่ พืช สัตว์ 
น้ำ สิ่งต่าง ๆ ตามธรรมชาติและมนุษย์ (เสรีวัฒน์ สมินทร์ปัญญา, 1539) 
 นิเวศวิทยาที่ปรากฏในพระวินัยปิฎก 
 พระวินัยบัญญัติมีบทบาทและแนวทางให้คงไว้ซึ่งการอนุรักษ์ป่าไม้และสิ่งแวดล้อม มี
ปรากฏตลอดมาทุกยุคทุกสมัยตามหลักปฏิจจสมุปบาทอันเป็นวัฏจักรตามธรรมชาติได้เป็นอย่างดีที่
แสดงออกมาในด้านพฤติกรรม วิถีชีวิต ทั้งการสร้างกฎกติกาควบคุมความประพฤติของหมู่คณะเพ่ือ
ความคงอยู่ของป่าไม้และสิ่งแวดล้อม ด้านจิตใจ ที่มีจิตสํานึกรักความสงบ ส่วนด้านปัญญา ความ
เข้าใจกฎเกณฑ์ของธรรมชาติที่มีป่าไม้เป็นองค์ประกอบใหญ่ อันเป็นเหตุและผลที่ทำให้เกิดความ
สมดุลทางธรรมชาติแวดล้อม อันเป็นหนทางนํามาซึ่งสันติสุขแก่สรรพชีวิต ซึ่งเป็นเบื้องต้นแห่งการ
เสริมสร้างปัญญาอย่างแท้จริงอีกทางหนึ่ง ซึ่งในพระวินัยปิฎกปรากฏวิธีการอนุรักษ์ไว้ ดังนี้ (พระครู
พัชรกิตติโสภณ (วิเชียร กิตฺติคุโณ), 1560) 1.1) วิธีนิเวศวิทยาที่ปรากฏในพระวินัยปิฎกโดยตรง เพ่ือ
ต้องการรักษาไว้ซึ่งความสมบูรณ์และความหลากหลายของพันธุ์ไม้ที่มีอยู่ตามธรรมชาติให้คงไว้ตาม
สภาพเดิม เพ่ือป้องกันภิกษุเบียดเบียนทำลายแผ้วถาง เผาป่าไม้ พันธุ์ไม้และสร้างความเดือดร้อนต่อ
ประชาชนในท้องถิ่น หรือสร้างความเดือดร้อนแก่สรรพชีวิตในบริเวณท่ีอยู่อาศัย หรือสถานที่อ่ืนใด ทั้ง
ป้องกันภิกษุผู้ขาดจิตสํานึกในความเป็นสมณะผู้มีความประพฤติไม่เหมาะสมในการรักษาดูแล



 

 

~ 128 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2568] 

สิ่งแวดล้อม จึงมีการตั้งกฎกติกาควบคุมความประพฤติในหมู่พุทธสาวก มีการปรับโทษแก่ผู้ล่วงละเมิด 
ตามทัศนะนี้ทำให้เห็นว่า พระพุทธศาสนามีบทบาทในด้านให้ความสำคัญของป่าไม้ พันธุ์ไม้ ตลอด
จนถึงสิ่งแวดล้อม อันเป็นวิธีการอนุรักษ์ป่าไม้โดยตรงอย่างแท้จริง รวมทั้งมีพุทธาอนุญาตไว้ว่า “ให้
ภิกษุจุดไฟเพ่ือเป็นแนวป้องกันไฟป่าได้ อันเป็นภูมิปัญญาชาวบ้านในการรักษาที่อยู่อาศัยและผืนป่าใน
บริเวณนั้นให้ปลอดจากไฟป่า” ในสิกขาบทที่ 1 แห่งปาราชิกกัณฑ์ ปรากฏความว่า สมัยนั้น พระธนิย
กุมภการบุตรทำกุฎีมุงหญ้าอยู่จำพรรษาอยู่ที่เชิงภูเขาอิสิคิลิ แต่แล้ววันหนึ่งเมื่อท่านไปบิณฑบาตใน
หมู่บ้าน คนหาบหญ้าคนหาฟืนก็มารื้อกุฎีหญ้าของท่านแล้วขนเอาหญ้าและไม้ไป ทำให้ท่านคิดสร้าง
กุฎีใหม่ที่สร้างโดยดินล้วนและรวบรวมหญ้า ไม้และขี้วัวแห้งมาสุมไฟเผากุฎีนั้นจนสุก กุฎีนั้นจึงงดงาม
มีสีแดงเหมือนสีแมลงค่อมทองน่าดูชม เมื่อพระพุทธเจ้าทรงทราบเข้าก็ติเตียนที่ท่านสร้างกุฎีดินล้วน 
โดยเบียดเบียนหมู่สัตว์และรับสั่งให้พวกภิกษุช่วยกันทำลายกุฎีนั้นเสีย จากนั้น พระธนิยกุมภการบุตร
จึงคิดสร้างกุฎีใหม่ที่ทำด้วยไม้ จึงเข้าไปขอไม้ของหลวงจากพนักงานรักษาป่าไม้ เมื่อได้ไม้ของหลวงไป 
ก็ตัดไม้เหล่านั้นแล้วนําไปสร้างเป็นกุฎีไม้โดยมิได้รับการอนุญาตในเรื่องการใช้จากพระราชา จึงเท่ากับ
ว่า ท่านแจ้งข่าวเท็จเพ่ือขอไม้จากพนักงานรักษาป่าไม้และนําไม้ของหลวงไปใช้โดยพลการ ด้วยเหตุนี้
ท่านจึงถูกตําหนิจากพระพุทธเจ้าเป็นอันมาก (วิ.มหา. (ไทย) 1/84-88/74-78) ดังที่พระพุทธองค์จึง
ทรงบัญญัติสิกขาบทขึ้นมาว่า “ภิกษุใด ถือเอาทรัพย์ที่เจ้าของมิได้ให้โดยส่วนแห่งจิตคิดจะลัก มีมูลค่า
เท่ากับอัตราโทษที่พระราชาทั้งหลายจับโจรได้แล้วประหารบ้าง จองจำบ้าง เนรเทศบ้าง บริภาษว่า 
เจ้าเป็นโจรเจ้าเป็นคนพาล เจ้าเป็นคนหลง เจ้าเป็นขโมยดังนี้ เพราะถือเอาทรัพย์ที่เจ้าของมิได้ให้
เช่นใดภิกษุผู้ถือเอาทรัพย์ที่เจ้าของมิได้ให้เช่นนั้น แม้ภิกษุนี้เป็นปาราชิก หาสังวาสมิได้” (วิ.มหา. 
(ไทย) 1/89/78) 1.1) วิธีนิเวศวิทยาที่ปรากฏในพระวินัยปิฎกโดยอ้อม การที่ภิกษุอาศัยอยู่ในผืนป่า
แบบพ่ึงพาอาศัยกันโดยไม่เบียดเบียนกัน อันเป็นการช่วยดูแลรักษาผืนป่าให้คงไว้ตามเดิม ท่าน
เหล่านั้นผู้ เห็นความสำคัญของกฎเกณฑ์ธรรมชาติ เข้าใจวัฏจักรของสิ่ งแวดล้อมตามหลัก
แห่งปฏิจจสมุปบาท สามารถเป็นแนวทางแห่งการนําไปสู่ความสุขอันสูงสุดทางศาสนา ในมุสาวาท
วรรค ปฐวีขณนสิกขาบท ว่าด้วยการขุดดิน ปรากฏความสำคัญว่า “ภิกษุใดขุด หรือใช้ให้ขุดซึ่งดิน 
ต้องอาบัติปาจิตตีย์” (วิ.มหา. (ไทย) 1/85/174) และในบทภาชนีย์ ปรากฏความว่า “ดิน ภิกษุสำคัญ
ว่าเป็นดิน ขุดหรือใช้ให้ขุด ทำลายหรือใช้ให้ทำลาย เผาหรือใช้ให้เผา ต้องอาบัติปาจิตตีย์ ดิน ภิกษุไม่
แน่ใจ ขุดหรือใช้ให้ขุด ทำลายหรือใช้ให้ทำลาย เผาหรือใช้ให้เผา ต้องอาบัติทุกกฎ” (วิ.มหา. (ไทย) 
1/87/157) ซึ่งพิจารณาแล้วว่า การขุดดินนอกจากจะทำให้สิ่งมีชีวิตเสียหายแล้ว พืชพันธุ์หรือต้นกล้า
ที่กําลังจะโต ก็จะเกิดความเสียหายด้วย ดังนั้น พุทธบัญญัติสิกขาบทนี้ จึงเป็นการอนุรักษ์ในทางอ้อม 
ด้วยการห้ามภิกษุขุดดิน อันจะเป็นการทำลายต้นกล้าของพืชพันธุ์ต่าง ๆ 
 นิเวศวิทยาที่ปรากฏในพระสุตตันตปิฎก 
 คําสอนของพระผู้มีพระภาคได้ตรัสในโอวาทปาติโมกข์ว่า (ที.ม. (ไทย) 10/90/50-51) “ไม่
ทำชั่ว ทำดี และทำใจให้ผ่องใส” แล้วในตอนท้าย ยังตรัสต่อไปอีกว่า “ให้ยินดีในเสนาสนะอันสงัด” 
คือ มุ่งให้พุทธสาวกอยู่ในเสนาสนะอันสงัด คือ ป่าไม้ เพ่ือบําเพ็ญสมณธรรม ดังนั้น การอยู่ป่าไม้เพ่ือ



 

 

~ 129 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 8 No. 3 [September – December 2025] 

ปฏิบัติธรรมของพุทธสาวก ดังที่ปรากฏในอานาปานัสสติสูตรว่าการฝึกสติที่ได้ผลดีเยี่ยมนั้น ต้องอาศัย
สิ่งแวดล้อมสำคัญอย่างหนึ่งคือป่าไม้ โดยทรงสอนว่า นั่นป่าไม้ โคนไม้ เรือนว่าง ภิกษุจงเจริญสติในที่
แหล่งนั้น ผลสำเร็จอันยิ่งใหญ่จะพึงมีทั้งเบื้องต้น ท่ามกลางและที่สุด คือ วิมุตติ อย่างไม่ต้องสงสัย 
ส่วนในวนโรปสูตร ปรากฏสาระสำคัญว่า พระผู้มีพระภาคตรัสตอบคําถามต่อเทวดาผู้มาทูลถามว่า 
“สร้างอะไรจึงได้บุญตลอดกาล” พระผู้มีพระภาคตรัสว่า ทางได้บุญตลอดกาลคือการปลูกต้นไม้ ให้ร่ม
เงา ดังนี้ว่า “ชนเหล่าใดสร้างวัดวาอารามที่ร่มรื่น ปลูกดอกไม้ ไม้ผลปลูกต้นไม้ให้ร่มเงา สร้างสะพาน 
สระน้ำ บ่อน้ำและบ้านเรือนที่พักอาศัยให้เป็นทาน บุญย่อมเจริญแก่เขาทั้งกลางวันและกลางคืนตลอด
กาลทุกเมื่อ ทั้งชนเหล่านั้นยังตั้งอยู่ในธรรม สมบูรณ์ด้วยศีล จึงไปสู่สวรรค์อย่างแน่นอน (สํ.ส. (ไทย) 
15/47/61) จะเห็นได้ว่า พระสูตรนี้ แสดงให้เห็นถึงหน้าที่ของชาวพุทธว่า ควรปฏิบัติตนอย่างไรกับป่า
ไม้หรืออาราม (วัด) และเมื่อปฏิบัติแล้วจะได้กุศลทุกครั้งไป พระผู้มีพระภาคทรงยกย่องพุทธสาวกรูป
ที่อยู่ป่าไม้และอนุรักษ์ป่าไม้เป็นวัตร คือ พระเรวตะ ผู้ปฏิบัติธุดงค์ข้อที่ว่า อยู่ป่าไม้เป็นวัตร 
 นิเวศวิทยากับการอนุรักษ์ป่าไม้ในพระไตรปิฎกตามหลักศีล 5 หรือเบญจศีลเป็นข้อ
ปฏิบัติ 
 นิเวศวิทยากับการอนุรักษ์ป่าไม้ในพระไตรปิฎกตามหลักศีล 5 หรือเบญจศีลเป็นข้อปฏิบัติ 
หมายถึง ความประพฤติชอบทางกายและวาจา หรือการรักษากาย วาจาให้เรียบร้อย การรักษาปกติ
ตามระเบียบวินัย ข้อปฏิบัติในการเว้นจากความชั่วและเป็นหลักการควบคุมตนให้ตั้งอยู่ในความไม่
เบียดเบียน ถือว่าเป็นพ้ืนฐานที่เน้นการอยู่ร่วมกันระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติในฐานะที่เป็นเพ่ือนกัน 
พระพุทธองค์ตรัสว่า ศีล 5 คือ ศีลธรรมพ้ืนฐานของความเป็นมนุษย์ ระเบียบความประพฤติความ
เป็นอยู่ทั้งส่วนตัวและที่เกี่ยวข้องกับสภาพแวดล้อมทางกาย วาจา ตลอดถึงทำมาหาเลี้ยงชีพ ซึ่งได้
กำหนดวางไว้เพ่ือทำให้ความเป็นอยู่นั้น กลายเป็นสภาพอันเอ้ืออํานวยแก่การเป็นอยู่และต่อ
สภาพแวดล้อม รวมทั้งการนํามาประยุกต์ใช้เพ่ือการอนุรักษ์ป่าไม้ ซึ่งผู้เขียนพิจารณาในด้านของพระ
วินัยบัญญัติเป็นปฐมและประยุกต์ใช้กับปุถุชนทั่วไป อันมีรายละเอียด ดังนี้ 
 1) ศีลข้อที่ 1 กับการไม่ฆ่า ไม่ทำลายสัตว์ที่อาศัยต้นไม้ กล่าวคือ การล่าสัตว์ทุกชนิดเพ่ือ
การล่า หรือเพ่ือบูชายัญแลรวมไปถึงการไม่ทำลายพืช สัตว์โลกทุกชนิด ไม่ว่ามนุษย์ หรือสัตว์เดรัจฉาน
ย่อมรักชีวิตของตน มีความตั้งใจที่จะรักษาชีวิตไว้ให้ยาวนานที่สุดเท่าที่จะเป็นไปได้ มองเห็นชีวิตตนมี
คุณค่าควรแก่การถนอม เรามีความรู้สึกรักชีวิตเราอย่างไร คนอ่ืน หรือสัตว์อ่ืน ก็มีความรู้สึกรักชีวิต
ของตนอย่างนั้น ในพระวินัยปิฎก ภูตคามวรรค สิกขาบทที่ 1 “ภิกษุต้องอาบัติปาจิตตีย์ เพราะพราก
ภูตคาม” (วิ.มหา. (ไทย) 1/90/178) ในบทภาชนีย์ “พืชพันธ์ ภิกษุสำคัญว่าเป็นพืชพันธุ์ ตัด หรือใช้
ให้ตัด ทำลาย หรือใช้ให้ทำลาย ต้ม หรือใช้ให้ต้ม ต้องอาบัติปาจิตตีย์”จะเห็นได้ว่า ในพระวินัยปิฎก 
สัปปาณกวรรค สิกขาบทที่ 1 ซึ่งพระผู้มีพระภาคทรงบัญญัติว่า “ก็ภิกษุใดแกล้งจงใจปลงชีวิตสัตว์ 
ต้องอาบัติปาจิตตีย์” ในบทภาชนีย์ “สัตว์มีชีวิต ภิกษุสำคัญว่า มีชีวิตปลงชีวิต ต้องอาบัติปาจิตตีย์ 
สัตว์มีชีวิต ภิกษุไม่แน่ใจ ปลงชีวิต ต้องอาบัติปาจิตตีย์ สัตว์มีชีวิต ภิกษุสำคัญว่าไม่ใช่สัตว์มีชีวิต ปลง
ชีวิต ไม่ต้องอาบัติ” (วิ.มหา. (ไทย) 1/381/501)สัตว์ ในที่นี้หมายถึง สัตว์เดรัจฉานทุกชนิด ไม่มี



 

 

~ 130 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2568] 

ข้อยกเว้น ไม่ว่าแมลงตัวเล็กตัวน้อยขนาดไหนก็ตาม ล้วนมีสิทธิ์ได้รับความคุ้มครองชีวิตจากบทบัญญัติ
นี้อย่างเท่าเทียมกัน ในสิกขาบทที่ 1 พระผู้มีพระภาคทรงบัญญัติว่า “ก็ ภิกษุใดรู้อยู่ว่าน้ำมีสิ่งมีชีวิต ก็
ยังบริโภค ต้องอาบัติปาจิตตีย์ (วิ.มหา. (ไทย) 1/387/504) ในบทภาชนีย์ “น้ำมีสัตว์มีชีวิต ภิกษุสำคัญ
ว่ามีสัตว์มีชีวิต บริโภค ต้องอาบัติปาจิตตีย์ น้ำมีสัตว์มีชีวิต ภิกษุไม่แน่ใจ บริโภค ต้องอาบัติทุกกฎ น้ำ
มีสัตว์มีชีวิต ภิกษุสำคัญว่าไม่มีสัตว์มีชีวิต บริโภค ไม่ต้องอาบัติ น้ำไม่มีสัตว์มีชีวิต ภิกษุสำคัญว่ามีสัตว์
มีชีวิต ต้องอาบัติทุกกฎ น้ำไม่มีสัตว์มีชีวิต ภิกษุไม่แน่ใจ ต้องอาบัติทุกกฎ น้ำไม่มีสัตว์มีชีวิต ภิกษุ
สำคัญว่าไม่มีสัตว์มีชีวิต ไม่ต้องอาบัติ” (วิ.มหา. (ไทย) 1/390/505) “ก็ ภิกษุใดรู้อยู่ว่าน้ำมีสิ่งมีชีวิต 
รด หรือใช้ให้รดหญ้าหรือดิน ต้องอาบัติปาจิตตีย์” (วิ.มหา. (ไทย) 1/140/314) ดังที่ปรากฎกับภิกษุ
ชาวเมืองอาฬวีรูปหนึ่งกําลังตัดต้นไม้ เทวดาผู้สิงอยู่ที่ต้นไม้ได้กล่าวกับภิกษุนั้นว่า“ท่านผู้เจริญ ท่าน
ต้องการจะสร้างที่อยู่ของท่านก็โปรดอย่าตัดต้นไม้ที่เป็นที่อยู่ของข้าพเจ้าเลย” ภิกษุนั้นไม่เชื่อฟังยังขืน
ตัด ได้ฟันถูกแขนของลูกเทวดา” (วิ.มหา. (ไทย) 1/89/177) ก่อนบัญญัติสิกขาบท พระผู้มีพระภาค
ตรัสกับภิกษุที่ชอบโค่นไม้มาสร้างที่อยู่อาศัยว่า “โมฆบุรุษทั้งหลาย ไฉนพวกเธอจึงได้ตัดเองบ้าง ใช้ให้
ตัดบ้างซึ่งต้นไม้ เพราะพวกชาวบ้านมีสำคัญว่าต้นไม้มีชีวะ โมฆะบุรุษทั้งหลาย การกระทำอย่างนี้ มิได้
ทำคนที่ยังไม่เลื่อมใสให้เลื่อมใส หรือทำคนที่เลื่อมใสอยู่แล้วให้เลื่อมใสยิ่งขึ้นได้เลย” (วิ.มหา. (ไทย) 
1/89/178) จะเห็นได้ว่า อินเดียโบราณมีความเชื่อว่า ต้นไม้มีชีวิต หรือมีชีวะ มีความเป็นอยู่ หรือมี
เทวดาอาศัยอยู่ ดังนั้น การพรากต้นไม้โดยการกระทำประการใดประการหนึ่งที่ทำให้ต้นไม้ที่เป็นที่อยู่
ของชีวะ หรือเทวดาได้รับความเสียหาย หรือตาย เป็นสิ่งที่สังคมอินเดียในสมัยพุทธกาลยอมรับไม่ได้ 
พระผู้มีพระภาคจึงทรงบัญญัติสิกขาบทไว้ เพ่ือแสดงให้เห็นว่า คณะสงฆ์เป็นผู้ประพฤติดี ปฏิบัติชอบ 
เป็นผู้มีศีลและมีกัลยาณธรรม เป็นต้น ไม่ ใช่ เป็นบุคคลโหดร้ายในสายตาของสังคม ดังนั้น 
พระพุทธศาสนาจึงเห็นว่า การไม่ฆ่า ไม่ทำลายสัตว์ทั้งหลายนั้น เป็นสิ่งที่ถูกต้องที่สุด ซึ่งนั่นหมายว่า 
การไม่ทำลายชีวิตของสิ่งอ่ืน เป็นสิ่งที่พึงกระทำ หรือควรกระทำในทัศนะนี้สำหรับปุถุชนทั่วไป การไม่
ตัดไม้ในป่าชุมชน กล่าวได้ว่า มีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ป่าชุมชน เพ่ือประโยชน์ของชุมชนแล้ว 
 1) ศีลข้อที่ 1 กับการไม่ขโมยไม้และพืชพันธุ์อ่ืน ควรถือประโยชน์ตามที่ธรรมชาติได้ให้มา 
ตามทัศนะข้อนี้ หมายความว่า ไม่ควรไปเร่ง หรือเพ่ิมผลผลิตโดยใช้สารเคมี จนกลายเป็นการทำลาย
ธรรมชาติและเป็นมลภาวะต่อสิ่งแวดล้อมด้วยและอีกประเด็นก็คือ ไม่ควรตัดไม้ ทำลายต้นกล้าหรือ
ลักลอบขุดต้นกล้าไปปลูกที่อ่ืน ดังปรากฏในพระวินัยปิฎก ปาราชิกสิกขาบทที่ 1 ว่า “ท่านพระธนิย
กุมภการบุตรคิดว่า เมื่อเราไปบิณฑบาตในหมู่บ้าน คนหาบหญ้า คนหาฟืนมารื้อกุฎีหญ้า ขนหญ้าและ
ตัวไม้ไปถึง 3 ครั้ง แม้กุฎีดินล้วนที่ทำไว้พระผู้มีพระภาคก็รับสั่งให้ทำลายเรารู้จักพนักงานป่าไม้ที่ชอบ
พอกัน อย่ากระนั้นเลย เราควรขอไม้มาทำกุฎีไม้ แล้วไปหาเจ้าพนักงานป่าไม้ กล่าวว่า “เจริญพร เมื่อ
อาตมาไปบิณฑบาตในหมู่บ้าน คนหาบหญ้า ท่านจงให้ไม้แก่อาตมา อาตมาต้องการจะทำกุฎีไม้” เจ้า
พนักงานป่าไม้ตอบว่า “กระผมไม่มีไม้จะถวายพระคุณเจ้าได้ขอรับ จะมีก็แต่ไม้ของหลวงที่เก็บไว้ซ่อม
แปลงเมืองในคราวจําเป็น ถ้าพระเจ้าแผ่นดินมีรับสั่งให้พระราชทาน พระคุณเจ้าก็ให้คนไปขนเอา
เถิด”ท่านพระธนิยกุมภการบุตรกล่าวว่า “เจริญพร พระเจ้าแผ่นดินได้พระราชทานไม้นั้นแล้ว”ลําดับ



 

 

~ 131 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 8 No. 3 [September – December 2025] 

นั้น เจ้าพนักงานป่าไม้คิดว่า “พระสมณะเชื้อสายศากยบุตรเหล่านี้ ประพฤติธรรมประพฤติสงบ 
ประพฤติพรหมจรรย์ พูดจริง มีศีล มีกัลยาณธรรม แม้แต่พระเจ้าแผ่นดินยังทรงเลื่อมใสมาก พระธนิ
ยะคงไม่กล้าพูดสิ่งที่พระเจ้าแผ่นดินยังไม่ได้พระราชทานว่า ได้พระราชทานแล้ว” “นิมนต์ท่านให้คน
ขนไปเถิด ขอรับ” ท่านพระธนิยะสั่งให้ตัดไม้เหล่านั้นเป็นท่อนน้อยท่อนใหญ่บรรทุกเกวียนไปทำกุฎีไม้ 
ประชาชนพากันตําหนิ ประณาม โพนทะนาว่า “พระสมณะเชื้อสายศากยบุตรเหล่านี้ไม่มีความละอาย 
ทุศีล ชอบพูดเท็จ แต่ก็ปฏิญญาว่า ประพฤติธรรม ประพฤติสงบ ประพฤติพรหมจรรย์พูดจริง มีศีล มี
กัลยาณธรรม พวกท่านไม่มีความเป็นสมณะ แม้พระเจ้าแผ่นดินก็ยังถูกสมณะเหล่านั้นหลอกลวงได้ 
ไฉนคนอ่ืนจักไม่ถูกหลอกลวงเล่า” เมื่อทรงทราบ พระผู้มีพระภาครับสั่งให้ประชุมสงฆ์เพราะเรื่องนี้
เป็นเหตุ แล้วรับสั่งให้ภิกษุทั้งหลายยกสิกขาบทขึ้นแสดงว่า “ภิกษุใด ถือเอาทรัพย์ที่เจ้าของมิได้ให้โดย
ส่วนแห่งจิตคิดจะลัก มีมูลค่าเท่ากับอัตราโทษที่พระราชาทั้งหลายจับโจรได้แล้วประหารบ้าง จองจำ
บ้าง เนรเทศบ้าง บริภาษว่า “เจ้าเป็นโจรเจ้าเป็นคนพาล เจ้าเป็นคนหลง เจ้าเป็นขโมย” ดังนี้ เพราะ
ถือเอาทรัพย์ที่เจ้าของมิได้ให้เช่นใด ภิกษุผู้ถือเอาทรัพย์ที่เจ้าของมิได้ให้เช่นนั้น แม้ภิกษุนี้เป็นปาราชิก 
หาสังวาสมิได้” (วิ.มหา. (ไทย) 1/87-88/74-78) เพราะว่า ทรัพย์ที่อยู่ในแผ่นดิน ได้แก่ ทรัพย์ที่ฝัง
กลบไว้ในแผ่นดิน ภิกษุมีไถยจิตคิดจะลักทรัพย์ที่อยู่ในแผ่นดิน แล้วหาเพ่ือนไปด้วย จอบ ตัดไม้หรือ
เถาวัลย์ที่ขึ้นอยู่ที่นั้น ต้องอาบัติทุกกฎ” (วิ.มหา. (ไทย) 1/94/83) ในพระบัญญัติสิกขาบทดังกล่าวมา
ทั้งหมดนี้ จะเห็นได้ว่า พระผู้มีพระภาคได้กำหนดกติกาที่จะไม่ให้สังคมได้รับการเอารัดเอาเปรียบจาก
พฤติกรรมของภิกษุและเพ่ือไม่ให้เป็นแบบอย่างแก่ภิกษุรูปอ่ืนและเป็นการป้องกันมิให้ภิกษุเป็นบุคคล
หลอกลวง พูดเท็จและลักขโมย อันจะเป็นภัยต่อสังคมโดยตรงและในท้ายที่สุด ภิกษุสงฆ์ก็จะเห็นว่า 
สิ่งที่ทรงบัญญัตินั้น เป็นสิ่งที่ดีและเป็นเรื่องที่ดีของสังคมสงฆ์ สำหรับปุถุชนทั่วไป การไม่ลักเอาต้น
กล้า ไม่เก็บพืชพรรณที่ไม่ได้เกื้อกูลความเป็นอยู่ในชีวิตประจำวัน ก็กล่าวได้ว่า ได้ช่วยในการอนุรักษ์
ป่าชุมชนอีกโสตหนึ่ง 
 3) ศีลข้อที่ 3 กับมุมมองของบุคคลที่มีต่อป่าไม้ กล่าวคือ จากประพฤติผิดในกาม ผู้
ประพฤติผิดศีลข้อนี้ จะทำให้ชีวิตมีภัยคุกคาม หรือมีศัตรูมาก ในทํานองเดียวกันด้านสิ่งแวดล้อม ถ้า
มนุษย์ประพฤติผิดต่อธรรมชาติโดยมองธรรมชาติเป็นเสมือนผู้หญิง มนุษย์มีการลักลอบตัดต้นไม้ ฆ่า
สัตว์ ก็นับเป็นการล่วงละเมิดสิทธิของธรรมชาติ 
 4) ศีลข้อที่ 4 กับการหลอกลวง ฉ้อฉล หรือสร้างกลโกงเพ่ือให้ได้มาซึ่งไม้ ซึ่งเป็นการพูด
เท็จ อันได้แก่ คําปด เสียสัตย์และคืนคํา พูดแต่คําสัตย์จริงด้วยความจริงใจและปรารถนาดี ในด้าน
จริยธรรมสิ่งแวดล้อม บุคคลควรพูดเพ่ือส่งเสริมการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติ รวมทั้งใช้สื่อต่าง ๆ 
เพ่ือประชาสัมพันธ์การอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมในพระวินัยปิฎก ปาจิตติยกัณฑ์ เรื่องมุสาวาทวรรค ปรากฏ
ความว่า “พระหัตถกศากยบุตรเป็นนักโต้วาทะ เมื่อท่านเจรจากับพวกเดียรถีย์ ปฏิเสธแล้วรับ รับแล้ว
ปฏิเสธ เอาเรื่องหนึ่งมากล่าวกลบเกลื่อนอีกเรื่องหนึ่ง กล่าวเท็จทั้งที่รู้ นัดหมายแล้วทำให้คลาดเคลื่อน 
พวกเดียรถีย์จึงพากันตําหนิ ประณาม กล่าวโพนทะนาว่า “ไฉนพระหัตถกศากยบุตร เมื่อเจรจากับ
พวกเรา จึงปฏิเสธแล้วรับ รับแล้วปฏิเสธ เอาเรื่องหนึ่งมากลบเกลื่อนอีกเรื่องหนึ่ง กล่าวเท็จทั้งที่รู้ นัด



 

 

~ 132 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2568] 

หมายแล้วทำให้คลาดเคลื่อนเล่า”พระผู้มีพระภาคจึงทรงบัญญัติสิกขาบทว่า “ภิกษุต้องอาบัติปาจิตตีย์ 
เพราะกล่าวเท็จทั้งที่รู้ (วิ.มหา. (ไทย) 1/(1)-(1)/187-186) ส่วนปุถุชนทั่วไป การที่ไม่โกหก หรือ
หลอกลวงให้คนอ่ืนนําผลประโยชน์ที่ได้มาจากป่าชุมชนมาเป็นประโยชน์ตน อาทิ หลอกให้ตัดไม้ในป่า
ชุมชน หลอกให้เก็บเห็ดมาขายให้ตน เป็นต้นก็เป็นการช่วยอนุรักษ์ป่าชุมชนได้อีกส่วนหนึ่ง 
 5) ศีลข้อที่ 5 กับการไม่ทำลายต้นไม้ที่เกี่ยวกับของหมักดอง จากการดื่มสุรา หรือน้ำเมา
และรวมทั้งยาเสพติด ศีลข้อนี้จะทำให้ผู้ละเมิดขาดสติในการประยุกต์ใช้ต่อสิ่งแวดล้อม บุคคลไม่ควร
ดื่มน้ำเมาซึ่งเป็นผลผลิตจากต้นไม้หรือพืชต่าง ๆ ซึ่งเป็นที่มาแห่งการแสวงหาผลประโยชน์จาก
ธรรมชาติ เป็นการทำร้ายธรรมชาติ ในสุราปานสิกขาบท ปรากฏความสำคัญเกี่ยวกับการดื่มสุราว่า 
“พระสาคตะดื่มหัวเชื้อสุราชื่อกาโปติกะ (วิ.มหา. (ไทย) 1/316/463) ทุก ๆ ครัวเรือนแล้วออกจาก
เมือง ได้ล้มกลิ้งที่ประตูเมือง ดังที่พระผู้มีพระภาครับสั่งกับภิกษุทั้งหลายว่า 
 ภิกษุทั้งหลาย ก็ก่อนนี้ สาคตะเคยมีความเคารพยําเกรงตถาคตมิใช่หรือ” 
ภิกษุทั้งหลายทูลรับว่า “อย่างนั้น พระพุทธเจ้าข้า”พระผู้มีพระภาคตรัสถามว่า “ภิกษุทั้งหลาย บัดนี้
สาคตะยังมีความเคารพยําเกรงตถาคตอยู่อีกหรือ” 
 ภิกษุทั้งหลายกราบทูลว่า “ไม่มีเลย พระพุทธเจ้าข้า”พระผู้มีพระภาคตรัสถามว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย สาคตะต่อสู้กับนาคที่ท่าอัมพติตถะ มิใช่หรือ” 
 ภิกษุทั้งหลายทูลรับว่า “เป็นเช่นนั้น พระพุทธเจ้าข้า”พระผู้มีพระภาคตรัสถามว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย บัดนี้สาคตะพอจะต่อสู้แม้กับงูน้ำได้ละหรือ” 
 ภิกษุทั้งหลายกราบทูลว่า “สู้ไม่ได้เลย พระพุทธเจ้าข้า”พระผู้มีพระภาคตรัสถามว่า “น้ำที่
ดื่มเข้าไปแล้วทำให้ความจําได้หมายรู้วิปริตไปนั้น ควรจะดื่มหรือ” 
 ภิกษุทั้งหลายกราบทูลว่า “ไม่ควรดื่มเลย พระพุทธเจ้าข้า” (วิ.มหา. (ไทย) 1/376/464-
465) 
 ถึงแม้พระวินัยบัญญัติจะไม่ได้กล่าวโดยตรงว่า การหมักดองของมึนเมา (อาทิ สุรา เมรัย) 
นั้น จะมาจากพืชแต่เพียงประการเดียว แต่ก็เป็นที่เข้าใจกันโดยทั่วไปว่า ของหมักดองนั้นจะต้องเป็น
พืชโดยส่วนใหญ่ ดังนั้น การห้ามไม่ให้เสพของมึนเมาประเภทสุรา เมรัย เป็นต้นนั้น ก็เพราะต้องการ
ปรามไม่ให้เกิดการทำลายไม้ พืชพันธุ์ที่สามารถจะทำประโยชน์ในการหมักได้อย่างเป็นรูปธรรม อันจะ
นําไปสู่การทำลายพืชพันธุ์ในที่สุด 
 กล่าวสรุปได้ว่า นิเวศวิทยากับการอนุรักษ์ป่าไม้ในพระไตรปิฎกตามหลักศีล 5 ก็คือ เป็น
เครื่องมือละกิเลส เป็นที่ตั้งและบ่อเกิดแห่งความดีก่อให้เกิดสมาธิ ซึ่งเป็นบ่อเกิดแห่งปัญญา เพราะศีล
เป็นข้อปฏิบัติเป็นเครื่องพยุงคนให้พ้นจากภาวะที่ต่ำทราม ทำให้เกิดความปกติทางกายและวาจา ไม่
ถูกกิเลสครอบงำตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ เรียกว่า บุคคลใช้อินทรีย์เป็นศีลสิกขาจึงเริ่มต้น ศีลจึงมี
ความสำคัญมีความจําเป็นต่อชีวิตมนุษย์ สังคม และประเทศชาติ ให้เป็นไปในทางที่ดีตามทํานองคลอง
ธรรมและกฎหมาย  
 



 

 

~ 133 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 8 No. 3 [September – December 2025] 

 

การอนุรักษ์ป่าไม้ที่สัมพันธ์กับระบบนิเวศในพระไตรปิฎก  
 1) ต้นไม้มีชีวิต  
 โดยเราเชื่อว่าต้นไม้เป็นสิ่งมีชีวิต สามารถรับรู้ต่อสิ่งสัมผัสได้ จะเห็นได้จากเมื่อเราเอามือ
สัมผัสกับต้นไมยราบ ต้นไมยราบจะหุบใบทันที หมายความว่า ต้นไมยราบมีชีวิตและนอกจากนี้เมื่อ
เราปลูกต้นไม้ในที่ร่ม ลำต้นหรือกิ่งของต้นไม้จะเอนเอียงเพ่ือนําตัวเองไปหาแสงแดด หรือนําแสงแดด
มาใช้ในปรุงอาหารเพ่ือเลี้ยงลำต้น พฤติกรรมของต้นไม้ในการเอนเอียงดังกล่าว ย่อมแสดงถึงการดิ้น
รนไปหาเครื่องหล่อเลี้ยงชีวิตเพ่ือความอยู่รอด การดิ้นรนแสดงให้เห็นว่า ต้นไม้มีชีวิต (พร รัตนสุวรรณ
, 1536) ฉะนั้นการตัดต้นไม้จึงเป็นบาป ถือเป็นการทำลายชีวิตต้นไม้ก่อนถึงอายุขัย เราไม่ควรตัด
ต้นไม้ หรือใช้สิ่งของบางอย่างจากการโค่นต้นไม้ ถือว่าเป็นการเบียดเบียนนำสิ่งมีชีวิตจึงเป็นบาป ซึ่ง
ถ้าพระสงฆ์ตัดต้นไม้เป็นผิดวินัยถึงข้ันอาบัติปาจิตตีย์ (วิ.มหา. (ไทย) 1/90/178) ในหลักของความเชื่อ
ของศาสนิกชนนั้น ในพระวินัยบัญญัติปรากฏว่า มีความเชื่อว่า ต้นไม้มีชีวะ ดังนั้น หลักคําสอนในทาง
พระพุทธศาสนาจึงไม่ยินดีกับการที่ต้องตัดไม้ทำลายป่า ก่อนบัญญัติสิกขาบท พระผู้มีพระภาคตรัสกับ
ภิกษุที่ชอบโค่นไม้มาสร้างที่อยู่อาศัยว่า “โมฆบุรุษทั้งหลาย ไฉนพวกเธอจึงได้ตัดเองบ้าง ใช้ให้ตัดบ้าง
ซึ่งต้นไม้ เพราะพวกชาวบ้านมีสำคัญว่าต้นไม้มีชีวะ โมฆะบุรุษทั้งหลาย การกระทำอย่างนี้ มิได้ทำคน
ที่ยังไม่เลื่อมใสให้เลื่อมใส หรือทำคนที่เลื่อมใสอยู่แล้วให้เลื่อมใสยิ่งขึ้นได้เลย”  (วิ.มหา. (ไทย) 
1/89/178) 
 

การใช้ทรัพยากรธรรมชาติ 
 ในปัจจุบันจะเห็นว่า การตัดไม้ทำลายป่าและการครอบครองพ้ืนที่ป่าอย่างเห็นแก่
ประโยชน์ส่วนตัว จนเกิดความทุกข์แก่มนุษย์ในชาตินั้นทำให้ฝนฟ้าไม่ตกต้องตามฤดูกาล อากาศร้อน 
ฉะนั้น การใช้ทรัพยากรธรรมชาติตามจําเป็นนั้นจะต้องมีปัญญากำกับการใช้ทรัพยากร (พระธรรม
ปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 1537) ถ้าพิจารณาในแง่ของปัจจัย 4 ซึ่งถือว่า มีความสำคัญกับมนุษย์ทุกคนและ
มนุษย์ก็มีความจำเป็นต้องพ่ึงพาอาศัยป่าไม้และธรรมชาติค่อนข้างมาก โดยเฉพาะภิกษุ ใน
พระพุทธศาสนา มีความจำเป็นต้องอาศัยและใช้สอยปัจจัย 4 เหล่านี้ด้วยเช่นกัน แต่การใช้สอยปัจจัย 
4 ของภิกษุมีชื่อเรียกว่า นิสสัย 4 (วิ. ม. (ไทย) 4/73/101, วิ.ม. (ไทย) 4/118/197)หมายถึง ปัจจัย
เครื่องอาศัยของบรรพชิต 4 อย่าง ได้แก่ 1) บรรพชาอาศัยโภชนะ คือ คําข้าวที่พึงได้ด้วยปลีแข้ง เธอ
พึงทำอุตสาหะในโภชนะ คือ คําข้าวที่พึงได้ด้วยปลีแข้งนั้นจนตลอดชีวิต อติเรกลาภ คือ สังฆภัต อุท
เทสภัต นิมันตนภัต สลากภัต ปักขิกภัต อุโปสถิกภัต ปาฏิปทิกภัต 1) บรรพชาอาศัยผ้าบังสุกุล เธอพึง
ทำอุตสาหะในผ้าบังสุกุลนั้นจนตลอดชีวิต อติเรกลาภ คือ ผ้าเปลือกไม้ ผ้าฝ้าย ผ้าไหม ผ้าขนสัตว์ ผ้า
ป่าน ผ้าเจือกัน 3) บรรพชาอาศัยเสนาสนะคือควงไม้ เธอพึงทำอุตสาหะในเสนาสนะ คือ ควงไม้นั้นจน
ตลอดชีวิต อติเรกลาภ คือ วิหาร เรือนมุงแถบเดียว ปราสาท เรือนโล้น ถ้ำ และ 4) บรรพชาอาศัยยา
คือน้ำมูตรเน่า เธอพึงทำอุตสาหะในยาคือน้ำมูตรเน่านั้นจนตลอดชีวิต อติเรกลาภ คือ เนยใส เนยข้น 



 

 

~ 134 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2568] 

น้ำมัน น้ำผึ้ง น้ำอ้อย ซึ่งปัจจัย 4 ดังกล่าว เป็นสิ่งจําเป็นสำหรับการดำเนินชีวิตเท่านั้น ไม่ได้ต้องการ
ให้เกิดความฟุ่มเฟือย สะสมใด ๆ ทั้งสิ้น และถ้าพิจารณาอย่างถี่ถ้วนจะเห็นว่า ปัจจัย 4 ประการนี้ 
ล้วนเกิดจากธรรมชาติทั้งสิ้นและส่วนใหญ่ก็เป็นสิ่งจําเป็นที่ได้รับจากป่าท้ังหมด 
 ในพระวินัย พระผู้มีพระภาคทรงกำหนดไว้ชัดเจนเกี่ยวกับการใช้สอยทรัพยากรไม้ ดัง
ปรากฏในปฐมเสนาสนสิกขาบท ว่า “ก็ ภิกษุใดวางไว้ หรือใช้ให้วางไว้ซึ่งเสนาสนะ คือ เตียง ตั่ง ฟูก 
หรือเก้าอ้ีของสงฆ์ในที่กลางแจ้ง เมื่อจะจากไป ไม่เก็บ หรือไม่ใช้ให้เก็บเสนาสนะนั้น หรือไม่บอก
มอบหมาย ไปเสีย ต้องอาบัติปาจิตตีย์” (วิ.มหา. (ไทย) 1/109/191) 
 การที่เสนาสนะตากแดดนานเกินไป หรือไม่ได้รับการดูแลรักษาเท่าที่จะพึงกระทำได้นั้นทำ
ให้เสนาสนะนั้นเสื่อมสภาพเร็วกว่ากำหนดที่ควรจะเป็น อันเป็นการทำให้ทรัพยากรป่าไม้ต้องสูญเสีย
มากขึ้นกว่าเดิมในการที่จะต้องนําไม้มาทำเป็นเสนาสนะ (เตียง ตั่ง) เพ่ิมอีก ดังนั้น พุทธบัญญัติ ใน
สิกขาบทนี้ จึงเป็นการปรามมิให้ใช้ไม้อย่างฟุ่มเฟือย จะเห็นได้ว่า ในเวหาสกุฎีสิกขาบท ว่าด้วยกุฎีชั้น
ลอย ความสำคัญปรากฏดังนี้ “ก็ ภิกษุใดนั่ง หรือนอนบนเตียง หรือบนตั่งอันมีเท้าเสียบ บนกุฎีชั้น
ลอยในวิหารของสงฆ์ ต้องอาบัติปาจิตตีย์” (วิ.มหา. (ไทย) 1/130/307) 
 ในสิกขาบทวิภังค์ อรรถาธิบายว่า “กุฎีชั้นลอย ได้แก่ กุฎีชั้นลอยสูงจนศีรษะบุรุษกลางคน
ไม่กระทบ เตียงที่ชื่อว่า มีเท้าเสียบ คือ สอดเท้าเสียบติดไว้ในตัวเตียง ตั่งที่ชื่อว่า มีเท้าเสียบ คือ สอด
เท้าเสียบติดไว้ ในตัวตั่ ง” (วิ .มหา. (ไทย) 1-511/608. วิ .อ . 1/511/439 และ วิ .มหา. (ไทย) 
1/511/608) ดังปรากฎในมัญจปีฐสิกขาบท ว่าด้วยการทำเตียงและตั่ง ความสำคัญปรากฏดังนี้ “ก็ 
ภิกษุผู้จะทำเตียงหรือตั่งใหม่ พึงทำให้มีเท้าเพียง 8 นิ้ว โดยนิ้วสุคต นับแต่แม่แคร่ลงมา ทำให้เกินกว่า
กำหนดนั้นต้องอาบัติปาจิตตีย์ ที่ชื่อว่าเฉทนกะ” (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 1537) 
 

การไม่ฝ่าฝืนกฎประเพณีและความเชื่อ 

 คนไทยมีความนับถือเกี่ยวกับภูตผีเทวดา ซึ่งหลักความเชื่อ เทวดานี้เกี่ยวกับป่าโดยต้นไม้ใน
ป่าเราถือว่ามีรุกขเทวดาอยู่ประจำ ต้นไม้ใหญ่ ๆ เราเรียกว่า ต้นไม้เจ้าป่า คนไทยก็นับถือรุกขเทวดา 
กลัวพวกเจ้าป่า กลัวพวกรุกขเทวดา จึงทำให้ไม่กล้าไปตัดหรือไปทำลายต้นไม้ใหญ่ ๆ เพราะกลัวจะ
ได้รับการลงโทษ ใครไปตัดทำลาย ก็เกิดภัยพิบัติมากมาย ถ้ามีการตัดขึ้นต้องมีการเซ่นสรวงด้วยข้าว
ปลาอาหารมากมาย เพ่ือเป็นการบอกกล่าวก่อนจะลงมือตัด ความเชื่อเหล่านี้ก็มีกันตลอดมายาวนาน 
(วิ.มหา. (ไทย) 1/89/177) อย่างปัจจุบันเวลานี้จะให้ชาวบ้านยอมรับไม่ตัดต้นไม้ พระสงฆ์ก็ใช้วิธีการ
เอาจีวรของท่านไปผูกไว้ที่ต้นไม้ต้นนั้น เพ่ือป้องกันการตัดและทำลายต้นไม้จากประชาชน ดังนั้น การ
ตัดต้นไม้ทำลายป่า จึงเป็นการเห็นแก่ประโยชน์ส่วนตัวโดยไม่คํานึงว่า จะก่อให้เกิดความเดือดร้อนแก่
ผู้อ่ืนและสิ่งอ่ืน กล่าวคือ การตัดต้นไม้จะส่งผลกระทบต่อนก แมลง สัตว์ป่าและนางไม้ รุกขเทวดา ที่
ประจำอยู่ตามต้นไม้ ความปรากฏดังนี้ ภิกษุชาวเมืองอาฬวีรูปหนึ่งกําลังตัดต้นไม้ เทวดาผู้สิงอยู่ที่
ต้นไม้ได้กล่าวกับภิกษุนั้นว่า “ท่านผู้เจริญ ท่านต้องการจะสร้างที่อยู่ของท่านก็โปรดอย่าตัดต้นไม้ที่



 

 

~ 135 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 8 No. 3 [September – December 2025] 

เป็นที่อยู่ของข้าพเจ้าเลย” ภิกษุนั้นไม่เชื่อฟังยังขืนตัด ได้ฟันถูกแขนของลูกเทวดา” (พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 1557) 
 

การไม่ฝ่าฝืนกฎธรรมชาติ 
 หลักธรรมที่พระพุทธองค์ทรงสอนให้มนุษย์เคารพในกฎของธรรมชาติ โดยมองว่าสิ่ง
ทั้งหลายทั้งปวงล้วนเป็นไปตามธรรมชาติและเป็นไปตามเหตุปัจจัย สิ่งทั้งหลายทั้งปวงมีความสัมพันธ์
ต้องอาศัยเป็นปัจจัยเท่ากัน ต้นไม้ให้คุณแก่มนุษย์ทั้งทางตรง ได้แก่ ไม้และผลิตผลป่าไม้และทางอ้อม 
คือ ต้นไม้มีอิทธิพลแก่ลม อากาศและสิ่งแวดล้อมของโลก จะเห็นว่า ป่าไม้ให้คุณแก่มนุษย์อย่าง
มหาศาล มนุษย์จึงไม่ควรไปทลายต้นไม้ เพื่อนําไม้มาตอบสนองความต้องการของตนอย่างไม่มีที่สิ้นสุด 
ทั้งนี้เกิดจากความเห็นแก่ตัว ความอยากได้ ขาดเหตุผลในการเอาประโยชน์จากธรรมชาติ ทำให้เกิด
ความเดือดร้อนจากการที่มนุษย์แย่งชิงกันครอบครองและผลาญธรรมชาติ จากการล้างผลาญ
ธรรมชาติดังกล่าวก่อให้เกิดความเดือดร้อนในสังคมและเกิดความหายนะด้านสิ่งแวดล้อม ฉะนั้น 
มนุษย์จึงควรมีคุณธรรมในด้านการมีชีวิตด้วยปัญญาโดยไม่ฝ่าฝืนกฎของธรรมชาติ (พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 1557) ความสัมพันธ์เหล่านี้ เป็นความสัมพันธ์ที่เอ้ือประโยชน์ซึ่งกันและกัน 
มนุษย์ดูแลธรรมชาติธรรมชาติก็ดูแลมนุษย์เป็นการตอบแทน แต่ถ้าเมื่อใด ที่มนุษย์ไม่เห็นความสำคัญ
และความสัมพันธ์ดังกล่าว มนุษย์ก็จะได้รับการลงโทษจากธรรมชาติ 
 กล่าวสรุปได้ว่า หลักพ้ืนฐาน 4 ประการดังกล่าวข้างต้น เป็นพ้ืนฐานที่มีความสัมพันธ์กับ
หลักธรรมคำสั่งสอนที่เกี่ยวข้องกับการอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้ พระผู้มีพระภาคผู้มีปัญญาดุจห้วงน้ำ
อันยิ่งใหญ่ได้ทรงนําป่าไม้มาเปรียบเทียบกับต้นไม้และป่าไม้อยู่มากมาย ดังจะเห็นได้จากในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาที่มีการระบุถึงการอุปมาอุปไมยและการอุปมาโวหารถึงต้นไม้กับหลักธรรมต่าง ๆ 
ยกตัวอย่างเช่น ครั้งหนึ่งพระพุทธองค์ตรัสอุปมาอุปไมยถึงบุรุษผู้มีปัญญาดี ตัดต้นไม้โดยขุดรากถอน
โคนออกจนหมดสิ้น ทำให้ต้นไม้เติบโตต่อไปอีกไม่ได้ เปรียบเหมือนภิกษุผู้พิจารณาเห็นโทษใน
สังสารวัฏอยู่เนือง ๆ จึงหาทางดับไม่ให้ปัจจัยแห่งอุปาทานเกิดขึ้นได้ เมื่ออุปาทานเกิดขึ้นไม่ได้ ตัณหา
ก็ย่อมดับไป ในท้ายที่สุดภพ ชาติ ก็ย่อมดับไปด้วย ด้วยเหตุนี้ ภิกษุจึงต้องตัดตัณหาของกิเลสออกไป
ให้หมดสิ้น เปรียบเหมือนกับการตัดต้นไม้ออกจนหมดสิ้น อย่าให้เหลือแม้กระทั่งของรากของต้นไม้ 
(สํ.นิ. (ไทย) 16/55/108-109) 
 

การอนุรักษ์ป่ากับคำสอนที่ปรากฏในพระไตรปิฎก 
 ในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค มหาปทานสูตร ความสำคัญปรากฏดังนี้ 
‘ขนฺตี ปรมํ ตโป ตีติกฺขา นิพฺพานํ ปรมํ วทนฺติ พุทฺธา. น หิ ปพฺพชิโต ปรูปฆาตี  น สมโณ โหติ ปรํ วิ
เหฐยนฺโตฯ ‘สพฺพปาปสฺส อกรณํ กุสลสฺส อุปสมฺปทา. สจิตฺตปริโยทปนํ เอตํ พุทฺธาน สาสนํฯ ‘อนูปวา
โท อนูปฆาโต ปาติโมกฺเข จ สํวโร. มตฺตญฺญุตา จ ภตฺตสฺมึ ปนฺตญฺจ สยนาสนํ. อธิจิตฺเต จ อาโยโค เอตํ 
พุทฺธาน สาสนนฺติฯ (ที.ม. (บาลี) 10/90/16) 



 

 

~ 136 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2568] 

 ภิกษุทั้งหลาย พระวิปัสสีพุทธเจ้าทรงแสดงปาติโมกข์ (ที.ม.อ. 90/76, วิ.อ. 1/19/190-
191 – ที.ม. (ไทย) 10/90/50)ในที่ประชุมสงฆ์ที่กรุงพันธุมดี ราชธานีนั้นดังนี้ ‘ความอดทนคือความ
อดกลั้นเป็นตบะอย่างยิ่ง พระพุทธเจ้าทั้งหลายตรัสว่า นิพพานเป็นบรมธรรม ผู้ทําร้ายผู้อ่ืน ไม่ชื่อว่า
เป็นบรรพชิต ผู้เบียดเบียนผู้อ่ืน ไม่ชื่อว่าเป็นสมณะ การไม่ทำบาป  (ที.ม. ฎีกา 90/91, ที.ม. (ไทย) 
10/90/50) 
 ทั้งปวง การทำกุศล (ที.ม.อ. 90/76, ที.ม.ฎีกา 90/91 – ที.ม. (ไทย) 10/90/50) ให้ถึง
พร้อม  การทำจิตของตนให้ผ่องแผ้ว นี้เป็นคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย การไม่กล่าวร้ายผู้อ่ืน 
การไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน ความสำรวมในปาติโมกข์ ความเป็นผู้รู้ประมาณในอาหาการอยู่ในเสนาสนะที่
สงัดการประกอบความเพียรในอธิจิต นี้คือคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย’ (ที .ม. (ไทย) 
10/90/50-51) 
 จะเห็นได้ว่า ในโอวาทปาติโมกข์ เป็นหลักคําสอนสำคัญที่เป็นหัวใจของพระพุทธศาสนาที่
พระพุทธองค์ได้ทรงประทาน ก็เพ่ือวางจุดหมาย หลักการและวิธีการในการเข้าถึงพระพุทธศาสนา
โอวาทปาติโมกข์ สรุปได้เป็นสามส่วน คือ หลักการ 3 อุดมการณ์ 4 และวิธีการ 6 ดังนี้ 
1) หลักการ 3 อันเป็นหัวใจสำคัญเพ่ือเข้าถึงจุดมุ่งหมายของพระพุทธศาสนา ได้แก่ 1.1) การไม่ทำ
บาปทั้งปวง 1.1) การทำกุศลให้ถึงพร้อม และ 1.3) การทำจิตใจให้บริสุทธิ์ ทั้งสามข้อนี้ อนุมานเข้ากับ 
ศีล สมาธิและปัญญา 
 1) อุดมการณ์ 4 ของพระพุทธศาสนา อันมีลักษณะที่แตกต่างจากศาสนาอ่ืน ได้แก่ 1.1) 
ความอดทนอดกลั้น เมื่อประสบกับสิ่งที่ไม่ชอบใจ 1.1) การมุ่งให้ถึงพระนิพพานเป็นเป้าหมายหลัก
ของผู้ออกบวช มิใช่สิ่งอ่ืนนอกจากพระนิพพาน 1.3) พระภิกษุและบรรพชิตไม่พึงทำผู้อ่ืนให้ลําบาก
ด้วยการทำความทุกข์กายหรือทุกข์ทางใจไม่ ว่าจะในกรณีใด ๆ และ 1.4) พระภิกษุตลอดจนบรรพชิต
ต้องขอแก่ทายกด้วยอาการที่ไม่เบียดเบียน (คือการไม่เอ่ยปากเซ้าซี้ขอและไม่ใช้ปัจจัยสี่อย่างฟุ่มเฟือย) 
3) วิธีการ 6 ที่ธรรมทูตผู้เผยแผ่พระพุทธศาสนาถือเป็นกลยุทธ์ เพ่ือเป็นไปในแนวทางเดียวกันและ
ถูกต้องเป็นธรรม ได้แก่ 3.1) การไม่กล่าวร้าย 3.1) การไม่ทำร้าย 3.3) ความสำรวมในปาติโมกข์ 
(รักษาความประพฤติให้น่าเลื่อมใส) 3.4) ความเป็นผู้รู้จักประมาณในอาหาร (เสพปัจจัยสี่อย่างรู้
ประมาณพอเพียง) 3.5) ที่นั่งนอนอันสงัด (สันโดษไม่คลุกคลีด้วยหมู่คณะ) และ 3.6) ความเพียรในอธิ
จิต (พัฒนาจิตใจเสมอมิใช่ว่าเอาแต่สอน แต่ตนเองไม่กระทำตามท่ีสอน) 
 นอกจากนี้ คำสอนที่ปรากฏในเรื่องธุดงค์วัตร ซึ่งเป็นข้อปฏิบัติประเภทวัตร ผู้ที่สมัครใจจะ
สมาทานประพฤติได้ เป็นอุบายขัดเกลากิเลส ส่งเสริมความมักน้อยสันโดษ เป็นต้น(พระธรรมปิฎก 
(ป.อ.ปยุตฺโต), 1546) ใน 13 ข้อนี้ มีอยู่ 1 ข้อที่ระบุว่าให้พระสงฆ์อาศัยป่าและโคนไม้เป็นสถานที่
ปฏิบัติธรรม กล่าวคือ อารัญญิกังคะ ถือการอยู่ป่าเป็นวัตรและรุกขมูลิกังคะ ถือการอยู่ตามโคนไม้เป็น
วัตร (พระพุทธโฆสเถระ (รจนา), 1551) เพราะว่า ธุดงค์วัตรเป็นแนวทางการยึดถือปฏิบัติของภิกษุ ใน
อันที่จะประพฤติปฏิบัติธรรมให้เหมาะสมกับจริตของตน มีการสมาทานธุดงค์วัตร เพ่ือเป็นหลักยึดข้อ
ปฏิบัติอันเป็นเครื่องขัดเกลาหรือกําจัดกิเลส ซึ่งมีท้ังหมด 13 ข้อ โดยแยกเป็นหมวด ๆ ดังนี้ 



 

 

~ 137 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 8 No. 3 [September – December 2025] 

 หมวดที่ 1 จีวรปฏิสังยุตต์ เกี่ยวกับจีวร ได้แก่ 1) ปังสุกูลิกังคะ การถือผ้าบังสุกุลเป็นวัตร 
คือการใช้แต่ผ้าเก่าที่คนเขาทิ้งเอาไว้ตามกองขยะบ้าง ข้างถนนบ้าง ผ้าห่อศพบ้าง นําผ้าเหล่านั้นมาซัก 
ย้อมสี เย็บต่อกันจนเป็นผืนใหญ่แล้วนำมาใช้ งดเว้นจากการใช้ผ้าใหม่ทุกชนิด (บังสุกุล = คลุกฝุ่น) 
และ 1) เตจีวริกังคะ การถือผ้า 3 ผืน (ไตรจีวร) เป็นวัตร คือการใช้ผ้าเฉพาะที่จําเป็นเท่านั้น ได้แก่ 
สบง (ผ้านุ่ง) จีวร (ผ้าห่ม) สังฆาฏิ (ผ้าสารพัดประโยชน์ เช่น คลุมกันหนาว ปูนั่ง ปูนอน ปัดฝุ่นใช้แทน
สบง หรือจีวรเพื่อซักผ้าเหล่านั้น ปัจจุบันภิกษุไทยมักใช้พาดบ่าเมื่อประกอบพิธีกรรม) 
 หมวดที่ 2 ปิณฑปาตปฏิสังยุตต์ เกี่ยวกับบิณฑบาต ได้แก่ 3) ปิณฑปาติกังคะ การถือ
บิณฑบาตเป็นวัตร คือการบริโภคอาหารเฉพาะที่ได้มาจากการรับบิณฑบาตเท่านั้น ไม่บริโภคอาหารที่
คนเขานิมนต์ไปฉันตามบ้าน เป็นการถือบิณฑบาตเป็นประจำ 4) สมาทานจาริกังคะ ถือการบิณฑบาต
ตามลำดับบ้านเป็นวัตร คือจะรับบิณฑบาตโดยไม่เลือกที่รักมักที่ชัง ไม่เลือกว่าเป็นบ้านคนรวยคนจน 
ไม่เลือกว่าอาหารดีไม่ดี มีใครใส่บาตรก็รับไปตามลำดับ ไม่ข้ามบ้านที่ไม่ถูกใจไป 5) เอกาสนิกังคะ ถือ
การฉันในอาสนะเดียวเป็นวัตร คือ ในแต่ละวันจะบริโภคอาหารเพียงครั้งเดียว เมื่อนั่งแล้วก็ฉันจน
เสร็จ หลังจากนั้นก็จะไม่บริโภคอาหารอะไรอีกเลย นอกจากน้ำดื่ม 6) ปัตตปิณฑิกังคะ ถือการฉันใน
บาตรเป็นวัตร คือจะนําอาหารทุกชนิดที่จะบริโภคในมื้อนั้น มารวมกันในบาตร แล้วจึงฉันอาหารนั้น 
เพ่ือไม่ให้ติดในรสชาติของอาหาร 7) ขลุปัจฉาภัตติกังคะ ถือการห้ามภัตที่ถวายภายหลังเป็นวัตร คือ 
เมื่อรับอาหารมามากพอแล้ว ตัดสินใจว่าจะไม่รับอะไรเพ่ิมอีกแล้ว หลังจากนั้นถึงแม้มีใครนําอะไรมา
ถวายเพิ่มอีก ก็จะไม่รับอะไรเพิ่มอีกเลย ถึงแม้อาหารนั้นจะถูกใจเพียงใดก็ตาม 
 หมวดที่ 3 เสนาสนปฏิสังยุตต์ เกี่ยวกับเสนาสนะ ได้แก่ 8) อารัญญิกังคะ ถือการอยู่ป่าเป็น
วัตร คือจะอยู่อาศัยเฉพาะในป่าเท่านั้น จะไม่อยู่ในหมู่บ้านเลย เพ่ือไม่ให้ความพลุกพล่านวุ่นวายของ
เมืองรบกวนการปฏิบัติ หรือเพ่ือป้องกันการพอกพูนของกิเลส 9) รุกขมูลิกังคะ ถือการอยู่โคนไม้เป็น
วัตร คือจะพักอาศัยอยู่ใต้ต้นไม้เท่านั้น งดเว้นจากการอยู่ในที่มีหลังคาที่สร้างข้ึนมามุงบัง 10) อัพโภกา
สิกังคะ ถือการอยู่กลางแจ้งเป็นวัตร คือจะอยู่แต่ในที่กลางแจ้งเท่านั้น จะไม่เข้าสู่ที่มุงบังใด ๆ เลย 
แม้แต่โคนต้นไม้ เพ่ือไม่ให้ติดในที่อยู่อาศัย 11) โสสานิกังคะ ถือการอยู่ในป่าช้าเป็นวัตร คือจะงดเว้น
จากที่พักอันสุขสบายทั้งหลายแล้วไปอาศัยอยู่ในป่าช้า เพ่ือจะได้ระลึกถึงความตายอยู่เสมอ ไม่
ประมาท และ 11) ยถาสันถติกังคะ ถือการอยู่ในเสนาสนะที่เขาจัดไว้ให้เป็นวัตร คือเมื่อใครชี้ให้ไปพัก
ที่ไหน หรือจัดที่พักอย่างใดไว้ให้ ก็พักอาศัยในที่นั้นๆ โดยไม่เลือกว่าสะดวกสบาย หรือถูกใจหรือไม่
และเม่ือมีใครขอให้สละที่พักที่กําลังพักอาศัยอยู่นั้น ก็พร้อมจะสละได้ทันที 
 หมวดที่ 4 วิริยปฏิสังยุตต์ เกี่ยวกับความเพียร ได้แก่ 13) เนสัชชิกังคะ ถือการนั่งเป็นวัตร 
คือจะงดเว้นอิริยาบถนอน จะอยู่ใน 3 อิริยาบถเท่านั้น คือ ยืน เดิน นั่ง จะไม่เอนตัวลงให้หลังสัมผัส
พ้ืนเลย ถ้าง่วงมากก็จะใช้การนั่งหลับเท่านั้น เพ่ือไม่ให้เพลิดเพลินในการนอน 
 ทั้งหมด 13 ข้อ ผู้ที่จะเจริญสมาธิควรสมาทานธุดงควัตรข้อใดข้อหนึ่งจะช่วยให้เจริญสมาธิ
สัมฤทธิ์ผล ธุดงค์วัตรนี้ส่วนใหญ่จะเป็นกิจของสงฆ์ แต่ผู้เป็นฆราวาสจะนํามาปฏิบัติในบางข้อ เช่น 
บริโภคอาหารมื้อเดียว หรืออาศัยป่า อาศัยโคนต้นไม้ อยู่เป็นวัตรก็ได้ จะเห็นว่า ธุดงค์วัตรที่เกี่ยวข้อง



 

 

~ 138 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2568] 

กับป่า 1 ข้อ ได้แก่ 1) ถืออยู่ป่าเป็นวัตร ว่า คามันตะเสนาสะนัง ปิฏิกขิปามิ อารัญญิกังคัง สะมาทิยา
มิ แปลว่า เรางดเสนาสนะชายบ้านเสีย สมาทานองค์แห่งผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร 1) ถืออยู่โคนไม้เป็น
วัตร ว่า ฉันนัง ปะฏิกขิปามิ รุกขะมูลิกังคัง สะมาทิยามิ แปลว่า เรางดที่มุงบังเสีย สมาทานองค์ของผู้
ถือการอยู่โคนไม้เป็นวัตร ธุดงค์วัตรทั้ง 1 ข้อนี้ จึงเป็นการเกี่ยวข้องกับป่าไม้โดยตรง แต่ก็ควรเว้นจาก
ต้นไม้ 7 ประเภท คือ 1) ต้นไม้ที่อยู่ในเขตแดนของ 1 ประเทศ (อาจเกิดอันตรายหากมีภัสงคราม) 1) 
ต้นไม้ที่มีคนนับถือบูชา 3) ต้นไม้ที่มีการกรีดยางนําไปใช้ประโยชน์ 4) ต้นไม้มีผล 5) ต้นไม้ที่มีค้างคาว
อาศัยอยู่ 6) ต้นไม้มีโพรง และ 7) ต้นไม้กลางวัด 
 การอยู่ป่าเป็นวัตรควรประกอบด้วยคุณธรรม การณ์ครั้งนี้เกิดจากพระสารีบุตรปรารภถึง
ภิกษุรูปหนึ่ง ชื่อว่า โคลิสสานิ เป็นผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร แต่กลับมีความประพฤติย่อหย่อนและมี
มารยาททราม ด้วยเหตุนี้ พระพุทธเจ้าจึงทรงแสดงคุณธรรมของภิกษุผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตรที่ปรากฏ
อยู่ในโคลิสสานิสูตร (วิ.จู. (ไทย) 6/51/96) สรุปใจความโดยย่อได้ ดังต่อไปนี้ 1) ภิกษุผู้ถือการอยู่ป่า
เป็นวัตร เมื่อไปหาสงฆ์ อยู่ในสงฆ์ ควรเป็นผู้มีความเคารพยําเกรงในเพ่ือนพรหมจารีทั้งหลาย 1) ภิกษุ
ผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร เมื่อไปหาสงฆ์ อยู่ในสงฆ์ ควรเข้าใจลำดับแห่งอาสนะว่า ‘เราจักไม่นั่งเบียด
ภิกษุผู้เป็นเถระ และจักไม่กันอาสนะภิกษุผู้เป็นนวกะ’ 3) ภิกษุผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร เมื่อไปหาสงฆ์ 
อยู่ในสงฆ์ ควรรู้อภิสมาจาริกธรรม (วิ.จู. (ไทย) 6/51/96) 4) ภิกษุผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร เมื่อไปหา
สงฆ์ อยู่ในสงฆ์ ไม่ควรเข้าบ้านเช้านัก ไม่ควรกลับมาสายนัก 5) ภิกษุผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร เมื่อไปหา
สงฆ์ อยู่ในสงฆ์ ไม่ควรเที่ยวไปในตระกูลทั้งหลาย ในเวลาก่อนฉันภัตตาหาร ในเวลาหลังฉันภัตตาหาร 
6) ภิกษุผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร เมื่อไปหาสงฆ์ อยู่ในสงฆ์ ไม่ควรเป็นผู้คะนองกาย คะนองวาจา 7) 
ภิกษุผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร เมื่อไปหาสงฆ์ อยู่ในสงฆ์ ไม่ควรเป็นผู้มีปากกล้า ไม่ควรเป็นผู้มีวาจาจัด
จ้าน 8) ภิกษุผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร เมื่อไปหาสงฆ์ อยู่ในสงฆ์ ควรเป็นผู้ว่าง่าย เป็นกัลยาณมิตร 9) 
ภิกษุผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร ควรเป็นผู้คุ้มครองทวารในอินทรีย์ทั้งหลาย 10) ภิกษุผู้ถือการอยู่ป่าเป็น
วัตร ควรเป็นผู้รู้ประมาณในการบริโภคอาหาร 11) ภิกษุผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร ควรเป็นผู้ประกอบ
ความเพียรเครื่องตื่นอย่างต่อเนื่อง 11) ภิกษุผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร ควรเป็นผู้ปรารภความเพียร 13) 
ภิกษุผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร ควรเป็นผู้มีสติตั้งมั่น 14) ภิกษุผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร ควรเป็นผู้มีจิตตั้ง
มั่น (15) ภิกษุผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร ควรเป็นผู้มีปัญญา และ 16) ภิกษุผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร ควร
ทำความเพียรในอภิธรรมและในอภิวินัย 
 

บทสรุป 
 จากการศึกษา “นิเวศวิทยาในพระไตรปิฎก” พบว่า นิเวศวิทยา หมายถึง การศึกษา
ความสัมพันธ์ของสิ่งมีชีวิตกับสิ่งแวดล้อมที่เป็นองค์ประกอบของระบบนิเวศ ซึ่งประกอบด้วยผู้ผลิต 
ผู้บริโภค และผู้ย่อยสลาย ระบบนิเวศมีทั้งทางกายภาพ (เช่น ดิน น้ำ อากาศ) และทางเคมี (เช่น แร่
ธาตุ สารอาหาร) ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญกับระบบนิเวศ เนื่องจากเป็นสถานที่ปฏิบัติธรรม
และอยู่อาศัยของพระสงฆ์ เช่น ป่าไม้ แม่น้ำ ถ้ำ ซอกเขา เป็นต้น นอกจากนี้ ธรรมชาติยังเป็นสถานที่



 

 

~ 139 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 8 No. 3 [September – December 2025] 

สำคัญทางพุทธประวัติ เช่น สถานที่ประสูติ ตรัสรู้ และดับขันธปรินิพพาน ที่พระพุทธองค์ได้บันทึก
หลักฐานไว้ในพระไตรปิฎกที่เกี่ยวกับธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมไว้ในหลายพระสูตร เช่น ปฐปาสสูตร 
วนโรปสูตร ปโลกสูตร เป็นต้น นักวิชาการตะวันตกได้นำแนวคิดนี้ไปศึกษาต่อยอด เช่น แนวคิดของ
นิโคลสัน อังเดรวาทา และไมล์ ซึ่งมีแนวทางการอนุรักษ์ระบบนิเวศในพระไตรปิฎกมี 2 รูปแบบ คือ 
1) การอนุญาต เช่น อนุญาตให้ภิกษุใช้ป่าเป็นที่พำนัก และ 1) ข้อห้าม เช่น ห้ามภิกษุถ่ายของเสียลง
แม่น้ำ ห้ามพรากภูตคาม โดยมีหลักธรรมที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้เพ่ือการอนุรักษ์และพัฒนาระบบ
นิเวศ ได้แก่ หลักภาวนา 4 (การพัฒนากาย ศีล จิต ปัญญา) และหลักสัปปายะ (การอยู่อย่าง
เหมาะสมและสะดวกสบาย) โดยให้พระสงฆ์มีบทบาทสำคัญในการอนุรักษ์ป่าและพัฒนาระบบนิเวศ 
โดยส่งเสริมให้ระบบนิเวศดำรงอยู่ได้อย่างยั่งยืน พระพุทธศาสนาจึงมีความเก่ียวข้องกับระบบนิเวศทั้ง
บนบก ในน้ำ และในอากาศ 
 

บรรนาณุกรม 
ธนู แก้วโอภาส. (1549). ศาสนาโลก. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สุขภาพใจ.  
นิตยา เลาหะจินดา. (1546). นิเวศวิทยาพื้นฐานสิ่งแวดล้อมศึกษา. กรุงเทพมหานคร:  
 มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์.  
พร รัตนสุวรรณ. (1536). พระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์วิญญาณ.  
พระครูพัชรกิตติโสภณ (วิเชียร กิตฺติคุโณ). (1560). “ศึกษาวิเคราะห์คําสอนเก่ียวกับการอนุรักษ์ป่าไม้ 
 ในพระวินัยปิฎก”. สารนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหา 
 จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาส อินฺทปญฺโญ). (1535). “พระสงฆ์กับการอนุรักษ์ป่า”. นิตยสารเสขิย 
 ธรรม. ปีที่ 1 ฉบับที่ 9 มกราคม-กุมภาพันธ์  
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). คนไทยกับป่า. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: อักษรสยามการพิมพ์. 
1537. 
________. (1546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพมหานคร:  
 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (1551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่  
 11. กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด.  
________. (1557) พุทธธรรม ฉบับปรับขยายความ. พิมพ์ครั้งที่ 40. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพ์ 
 ผลิธัมม์.  
พระพุทธโฆสเถระ (รจนา). (1551). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. แปลและเรียบเรียงโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์  
 (อาจอาสภมหาเถระ). พิมพ์ครั้งที่ 7. กรุงเทพมหานคร: บริษัท ธนาเพรส จํากัด.  
พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (1538).ธรรมะกับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม. กรุงเทพมหานคร:  
 โรงพิมพ์บริษัทสหธรรมิก จำกัด.  



 

 

~ 140 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2568] 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (1535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
________. (1539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร:  
 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
________. (1556). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
สำนักงานคณะกรรมการสิ่งแวดล๎อม. (1530). ความรู้เรื่องสิ่งแวดล้อม. พิมพ์ครั้งที่ 1.  
 กรุงเทพมหานคร: บริษัทเอศโซ่สแตนด์ดาร์ด ประเทศไทย จำกัด.  
เสรีวัฒน์ สมินทร์ปัญญา. (1539). นิเวศวิทยาสิ่งแวดล้อมกับการปรับปรุงความเป็นอยู่ของมนุษย์.  
 กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์.  
อู่แก้ว ประกอบไวทยกิจ บีเวอร์. (1531). มนุษย-์ระบบนิเวศน์และสภาพนิเวศน์ในประเทศไทย.  
 กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพาณิชย์. 
 


