
 

~ 17 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 8 No. 1 [January – April 2025] 

 
อคติ 4 กับความขัดแย้ง 

PREJUDICE 4 AND CONFLICT 
 

พระมหานิพนธ์ ลทฺธคุโณ (ปิ่นประดับ)  
Phra Mahaniphon Pinpradap 

สรวิชญ์ วงษ์สอาด  
Sorawit Wongsaard 

วรากรณ์  พูลสวัสดิ์ 
Warakorn Poolsawat 

วิทยาลัยสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College 
มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม 

Nakhon Pathom Rajabhat University 
E-mail : Niponpinpradab@gmail.com, Poolswatnpru@Gmail.com 

วันที่รับบทความ (Received) : 14 กันยายน 2567 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 1 ตุลาคม 2567 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 5 ตุลาคม 2567 
 

บทคัดย่อ 

 บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษา “ความลำเอียงเป็นเหตุให้เกิดความขัดแย้งในสังคม
ปัจจุบัน” พบว่า สังคมปัจจุบันนี้มีความขัดแย้งตั้งแต่อดีตตลอดมานานปียังไม่ยุติลงได้ ต้องยอมรับ
ประการหหนึ่งว่า ความลำเอียง หรืออคติ 4 เป็นสาเหตุที่สามารถให้เกิดความแย้งขึ้นได้ในสังคมมนุษย์ 
ส่วนที่กล่าวมานี้ เป็นเหตุส่วนหนึ่งที่นำมาซึ่งความขัดแย้งในสังคมมาถึงปัจจุบันนี้  การเอียงเอนของ
ตราชั่งวัดบอกถึงความไม่ยุติธรรมเกิดขึ้น การแบกหามของไม้คานที่อยู่บนบ่าในระยะท่ีห่างเท่ากันสอง
ข้าง แต่มีความเอนเอียงเกิดขึ้นแสดงถึงความไม่สมดุลปรากฏแล้ว การตัดสินความคดีต่างๆ ที่มี
ลำเอียงทั้ง 4 อย่างใดอย่างหนึ่งปรากฏอยู่ในจิตใจ การวินิจฉัยคดีความย่อมขาดความยุติธรรม ความ
ขัดแย้งย่อมเกิดขึ้นในสังคมนั้นอย่างไม่ต้องสงสัย ความยุติธรรมเป็นสิ่งที่มนุษย์ทุกคนต้องการ ไม่ว่าใน
ครอบครัว ชุมชน หมู่บ้าน ในป่าเขา แม้แต่ในคุกตระราง ก็ต้องการความยุติธรรมด้วยกันทั้งนั้น ฉะนั้น
ไม่ว่าผู้ใหญ่หรือเด็กจะกระทำอะไรลงไป ต้องไม่มีความลำเอียง หรือมีอคติ 4 อยู่ในใจ 
คำสำคัญ: ความลำเอียง, ความขัดแย้ง, อคติ 4 



 

 

~ 18 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2568] 

ADSTRACT  
 The purpose of this article is to investigate why bias leads to conflict in 
contemporary society. It was discovered that disputes have existed in society since 
antiquity. It also never ends. It is acknowledged that bias, or Akathi 4, is the root 
cause of social conflict. The balance's imbalance indicates injustice. In the same way, 
an unbalanced carrying pole on shoulders symbolizes unfairness. An unfair judgment 
is rendered in a case if the verdict reflects any one of the four mental prejudices. 
There will inevitably be conflict in the society. Justice must be served to all people, 
whether in a family, villages in the middle of a wilderness, or a prison. As a result, 
both adults and children must act impartially or with Akathi 4 in mind. 
Keywords : bias, conflict, Akathi 4 
 

บทนำ 
 สภาพสังคมในปัจจุบันนี้มีปัญหาทางด้านความขัดแย้งเกิดข้ึนจากสาเหตุหลายอย่างที่ยังไม่มี
ผู้ใดในปัจจุบันนี้หาสาเหตุของความขัดแย้งทั้งหลายได้และแก้ปัญหานั้นได้จบสิ้นชนิดที่ว่า “เกาไม่ถูก
ที่คัน” อีกท้ังก็ไม่มีผู้ใดมากนักที่นำเอาหลักธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจ้ามาหาสาเหตุและปัญหานั้น
ได้ ทั้งที่กำหนดให้พระภิกษุและสามเณรผู้บวชใหม่ได้ศึกษาเล่าเรียนมานานแล้ว ในหนังสือชื่อว่า 
“นวโกวาท” ในที่นี้เห็นว่าหลักธรรมคือ อคติ 4 หรือความลำเอียง 4 อย่าง คือ 1.ลำเอียงเพราะรัก
ชอบพอใจเรียกว่า ฉันทาคติ 2) ลำเอียงเพราะเกลียดชังเรียกว่า โทสาคติ 3) ลำเอียงเพราะไม่รู้ความ
เป็นจริงเรียกว่า โมหาคติ 4) ลำเอียงเพราะกลัวเรียกว่า ภยาคติ  จากข้อที่กล่าวมานั้นทั้งหมดเกิดขึ้น
ภายในจิตใจก็จริง แต่ก็นำความเสียหายมาได้มากที่ไม่สามารถจะคาดการได้ เป็นหลักทางพระ
พระพุทธศาสนาที่น่าจะนำมาวิเคราะห์หรือวิจัยศึกษาตามหลักอคติ 4 และเป็นหนทางหนึ่งที่นำมาสู่
ปัญหาทางสังคม วัตถุประสงค์เพ่ือให้ทราบถึงสาเหตุของความขัดแย้งในสังคมปัจจุบัน ที่จะนำมา
ศึกษาพิจารณาหาเหตุผลว่าเป็นส่วนหนึ่งที่เกิดขึ้นเพราะอคติ 4 ในความหมายว่า ความลำเอียง ตามที่
ท่านผู้รู้ทั้งหลายได้ให้ความตรงกันไว้ และนำเสนอการแก้ปัญหาทางสังคม 
 อคติมีความหมายหลายอย่างด้วยกัน แต่ในที่นี่ขอเอาความหมาย “ความลำเอียง” เป็น
ความหมายเดียวตามที่พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร ,รศ.ดร. ได้กล่าวไว้ในเอกสาร “ การวิเคราะห์/
ตีความพระไตรปิฎก” ว่า อคติ คือ ความลำเอียง ในความหมายแบบนี้มีได้ ก็ต่อเมื่อเราเกี่ยวข้องกับ
เพ่ือนมนุษย์ด้วยกันในทางสังคม ถ้าเราไม่เกี่ยวข้อง เราก็ไม่รู้จะไปลำเอียงกับใคร (พระมหาสมบูรณ์ 
วุฑฺฒิกโร, 2566 : อัดสำเนา) ในพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาได้กล่าวไว้ว่า “ถ้าบุคคล
ปราศจากอคติทั้ง 4 เหล่านี้ ยศ ตำแหน่งของบุคคลนั้นย่อมบริบูรณ์ ดุจดังพระจันทร์วันเพ็ญฉะนั้น 
บุคคลใดลุอำนาจอคติ 4 ประการเหล่านั้น ยศ ตำแหน่งของบุคคลนั้นย่อมเสื่อม ดุจพระจันทร์ข้างแรม
ฉะนั้น (องฺ จตุกฺก. (ไทย) 21/19/30) ในภัตตุทเทศตสูตร ยังได้กล่าวอีกว่า “พระภิกษุผู้แจกสลากภัต 



 

 

~ 19 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 8 No. 1 [January – April 2025] 

หรือภิกษุผู้นิมนต์พระภิกษุ ถ้าประกอบด้วยอคติ 4 ประการเหล่านี้ด้วยย่อมดำรงอยู่ในนรกเหมือนถูก
นำไปฝังไว้ พระภิกษุนั้นไม่ประกอบด้วยอคติ 4 ประการ ย่อมดำรงอยู่ในสวรรค์ เหมือนได้รับอัญเชิญ
ไปประดิษฐานไว้  (องฺ จตุกฺก. (ไทย) 21/20/31) จะเห็นได้ว่าความลำเอียงนั้น มีโทษมาก ถึงกับเอา
นรกสวรรค์มาเปรียบเทียบ เป็นสมัยโบราณถือว่าเป็นเรื่องใหญ่ ชนิดเอาสวรรค์มาล่อ เอานรกมาขู่ ทำ
ดีไปสวรรค์ ทำชั่วไปนรก กฎแห่งกรรม ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว ท เลี่ยงพิบูลย์ได้เขียนเรื่องเหล่านี้ไว้
มากมาย เป็นที่ชื่นชอบในยุคสมัยหนึ่ง เช่นเดียวกับคำว่า “อคติ” ที่คนไทยนำมาใช้จนเคยชิน 
ยิ่งกว่านั้นถ้าอคติ 4 ประการนั้นเป็นอารมณ์เกิดในจิตใจเหมือนผีเข้าสิง อารมณ์ชั่ววูบเกิดอุบัติเหตุที่ไม่
คาดคิดคนไทยต้องรบราฆ่าฟันกันเอง ตลอดมาหลายเหตุการณ์ ความขัดแย้งเกิดขึ้นเพราะอคติและ
อกุศลมูล ตามที่พระไพศาล วิสาโล ได้ให้ความเห็นในบทความเรื่อง การไกล่เกลี่ยแบบพุทธ ว่าความ
ขัดแย้งมีสาเหตุมาจากอคติ และอกุศลมูล ทำให้ความขัดแย้งลุกลาม แล้วทำให้ปัญหาแก้ยาก (พระ
มหาหรรษา ธมฺมหาโส และคณะ, 2552 : 253-254) มี 3 องค์ประกอบ ก็คือ องค์ประกอบที่หนึ่ง คือ 
ประเด็นหรือข้อเรียกร้อง เช่น เรื่องเขื่อน โรงไฟฟ้า ค่าชดเชย รัฐธรรมนูญ เป็นต้น นี่เป็นเรื่องเกี่ยวกับ
ประเด็นปัญหา องค์ประกอบที่สอง คือ บุคคลหรือคู่ขัดแย้ง องค์ประกอบที่สาม คือกระบวนการ หรือ
ปฏิสัมพันธ์ เช่น การตอบโตักัน การเผชิญหน้ากัน การใช้ความรุนแรงต่อกัน หรือการเจรจาต่อกัน อัน
นี้เป็นเรื่องของปฏิสัมพันธ์ 
 

อคติ 4 กับความขัดแย้ง 

 1. สาเหตุที่เกิดคติ 4 
 คำว่า “อคติ” หมายถึง การประพฤติสิ่งที่ไม่ควรประพฤติด้วยความลำเอียง ซึ่งทำไปโดย
การขาดความยุติธรรม อธิบายว่า บุคคลผู้กระทำอะไรที่ไม่ซื่อตรง ดำรงอยู่ในสิ่งที่เป็นอยุติธรรม คด
โกงเข้ากับตนและคนอ่ืนด้วยอำนาจ ความรักบ้าง ความชังบ้าง ความเขลาบ้าง ความกลัวบ้าง บุคคล
นั้น ชื่อว่า ลุอำนาจแก่อคติ มี 4 อย่าง ดังนี้ (พระธรรมเจดีย์, 2552 : 36) 
 1) ฉันทาคติ เกิดขึ้นได้เพราะความรักใคร่ชอบพอกัน แล้วตัดสินด้วยความลำเอียงให้คนของ
ตนได้ยศ ได้ตำแหน่ง ได้ความชนะ ให้พ้นความผิด ได้เปรียบ หรือเอาเปรียบอีกฝ่ายหนึ่งที่ไม่ใช่ฝ่ายตน
เหล่านี้ เป็นอารมณ์ของความลำเอียงแห่งอคติอย่างหนึ่งในสี่ที่เกิดขึ้นกับจิตใจ แล้วแสดงออกทางวาจา 
ทางกาย 
 2) โทสาคติ เกิดขึ้นได้เพราะความเกลียดชัง ไม่ชอบขี้หน้า แล้วตัดสินด้วยความลำเอียง
ไม่ให้ยศ ตำแหน่ง ไม่ให้ลาภ ให้ความพ่ายแพ้ ให้รับโทษ โทษน้อยขยายมาก เป็นอารมณ์เช่นกับ
ฉันทาคติ 
 3) โมหาคติ เกิดข้ึนได้เพราะความไม่รู้ ความโง่ ฟังความข้างเดียวแล้วตัดสินคดีความ ผิดไป 
 4) ภยาคติ  เกิดขึ้นได้เพราะความกลัว ความเขลา ตัดสินด้วยลำเอียง กลัวผู้ที่มีอำนาจ
อิทธิพลจึงตัดสินให้คนที่มีอำนาจอิทธิพลเป็นฝ่ายถูกทั้งที่จริงๆเป็นฝ่ายผิด 
 2. สาเหตุที่เกิดความขัดแย้ง 



 

 

~ 20 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2568] 

 คำว่า “ความขัดแย้ง” หมายถึง การที่บุคคล หรือกลุ่มบุคคลมีความต้องการ ความคิดเห็น 
การสื่อสาร วัฒธรรม ประเพณี ค่านิยม ชาติพันธุ์ หรือโครงสร้างที่แตกต่างกัน รวมไปถึงการทะเลาะ 
การโต้แย้ง ดิ้นรน และการต่อสู้กัน ในบริบทของคัมภีร์พระพระพุทธศาสนาเถรวาท มีคำถามว่าความ
ขัดแย้งในความหมายของพระพระพุทธศาสนาคืออะไร (พระมหาหรรษา  ธมฺมหาโส  และคณะ , 
2547 : 42) 
 3. อคติ 4 กับความขัดแย้งในทางพระพระพุทธศาสนา 
 อคติ 4 กับความขัดแย้งทางพระพระพุทธศาสนา 2 หลัก ๆ คือ 
 1) ความขัดแย้งในทาง “ธรรม” หมายถึง “เรื่องที่เกี่ยวข้องกับชาวโลก หรือสิ่งที่คนยังมี
กิเลสเข้าไปเกี่ยวข้อง และหมกมุ่น เช่น ทรัพย์สมบัติ ลาภ ยศ สรรเสริญ กามารมณ์ ผลประโยชน์ 
ความต้องการ เป็นต้น” (พระมหาหรรษา  ธมฺมหาโส  และคณะ, 2547 : 42)  
 2) ความขัดแย้งในทาง “วินัย” หมายถึง  “ระเบียบ แบบแผน  ข้อปฏิบัติหรือสิกขาบทที่
พระพุทธเจ้าได้ทรงบัญญัติให้พระภิกษุ  และภิกษุณี  ใช้เป็นเครื่องมือในการประพฤติปฏิบัติ” ซึ่งจะ
ป้องกันความขัดแย้งที่จะเกิดขึ้น  หรือกำลังจะเกิดขึ้นในหมู่สงฆ์ ความขัดแย้งเกิดขึ้นแล้ว ก็จะระงับ
ความขัดแย้งนั้นด้วยสันติวิธี เพ่ือความเป็นอยู่อย่างผาสุกของตนเอง และหมู่คณะ เมื่อเกิดความ
ขัดแย้งขึ้นในหมู่สงฆ์ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ความขัดแย้งดังกล่าวนั้นเกี่ยวข้องกับวินัยด้วย เราเรียกความ
ขัดแย้งในลักษณะดังกล่าวว่าอย่างไร และพระพุทธเจ้าได้นำเสนอทางออกเชิงสันติอย่างไร (พระมหา
หรรษา ธมฺมหาโส  และคณะ, 2547 : 42) ความขัดแย้งภาษาพระเรียกว่า “อธิกรณ์” คือ เรื่องที่เกิด
แล้วต้องรีบระงับ มีอธิกรณสมถะ เป็นเครื่องมือระงับความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในสังคมหมู่สงฆ์  ที่เมือง
โกสัมพีได้เกิดเหตุการณ์ระหว่างพระวินัยธรกับพระธรรมถึก ปัญหาความขัดแย้งเกิดขึ้น ที่พระธรรมถึก
ได้เข้าไปในห้องส้วมแล้ว ทำการถ่ายแล้ว ลืมคว่ำขันน้ำมีน้ำเหลือในข้น พระวินัยธรเข้าไปเห็นเข้า ก็ต่อ
ว่าพระธรรมถึกๆ รูปนั้นว่า “ท่านก็ดีแต่เทศน์ ไม่รู้ว่าอะไรเป็นอาบัติไม่เป็นอาบัติ พระธรรมถึกยอมรับ 
จะปลงอาบัติพระวินัยธรกลับว่า ไม่เป็นอาบัติ ท่านไม่เจตนา พระวินัยธรได้นำเรื่องนั้นมาบอก
สัทธิวิหาริกของตนว่า พระธรรมถึกไม่รู้อาบัติของตน เป็นเหตุให้เกิดวิวาทะขึ้น ถึงแม้พระพุทธเจ้าทรง
กระทำไกล่เกลี่ยก็ไม่ยอม จนพระองค์ได้หลีกหนีไปอยู่ป่าปาริไยกะ ภายหลังพระเหล่านั้นสำนึกผิด
เนื่องจากชาวบ้านไม่ถวายบิณฑบาต ไม่เชื่อเชิญ ไม่ทำความเคารพเป็นต้น ครั้นออกพรรษาแล้ว จึง
ชวนกันเดินทางไปเข้าเฝ้ากราบทูลขอขมาพระพุทธเจ้า ตรัสให้สงฆ์ประกาศรับพระสอนธรรมกลับเข้า
หมู่คณะเหมือนเดิม แล้วให้ทำสังฆสามัคคี ดังกรณีตัวอย่าง เช่น พระอุปนันทศากยบุตรผู้มักมาก
ตัดสินความด้วยความโลภจึงตรัสชาดกว่า พระอุปนันทะแม้บวชในพระพระพุทธศาสนาเป็นสมณศาย
บุตรและเป็นผู้ฉลาดในการแสดงธรรมแล้วยังกลับมีความอยากได้สูง ละทิ้งความมักน้อยสันโดษเสีย
สิ้นเชิง คราวหนึ่งตอนใกล้เข้าพรรษา ท่านเที่ยวหาวัดจำพรรษา วัดแรกท่านถามว่าพระท่ีจำพรรษาที่นี่
ได้ผ้าจำนำพรรษากี่ผืน เมื่อได้รับคำตอบว่าผืนหนึ่งจึงว่างร่มและรองเท้าไว้แทนตัวแล้วไปถามวัดต่อไป 
เมื่อวัดบอกว่าจะได้ 2 ผืนจึงวางรองเท้าและลักจั่นน้ำไว้ วัดต่อมาบอกว่าจะได้ 4 ผืนจึงตกลงจำพรรษา
ที่วัดนั้น ขณะเมื่อท่านจำพรรษาที่วัดนั้นก็ได้แสดงธรรมเรื่องสันโดษมักน้อยให้พระภิกษุทั้งหลายฟัง 



 

 

~ 21 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 8 No. 1 [January – April 2025] 

พระภิกษุทั้งหลายได้ฟังข้อธรรมของท่านแล้วก็เลื่อมใสพากันสละบาตรจีวรที่ดี ๆ บูชาธรรมท่าน แล้ว
ใช้สอยเฉพาะบาตรและจีวรที่ปอน ๆ สมาทานธุดงควัตรกัน พระอุปนันทะก็รับบริขารเหล่านั้นไว้ทั้ง
หมดแล้วเก็บสะสมไว้ เมื่อออกพรรษาปวารณาแล้วท่านก็รวบรวมบริขารที่เก็บไว้ทั้งหมดบรรทุก
ยานพาหนะจนเต็มแล้วเดินทางไปวัดพระเชตะวัน เมืองสาวถี ในระหว่างทางท่านก็ส่งข่าวไปยังวัดที่
ท่านวางร่มวางรองเท้าไว้ว่าท่านควรได้ส่วนแบ่งผ้าจำนำพรรษาในวัดนั้น ๆ ด้วย เพราะแม้จะไม่ได้อยู่
จำพรรษาแต่ได้วางบริวารไว้แทนตัว พระวัดนั้นๆจึงจำต้องให้ส่วนแบ่งแก่ท่านด้วย ในระหว่างทางได้
เข้าไปวัดแห่งหนึ่ง พอดีที่วัดนั้นมีพระหลวงตาสองรูป ได้รับผ้าจำนำพรรษาไว้คือผาเนื้อหยาบสองผืน
และผ้าขนสัตว์เนื้อดีหนึ่งผืน เมื่อออกพรรษาแล้วไม่อาจจะตกลงกันได้เพราะต่างก็อยากได้ผ้าขนสัตว์
ซึ่งมีอยู่ผืนเดียวจึงเถียงทะเลาะกันอยู่ เมื่อพระอุปนันทะเข้ามา จึงคิดว่าท่านเป็นพระผู้ใหญ่น่าจะ
ตัดสินเรื่องนี้ได้จึงขอร้องให้ท่านเป็นผู้ตัดสินว่ารูปใดควรจะได้อะไร พระอุปนันทะก็รับปากว่าจะตัดสิน
แบ่งให้อย่างยุติธรรมขอให้ทั้งสองรูปยอมรับคำตัดสินก็แล้วกัน ทั้งสองรูปก็รีบปากว่าจะยอมทำตามคำ
ติดสินทุกอย่าง ท่านจึงตัดสินโดยแบ่งผ้าเนื้อหยาบให้รูปละผืน ส่วนผ้าขนสัตว์เนื้อดีท่านตัดสินว่าให้
เป็นของท่าน ซึ่งเป็นพระวินัยธรผู้ตัดสิน แล้วก็คว้าผ้าขนสัตว์ผืนนั้นออกจากวัดไป พระหลวงตาทั้ง
สองรูปนั้นไม่รู้ว่าจะทำอย่างไรได้เพราะรับปากตกลงที่จะทำตามคำตัดสิน แต่ก็นึกถึงความเสียดายที่
พระอุปนันทะเอาผ้าขนสัตว์เนื้อดีไป จึงติดตามไปยังวัดพระเชตวันเข้าไปถามและเล่าเรื่องที่เกิดขึ้น
ทั้งหมดให้พระวินัยธรทั้งหลายฟัง ภิกษุทั้งหลายเห็นกองบาตรจีวรที่พระอุปนันทะขนมาจึงพูดเยาะ ๆ 
ว่า ท่านเป็นผู้มีบุญมากเสียจริง พระอุปนันทะได้บอกวิธีได้มาด้วยอุบายจนหมดสิน ภิกษุทั้งหลายได้
พากันสนทนาในโรงธรรมสภาแล้วกล่าวว่าอุปนันทะเป็นผู้อยากได้มากเป็นผู้โลภมาก พระศาสดาเสด็จ
ไปโรงธรรมสภานั้น ครั้นทรงทราบเรื่องที่ภิกษุสนทนากันกับพระอุปนันทะมิได้ทำสิ่งอันสมควรแก่ข้อ
ปฏิบัติในพระศาสนา ธรรมดาภิกษุเมื่อจะแสดงข้อปฏิบัติแก่ผู้อ่ืน ควรทำให้เหมาะแก่ตนเสียก่อนแล้ว
จึงสอนผู้อ่ืนต่อภายหลัง” (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี) , 2554 : 271) การสอนนั้นจะไม่เศร้าหมอง 
ตนเองก็ติตนเองไม่ได้ เพราะว่าตนบริสุทธิ์ ใครเหล่าจะมาติเตียนได้ พระพุทธองค์ยังกล่าวอดีตชาติ
ของพระอุปนันทศากยบุตรในสมัยที่ตนเกิดเป็นสุนัขจิ้งจอก  ได้มีนากสองตัวร่วมกันหาปลาได้มาหนึ่ง
ตัว มีปัญหาในการแบ่งปลาเกิดขึ้นว่าจะแบ่งกันอย่างไรดี นากทั้งสองตัวนั้นเห็นสุนัขจิ้งจอกผ่านมา จึง
ให้สุนัขจิ้งจอกนั้นเป็นผู้พิพากษาในการแบ่งปลาตัวนั้น สุนัขจิ้งจอกได้แบ่งออกเป็นสามท่อน ตนเองได้
เอาท่อนกลาง ส่วนท่อนหัวและหางตกเป็นของนากทั้งสอง (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี), 2554 : 172-
173.) การตัดสินแล้วได้รับค่าจ้างรางวัลนั้นเป็นการแสดงถึงได้รับที่ไม่เท่ากันในการทำหน้าที่ต่าง ๆ 
กัน 
 4. อุดมการณ์ทางความคิดและความเชื่อทำให้เกิดอคติ 4 
 อคติที่เกิดความลำเอียงจากความรักความชอบใจชื่อว่า “ฉันทาคติ” ที่เกิดจากความไม่ชอบ 
ความเกลียดชื่อว่า โทสาคติ ที่เกิดจากความไม่รู้ความเป็นจริงชื่อว่า โมหาคติ ที่เกิดจากความกลัวชื่อ
ว่า ภยาคติ อคติเหล่านี้ เกิดขึ้นแล้วไม่ใช่ว่าจะเป็นบวกหรือลบ เป็นความดีหรือความไม่ดี ก็หามิได้เป็น



 

 

~ 22 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2568] 

หลักการที่เกิดขึ้นได้แก่บุคคลทั่วไป ในช่วงยุคสมัยหนึ่งได้เกิดขึ้นกับสังคมไทยสองฝ่าย คือ ฝ่ายเสื้อ
เหลืองกับฝ่ายเสื้อแดง 
 คนเสื้อเหลือง ขวาสุดขั้ว ท่ามกลางการเคลื่อนไหวของขบวนการต่อต้านทักษิณนับตั้งแต่
ปลาย พ.ศ.2548 การเคลื่อนไหลของพันธมิตรฯ 2549 และ พ.ศ.2551 รวมถึงการเคลื่อนไหวของ 
กปปส. พ.ศ.2556 - 2557 นั้นได้เปิดพ้ืนที่ให้กลุ่มที่มีความคิดอนุรักษนิยมสุดขั้วถือกำเนิดและก้าวเข้า
มามีบทบาทในการเคลื่อนไหวทางการเมืองไทยอีกครั้งจากที่ไม่ปรากฏให้เห็นอย่างเด่นชัดหลัง
เหตุการณ์ 6 ตุลาฯ 2519 เป็นต้นมา ตลอดช่วงเวลาของกระแสต่อต้านทักษิณ กลุ่มอนุรักษนิยมสุดขั้ว
ได้กลายเป็นปีกหนึ่งในขบวนการใหญ่ เคลื่อนไหวในประเด็นปกป้องชาติ ศาสน์ กษัตริย์อย่างเข้มข้น
มากกว่าปีกอ่ืนๆ ซึ่งต่อมาได้ดึงมวลชนจำนวนหนึ่งให้เข้าร่วมกับพวกเขา เพ่ือจัดตั้งขบวนการมวลชน
ฝ่ายขวาสุดขั้วให้ออกมาเคลื่อนไหวปกป้องชาติและสถาบันกษัตริย์โดยเฉพาะ แม้จะมีระบอบทักษิณ
อยู่หรือไม่ก็ตาม ในแง่นี้ทำให้กล่าวได้ว่า ช่วงเวลานี้ถือเป็นการปรากฏตัวขึ้นของขบวนการมวลชนฝ่าย
ขวา “อีกครั้ง” ในหน้าประวัติศาสตร์การเมืองไทย (วสุชน รักษ์ประชาไท ,  2566 : 313) ฝ่ายที่ผลิต
ความรุนแรงของคณะกรรมการประชาชนเพ่ือการเปลี่ยนแปลงประเทศไทยให้เป็นประชาธิปไตยที่
สมบูรณ์อันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข (กปปส.) ซึ่งเป็นตัวละครที่มีบทบาทสำคัญที่สุดในวิกฤต
ความรุนแรงทางการเมืองก่อนการรัฐประหาร 22 พฤษภาคม 2557 โดยมุ่งศึกษาการผลิต เผยแพร่ 
การต่อสู่ขับเคี่ยวทางวาทกรรม และกระบวนการสร้างความชอบธรรมให้ความรุนแรง โดยใช้แนว
ทางการวิเคราะห์ทางการเมืองวัฒนธรรม(cultural politics) การวิเคราะห์วาทกรรม (discursive 
analysis) ซึ่งอาศัยแนวคิดหลายประการประกอบกันเป็นกรอบทฤษฎีที่จะใช้ในการตีความต่อไป 
 

อคติ 4 เป็นสาเหตุของความขัดแย้งในสังคมปัจจุบัน 

 1. สาเหตุของความขัดแย้งของมนุษย์ท่ีขาดความรับผิดชอบทางศีลธรรม 
 แนวคิดเรื่อง “สาเหตุของความขัดแย้งของมนุษย์ที่ขาดความรับผิดชอบทางศีลธรรม” 
นักวิชาการของคนสำคัญที่ศึกษาการฆ่าล้างเผ่าพันธ์และความรุนแรงทางการเมือง คือ Helen Fine 
พบว่าความรุนแรงทางการเมืองนั้นต่างจากอาชญากรรมธรรมดา มันเกิดขึ้นโดยอาศัยเงื่อนไขหลาย
ประการประกอบกันซึ่งเงื่อนไขประการหนึ่งที่ช่วยให้กลุ่มการเมืองหนึ่งๆ ใช้วิธีการรุนแรงหรือยอมรับ
ความรุนแรงที่เกิดขึ้นต่อฝ่ายตรงข้าม ก็คือกระบวนการที่ฝ่ายผู้ก่อความรุนแรง (perpetrators) กีดกัน
เหยื่อ (victims) ออกไปจากพ้ืนที่ความรับผิดชอบทางศีลธรรม ของตนอย่างเป็นระบบถือว่าเหยื่อซึ่ง
เป็นเป้าหมายของความรุนแรงไม่ใช่กลุ่มคนที่ตนเองต้องมีพันธะความรับผิดชอบใดๆ ทางศีลธรรมด้วย 
ที่สำคัญงานวิจัยที่ได้รับอิทธิพลจากงานของ Fein ค้นพบว่า อคติ ความเกลียดชัง การแบ่งแยกกีดกัน
ทางอัตลักษณ์ (ระหว่าง “พวกเรา” กับ”พวกเขา”) และการลดทอนความเป็นมนุษย์ของฝ่ายตรงข้าม
(dehumanization) (ประจักษ์ ก้องกีรติ, 2565 หน้า 15-16) เป็นการแบ่งข้างเป็นฝักเป็นฝ่ายมีอคติ
ต่อกันที่กระทำความรุนแรงกับฝ่ายตรงข้ามโดยสร้างวาทกรรมขึ้น เพื่อที่จะทำลายอีกข้างให้ย่อยยับไป
กับมือเช่นวาทกรรมว่า “อ้นนั้นอาตมาก็เห็นว่าควรจะทำ คนไทยแม้จะนับถือพุทธก็ควรจะทำ แต่ก็



 

 

~ 23 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 8 No. 1 [January – April 2025] 

ไม่ใช่ถือว่าเป็นการฆ่าคนเพราะว่าใครที่ทำลายชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ มันไม่ใช่คนสมบูรณ์ คือ
ความตั้งใจเราไม่ได้ฆ่าคนแต่ฆ่ามาร ซึ่งเป็นหน้าที่ของคนไทยทุกคน...ถึงแม้จะฆ่าคนก็บาปเล็กน้อย แต่
บุญกุศลได้มากกว่าเหมือนเราฆ่าปลาแกงใส่บาตรพระ ไอ้บาปมันก็มีหรอกที่ฆ่าปลา แต่เราใส่บาตร
พระได้บุญมากกว่า 
 2. สาเหตุของความขัดแย้งของมนุษย์ท่ีขาดความรับผิดชอบความรุนแรงเชิงศีลธรรม 
 สาเหตุของความขัดแย้งของมนุษย์ที่ขาดความรับผิดชอบความรุนแรงเชิงศีลธรรม คือ ความ
รุนแรงเชิงศิลธรรม (virtuous violence) อาจารย์ประจักษ์ผู้เขียนได้รับอิทธิพลจากงานของ Fiske 
and Rai ที่ใช้วิธีวิทยาทางมานุษยวิทยาและจิตวิทยาในการศึกษาตัวอย่างความรุนแรงจากทั่วโลก
ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน และเสนอข้อค้นพบที่ท้าทายความเชื่อทั่วไปโดยพวกเขาเสนอว่าแต่เดิม
นักวิชาการหรือคนทั่วไปมักมองว่าความรุนแรงเป็นการกระทำที่รับรู้ตรงกันว่าเป็นสิ่งที่ไร้ศีลธรรม 
เกิดขึ้นเพราะผู้ก่อเหตุรุนแรงนั้นบกพร่องทางศีลธรรม ขาดความยับยั้งชั่งใจ สูญเสียการควบคุมตัวเอง
และการควบคุมของกฎเกณฑ์ทางศีลธรรม เป็นพวกหัวรุนแรงที่ขาดการอบรมบ่มเพาะทางคุณธรรมว่า
ด้วยความรู้สึกผิดชอบชั่วดี เป็นพวกแปลกแยกทางสังคม เป็นต้น นักคิดและแนวคิดดั้งเดิมมองว่า ณ 
ใจกลางพ้ืนฐานของความรู้สึกทางศีลธรรมคือการปฏิเสธความรุนแรงและมองความรุ่นแรงเป็นสิ่งที่น่า
รังเกียจความรุนแรงที่ใช้ศีลธรรมมาเป็นข้ออ้างในการทำลายฝ่ายตรงข้าม ราชาชาตินิยม ชาติ ศาสน์ 
พระมหากษัตริย์ที่เป็นข้ออ้างเพ่ือหาความชอบธรรมให้กับพวกของตน ฝ่ายตรงข้ามเป็นผู้ที่ไม่มี
ศีลธรรม เป็นผู้ไร้คุณธรรม เป็นที่น่ารังเกียจ ต้องใช้ความรุนแรงกับพวกนี้ ทั้งที่ตนเรียกร้องหาความ
เป็นธรรมให้กับพวกของตน โดยนิยามเข้ากับพวกของตน ส่วนฝ่ายตรงข้ามต้องเป็นฝ่ายผิดอย่างเดียว 
พวกของตนเป็นฝ่ายถูกเสมอ 
 แนวคิดเรื่องความรุนแรงทางศีลธรรม (virtuous violence) มีบ้างส่วนที่คาบเกี่ยวกับ
แนวคิดเรื่องความรุนแรงเชิงวัฒนธรรม (cultural violence) ของโยฮัน กัลป์ตุง (Galtung 1990) แต่
แนวคิดของ Fiske and Rai ให้น้ำหนักกับผู้กระทำการด้วยว่าเป็นคนที่ให้ความหมายกับความรุนแรง
ของตนโดยอ้างอิงกับระบบความเชื่อชุดหนึ่ง มิใช่เป็นเพียงคนที่ถูกครอบงำด้วยระบบความเชื่อ
นอกจากนั้นแนวคิดเรื่องความรุนแรงเชิงศีลธรรมยังเน้นถึงแรงจูงใจในในการกระทำความรุนแรงที่
ขับเคลื่อนด้วยสำนึกศีลธรรมที่ตัดสินความดีความชั่วในสังคม มิใช่เพียงระบบความหมายตามวัฒธรรม
ทั่วไป แต่เป็นความรุนแรงที่ค้ำจุนและหล่อเลี้ยงด้วยความเชื่อว่าฝ่ายผู้ใช้ความรุนแรงเป็นฝ่ายที่ถูกต้อง
และสูงส่งกว่าความรุนแรงเชิงศีลธรรมพบเห็นได้ตลอดประวัติศาสตร์มนุษย์ เช่น ความรุนแรงต่อคน
ละเมิดความเชื่อทางศาสนา ความรุนแรงที่พ่อหรือสามีกระทำต่อผู้หญิงที่ถูกมองว่าละเมิดเกียรติ
ศักดิ์ศรีของครอบครัว การข่มขืนในสงครามที่ทหารกระทำต่อผู้หญิงของฝ่ายข้าศึกศัตรู ความรุนแรง
เพ่ือแก้แค้นฝ่ายที่ทำให้ตนเสียศักดิ์ศรี ความรุนแรงที่กระทำในนามปกป้องมาตุภูมิหรือสถาบัน
ศักดิ์สิทธิ์อันเป็นที่เคารพ ความรุนแรงที่นายทาสกระทำต่อทาสเพ่ือรักษาระเบียบทางสังคมที่มองว่า
คนใม่เท่ากันความรุนแรงที่เกิดกับชนพ้ืนเมืองหรือชนกลุ่มน้อยในนามของการนำอารยธรรมที่สูงกว่า
ของคนผิวขาวหรือชนชั้นสูงไปปลูกฝังให้ หรือแม้กระทั่งความรุนแรงที่พ่อแม่กระทำต่อบุตรหลานของ



 

 

~ 24 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2568] 

ตนเองในนามของการสั่งสอนให้พวกเขาประพฤติปฏิบัติตนเป็นเด็กดีตามแบบแผนของสังคม ฯลฯ 
เมื่อเราเข้าใจมุมมองนี้เราจึงเข้าใจได้ว่าศีลธรรมอาจจะไม่ใช่กลไกยับยั้งความรุนแรงเสมอไป ในบาง
กรณี ศีลธรรมเป็นแรงผลักดันที่ขับเน้นให้มนุษย์ใช้ความรุนแรงต่อผู้อื่น  
 3. สาเหตุของความขัดแย้งของมนุษย์ท่ีขาดความรับผิดชอบทางอนารยะขัดขืน 
 แนวคิดเรื่องอนารยะขัดขืน (uncivil disobedience) ซึ่งเป็นแนวคิดที่มีประโยชน์ในการทำ
ความเข้าใจยุทธศาสตร์และยุทธวิธีการเคลื่อนไหวทางการเมืองของ กปปส.มากกว่าแนวคิดเรื่องสันติ
อหิงสาหรืออารยะขัดขืน (civil disobedience) เมื่อพิจารณาจากข้อเท็จจริงเชิงประจักษ์ไม่อาจ
ปฏิเสธได้ว่าการเคลื่อนไหวทางการเมืองของ กปปส.นั้นมีการใช้ยุทธวิธีความรุนแรงแฝงอยู่ด้วย การใช้
กรอบความเข้าใจว่าว่าขบวนการ กปปส. เป็นการเคลื่อนไหวแบบอารยะขัดขืนเฉกเช่นเดียวกับ
ขบวนการเคลื่อนไหวสิทธิพลเมืองของมาร์ติน ลูเธอร์ คิง จูเนียร์ หรือขบวนการเคลื่อนไหวคัดค้าน
จักรวรรดินิยมอังกฤษของ มหาตมา คานธี จึงเป็นการใช้กรอบคิดที่ผิดฝาผิดตัวมาอธิบายและทำความ
เข้าใจปัญหาวิกฤตที่สังคมไทยเผชิญอยู่อย่างคลาดเคลื่อนนักวิชาการศึกษาการเคลื่อนไหวของ
ขบวนการเคลื่อนไหวต่างๆพบว่ากลุมการเมืองบางกลุ่มที่เคลื่อนไหวในลักษณะที่หากดูโดยผิวเผินหรือ
ดูจากโวหารเพียงลำพังจะดูเสมือนเป็นการเคลื่อนไหวแบบอารยะขัดขืน แต่เมื่อพิจารณาการกระทำที่
เป็นจริงกลับพบว่าไม่เข้าข่ายของการเป็นขบวนการอารยะขัดขืน ในงานของ Jennet Kirpatrick ที่
ศึกษาขบวนการเคลื่อนไหวหลายกลุ่มในสังคมอเมริกาตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบันเรียกขบวนการเหล่านี้ว่า
ขบวนการแบบอนารยะขัดขืน (uncivil disobedience) 
 4. สาเหตุของความขัดแย้งของมนุษย์ท่ีทำให้เกิดอคติในปัจจุบัน 
 สาเหตุของความขัดแย้งของมนุษย์ที่ทำให้เกิดอคติในปัจจุบัน กลาวในศตวรรษที่ 21 
พระพุทธศาสนาที่ปรากฏในหนังสือไทยปิฎก ประวัติศาสตร์การเมืองสังคม ร่วมสมัยของ
พระพุทธศาสนาไทยของภิญญพันธุ์พจนะลาวัณย์ อาจารย์สุรพศ ทวีศักดิ์ ได้คำวิพากษ์เชิงแลกเปลี่ยน
ในหนังสือนี้ กล่าวถึงพระพุทธทาสซึ่งเป็นนักปราชญ์ทางพระพระพุทธศาสนาที่ปรากฏทั่วไป ที่ยากจะ
มีข้อตำหนิหรือกล่าวย้อนแย้งกับความคิดของท่านได้ แต่หนังสือเล่มนี้ คือปรากฏการณ์ของ “ความ
เหลื่อมซ้อน-ย้อนแย้ง” ระหว่างพ้ืนที่ส่วนตัวกับพ้ืนที่สาธารณะ อันเกิดจากความสับสนของการ
กำหนดตำแหน่งแห่งที่ของพุทธไทยเองว่าจะอยู่ตรงไหนดี ระหว่างเป็นองค์กรศาสนาที่มีผู้บริหาร
จัดการตัวเองอย่างอิสระแบบเอกชน หรือจะเป็นศาสนาของรัฐ หรือศาสนาประจำชาติที่เข้าไป
ครอบครองพ้ืนที่ อำนาจ ทรัพยากร-สาธารณะ การเมืองที่สะท้อนความสับสนทางความคิดและ
อุดมการณ์ที่ผลิตและผลิตซ้ำจากการตีความพระพุทธศาสนาของฝ่ายอนุรักษนิยมที่ตีความ
พระพุทธศาสนาสนับสนุนอุดมการณ์ราชาชาตินิยมจากยุคเก่าและพัฒนาต่อมาหลัง 2475 โดยเฉพาะ
ช่วง 2490 เป็นต้น ภิญญพันธุ์วิพากษ์ความคิด “ธรรมิกสังคมนิยมเผด็จการโดยธรรม” ของพุทธทาส
ภิกขุในฐานะเป็นควาคิดการเมืองเชิงศีลธรรมที่มีอิทธิพลมากที่สุดต่อชนชั้นกลางผู้มีอำนาจการสื่อสาร 
และการนำมาอ้างเพ่ือต่อสู้ทางการเมืองกว่า 10 ปี ที่วิกฤตยังดำรงอยู่จนถึงวันนี้ บทสรุปของเขา คือ 



 

 

~ 25 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 8 No. 1 [January – April 2025] 

“แนวคิดและคำสอนของพุทธทาสภิกขุ กลับเปลี่ยนแปลงไปสู่อำนาจความรู้ที่สถาปนาผ่านความดีงาม
และศีลธรรม สัมพันธ์ไปกับโครงสร้างเชิงอำนาจที่ปัจจุบันรวมศูนย์อยู่ที่ชนชั้นนำ 4 ชนชั้นนำ และชน
ชั้นกลางผู้มีอำนาจการสื่อสาร คำสอนแบบพุทธทาสภิกขุที่หมดอายุขัยลงเมื่อกลางทศวรรษ 2530 
กลับสัมพันธ์กับการเมืองในแต่ละช่วง จึงถูกแช่แข็งให้กลายเป็นอุปสรรคต่อการเรียนรู้ทางจิตวิญญาณ
อิสระ ไปถึงการเป็นปฏิปักษ์ต่อแนวคิดประชาธิปไตยอย่างตรงไปตรงมา” (ภิญญพันธุ์ พจนะลาวัณย์ , 
2562 : 18) แนวคิดที่ท่านพุทธทาสภิกขุได้แสดงไว้นั้นได้เป็นหนทางที่เป็นประโยชน์ต่อชนชั้นกลาง
หรืออนุรักษ์นิยมใช้เป็นข้ออ้างอันชอบธรรมในการปกครอง แต่ขัดกับการใช้ระบอบประชาธิปไตยที่
นิยมเสียงส่วนรวมส่วนใหญ่ในการปกครอง แนวคิดท่านพุทธทาสภิกขุท่ีว่า “คนดีสำคัญกว่าทุกสิ่ง” นี้
เป็นวาทะธรรมที่ถูกนำมาใช้อย่างบ่อยครั้งในช่วงหลัง โดยเฉพาะภายใต้การแบ่งขั้วทางการเมืองที่มี
การต่อสู้ช่วงชิงความชอบธรรม ที่น่าสังเกตคือ มีการกล่าวอ้างวาทะและแนวคิดของพุทธทาสภิกขุเพ่ือ
ยกระดับของตนให้สูงกว่า มีศีลธรรมมากกว่า และตัวบทอีกไม่น้อยก็ช่วยรองรับอุดมการณ์ของพวก
เขาอย่างสอดคล้อง ไม่ว่าจะเป็นความตั้งใจของท่านพุทธทาสภิกขุ หรือจะเป็นกลยุทธ์การ “อ้างอิง
นอกบริบท” ก็ดี เราจึงเห็นความพยายามในการอิงคำสอนเพ่ือเพ่ิมอำนาจทางการเมืองให้กับตนเอง
ได้แก่ “เผด็จการโดยธรรม” และ “เมื่อไม่มีศีลธรรมเป็นพ้ืนฐานแล้ว ระบบประชาธิปไตยนั่นแหละ จะ
เป็นระบบที่เลวร้ายที่สุด” 
 

บทสรุป 
 อคติหรือความลำเอียง 4 อย่างคือ ลำเอียงเพราะชอบพอรักใคร่ก็ดี ลำเอียงเพราะโกรธกันก็
ดี ลำเอียงเพราะหลงไม่รู้จริงก็ดี ลำเอียงเพราะกลัวก็ดี เมื่อตัดสินใจตกลงแล้วย่อมนำความสูญเสียมา
ให้กับบุคคลได้ จริงอยู่อคติ 4 อย่างนั้นเกิดขึ้นอยู่ในจิตใจก็จริง ซึ่งจะแสดงออกทางกาย และวาจา
ต่อมา  ฉันทาคติลำเอียงเพราะชอบพอรักใคร่ เมื่อตัดสินหรือพิจารณาก็ถือเอาคนของตนที่ชอบใจเป็น
ผู้ถูกต้องหรือสมควรที่จะได้รับการพิจารณาก่อน หรือได้รับการยกย่องก่อนทั้งที่ยังไม่สมควร ทั้งที่คน
อ่ืนสมควรก่อน อย่างนี้ถือว่าไม่ยุติธรรม ถือว่ามีอคติเป็นต้น  โทสาคติลำเอียงเพราะเกลียดชัง ทำให้
เกิดการแบ่งพรรคแบ่งพวก แบ่งฝักแบ่งฝ่าย แบ่งข้าง มีเสื้อเหลืองเสื้อแดง มีฝ่ายขวาฝ่ายซ้าย ต่อสู้
ทางการเมือง มีการใช้วาทะกรรมต่อสู้กัน โดยไม่คำนึงถึงศีลธรรมและความชอบธรรมมุ่งเอาประโยชน์
ของพวกตนเป็นหลัก ลดทอนความเป็นมนุษย์ลง มีการใช้ควารุนแรงต่อฝ่ายตรงข้าม หากลวิธีทาง
ศีลธรรมมาใช่ในทางที่ไม่ชอบธรรมมาทำลายกันเช่น ฆ่าคอมมิวนิสต์ไม่บาป เป็นต้น  โมหาคติลำเอียง
เพราะไม่รู้ความจริง เป็นการตัดสินที่ขาดความรู้ที่ถูกต้อง เมื่อตัดสินไปแล้วเกิดความผิดพลาดขึ้น หรือ
มีความเข้าใจผิดในการตัดสินความโดยขาดความรอบครอบ เช่นผู้พิพากษาอรรถคดี ไม่รู้จักฟังคำ
พยานแล้วตัดสินความผิดไปเป็นต้น วิธีทำตนให้พ้นจากอคติทั้ง 4 ทำได้ ด้งนี้ 1) จะทำอะไรไม่เห็นแก่
ความรักใคร่ชอบพอกันเป็นส่วนตัว 2) ประพฤติสิ่งไรๆ ไม่ทำไปด้วยอำนาจโทสะโกรธเคืองหรือเกลียด
ชัง 3) สิ่งที่ประกอบลงไปนั้น ต้องใช้ความพินิจพิเคราะห์อย่างมีเหตุผล และ 4) กระทำสิ่งที่ชอบ ย่อม
ไม่ต้องเกรงกลัวต่อเหตุภายนอก ซึ่งจะทำให้ไม่บรรลุความสำเร็จ 



 

 

~ 26 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2568] 

บรรณนากรม 
ประจักษ์ ก้องกีรติ, (2565) ให้คนดีปกครองบ้านเมือง:การเมืองว้ฒนธรรมของขวาไทย, นนทบุรี:ฟ้า 
 เดียวกัน 
พระธรรมกิตติวงศ์ทองดี. (2554).ชาดกในธรรมบท. กรุงเทพมหานคร : พิมพ์ที่ ช่อระกาพิมพ์ 
พระธรรมเจดีย์. (2552).ธรรมวิภาคบรรยาย สำหรับนักธรรมและธรรมศึกษา ชั้นตรี ชั้นโท ชั้นเอก  
 ฉบับ กรมการศาสนา.กรุงเทพมหานคร: หจก.ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์,  
พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร, (2566) การวิเคราะห์/ตีความพระไตรปิฎก”.เอกสารประกอบการ 
 บรรยายวิชาพระไตรปิฎกวิเคราะห์. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาหรรษา  ธมฺมหาโส  และคณะ (2552). พระพระพุทธศาสนากับการแก้ไขวิกฤตการณ์ของ 
 โลก. บริษัท 21 เซ็นจูรี่ จำกัด,  
พระมหาหรรษา  ธมฺมหาโส นิธิบุณยากร.(2547) รูปแบบการจัดการความขัดแย้งโดยพุทธสันติวิธี  
 กรณีลุ่มน้ำตาช้าง จ.เชียงใหม่. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพระ 
 พระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
ภิญญพันธุ์ พจนะลาวัณย์. (2562).ไทยปิฎก:ประวัติศาสตร์การเมืองสังคม ร่วมสมัยของ 
 พระพุทธศาสนาไทย. กรุงเทพมหานคร:บริษัท ภาพพิมพ์ จำกัด,  
วสุชน รักษ์ประชาไท. (2566).ขวาสุดขั้ว: ระบอบคนดีกับการเมืองยุคประชาธิปไตยกลับหลังหัน.  
 กรุงเทพมหานคร : มติชน,  
 
 
 


