
 

~ 90 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 3 [September – December 2024] 

 
ศึกษาแนวทางปฏิบัติเพ่ือข้ามพ้นสังสารวัฏตามหลักพระพุทธศาสนา 

Study the guidelines for transcending samsara according to Buddhist 
principles. 

พระวิจิตตะ 
Phra Vicitta 

พระศรีสัจญาณมุนี 
PhraSrisatchyanamuni 

พูนศักดิ์ กมล 
Poonsak kamol 

พุทธศาสตรมหาบัณฑิต พระพุทธศาสนา 
Master of Arts Buddhist Studies 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Email : Phrawicitwicitto@gmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 11 สิงหาคม 2567 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 25 สิงหาคม 2567 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 25 สิงหาคม 2567 

 

บทคัดย่อ 
การศึกษาวิจัยฉบับนี้มีวัตถุประสงค์ ดังนี้ 1) ศึกษาสังสารวัฏของตามหลักไตรสิกขา2) เพ่ือ

ศึกษาหลักปฏิบัติส าหรับข้ามพ้นสังสารวัฏตามหลักพระพุทธศาสนา 3) เพ่ือเสนอแนวทางการปฏิบัติ
เพ่ือข้ามพ้นสังสารวัฏตามหลักไตรสิกขา โดยศึกษาจากพระไตรปิฎก คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา 
เอกสารงานวิชาการทางพระพุทธศาสนา และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง โดยวิธีการวิเคราะห์เชิงพรรณนา 

ผลการวิจัยพบว่า สังสารวัฏตามหลักค าสอนในพระพุทธศาสนา คือหลักค าสอนว่าด้วยเรื่อง
ของกฎธรรมชาติที่มีอยู่ คือการเวียนว่ายตายเกิดของเหล่าสรรพสัตว์ในภพภูมิต่าง ๆ อันไม่มีที่สิ้นสุด 
ตราบใดที่ยังเป็นปุถุชนคนธรรมดาที่ยังมีมีกิเลสหนาอยู่ก็ย่อมมีโอกาสกระท ากรรมชั่ วบ้าง ท ากรรมดี
บ้าง ชีวิตก็จะเวียนว่ายตายเกิดและรับผลแห่งการกระท าของตนในสังสารวัฏ จะสิ้นสุดได้ก็ต่อเมื่อได้
บรรลุเป็นพระอรหันต์แล้ว  

การตัดสังสารวัฏนั้นต้องอาศัยหลักธรรม 2 ประการได้แก่ 1 หลักไตรสิกขา 3 อันได้แก่ ศีล 
เป็นเครื่องฝึกพฤติกรรม สมาธิ เป็นเครื่องฝึกจิต และปัญญา เป็นเครื่องฝึกรู้เท่าทันธรรมดาของโลก
และชีวิต ประการที่ 2) อริยสัจ 4 คือ ทุกข์ ได้แก่ปัญหาทั้งหลายที่เกิดขึ้นแก่มนุษย์ในรูปของความบีบ
คั้น สมุทัย ได้แก่ เหตุเกิดแห่งทุกข์ นิโรธ ได้แก่ ความดับทุกข์ หรือภาวะที่สิ้นปัญหา และมรรค ได้แก่ 
มรรคาอันน าไปสู่ความดับทุกข์ กล่าวคือ มรรคมีองค์ 8 ประการ 

แนวทางการปฏิบัติเพ่ือข้ามพ้นสังสารวัฏตามหลักไตรสิกขาและอริยสัจ 4 คือการพัฒนาจิต
ให้พ้นจากอกุศลกรรม เพ่ือบรรลุพระนิพานอันเป็นบรมธรรมที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ อันเป็นแนวทาง

mailto:Phrawicitwicitto@gmail.com


 

 

~ 91 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 3 [September – December 2024] 

ปฏิบัติที่ไม่ต้องกลับมาเวียนว่ายตายเกิดอีก เพราะสังสารวัฏไม่มีที่สิ้นสุดแห่งการเวียนว่ายตายเกิดของ
สัตว์โลกทั้งหลาย การข้ามพ้นสังสารวัฏต้องปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาและอริยสัจ 4  
ค าส าคัญ : แนวทางปฏิบัติ, เพ่ือข้ามพ้น, หลักสังสารวัฏ, 
 
ADSTRACT  

The objectives of the research were  1)  to study the wheel of rebirth 
according to the Threefold Training,  2)  to study the process to overcome the wheel 
of rebirth according to the principles of Buddhism,  3)  to present the process to 
overcome the wheel of rebirth according to the principles of the Threefold Training 
by studying from the Three Baskets, Buddhist canons, Buddhist academic documents, 
and related research works through descriptive analysis. 

The results of the research found that according to Buddhist teachings the 
wheel of rebirth involves the teachings about the natural rules, that is, the process of 
birth and death of all living beings in existences endlessly.  As long as they are 
worldlings, filled with defilements, they may do good or evil, and so they undertake 
the process of rebirth, receiving the results of performances until they become 
Arahants. 

The wheel of rebirth is eliminated by two kinds of Dhamma, they are  1. The 
Threefold Training:  Sila (Morality) for conduct training,  Samadhi (Concentration) for 
mental training, and Panya (Wisdom) for knowledge training to realize the world and 
the life.  2.  The Four Noble Truths:  Dukkha (Suffering) referring to many problems 
causing pressure,  Samudaya (the cause of Suffering),  Nirodha (the Cessation of 
Suffering) meaning the end of problems,  and Magga (the Path leading to the 
Cessation of Suffering),  the Eightfold Path.      

The process to overcome the wheel of rebirth according to the Threefold 
Training and the Four Noble Truths refers to the mental development to escape the 
way of bad action in order to attain Nibbana.     
Keywords: Compliance, To Transcend, Principles of Samsara 
 
บทน า 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่มีความเชื่อในเรื่องของการเวียนว่ายตายเกิดเป็นเรื่องปกติของ
สัตว์โลกทุกผู้ทุกนาม ตราบใดที่ยังมีกิเลส ตราบนั้นสรรพสัตว์ทั้งหลายก็ยังคงต้องเวียนว่ายในวังวน
แห่งความทุกข์ก็ย่อมมีโอกาสท ากรรมชั่วบ้าง กรรมดีบ้าง ชีวิตก็จะเวียนว่ ายตายเกิดและรับผลแห่ง
การกระท าที่ตนได้กระท าไว้ในสังสารวัฏ เพราะสังสารวัฏนี้ไม่มีที่สิ้นสุดแห่งสรรพสัตว์ทั้งหลายในโลก 
ดังที่กล่าวมานั้น หากจะสิ้นสุดได้ก็ต่อเมื่อได้บรรลุเป็นพระอรหันต์แล้ว ดังนั้นพระอรหันต์ในบั้นปลาย
ของชีวิตนี้จะเข้าถึงความหลุดพ้นคือพระนิพพาน และก็สิ้นภพสิ้นชาติไม่ต้องกลับมาเวียนว่ายตายเกิด
อีกต่อไป สังสารวัฏตามคติของศาสนาพุทธนั้นยาวนานมากจนหาที่สิ้นสุดไม่ได้ ยากที่จะก าหนดได้ 
เพราะการมีกิเลสและตัณหาเป็นเครื่องชักน าให้พาไป (ขุ.ธ. (ไทย) 25/153/80). 



 

 

~ 92 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2567] 

อนึ่งกิเลสที่เกิดขึ้นเพราะความประมาทนั้น สมณพราหมณ์นั้นท าอะไรได้เพราะการเห็นนั้น 
คือ ไม่มีการก าหนดรู้ทุกข์ ไม่มีการละสมุทัย ไม่มีการเจริญมรรค ไม่มีการท าให้เห็นแจ้งในผล ไม่มีการ
ละราคะได้โดยการตัดขาด ไม่มีการละโทสะได้โดยการตัดขาด ไม่มีการละโมหะได้โดยการตัดขาด ไม่มี
การละกิเลสทั้งหลายได้โดยการตัดขาด ไม่มีการตัดขาดสังสารวัฏเลย (ขุ.ม. (ไทย) 29/143/385) ซึ่ง
เห็นได้ว่าการให้ความส าคัญกับหลักค าสอนเรื่องความไม่ประมาทนั้นเป็นสิ่งที่ต้องปฏิบัติให้ถูกต้อง 
ตามที่พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า ไม่มีความยึดมั่นถือมั่น และมีสติสัมปชัญญะอยู่เนือง ๆ (ขุ.สุ. (ไทย) 
25/746/678) 

พระอุทานนี้ที่แสดงให้เห็นถึงสังสารวัฏนั้นว่ายาวนานจนซึ่งไม่อาจก าหนดรู้ได้ว่า พระพุทธเจ้า
ได้ตัดขาดแล้วด้วยพระสัมมาสัมโพธิญาณ ส่วนเหล่าสรรพสัตว์ทั้งหลายผู้ที่ถูกอวิชชาครอบง า ถูก
ตัณหามัดไว้ ยังจ าต้องวนเวียนท่องเที่ยวไปอย่างนี้เรื่อย ๆ ไม่มีที่สิ้นสุดได้ตราบเท่าที่ยังไม่ถึงซึ่งพระ
นิพพาน ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาที่ปรากฏข้อความอันเกี่ยวกับเรื่องราวของการเวียนว่ายตายเกิดนั้น
มีอยู่กับบุคคลทุกระดับ ดังแสดงให้เห็นแล้วว่าคนที่ท าดีแล้วจะได้รับผลของความดี คือความสุข ถ้าได้
กระท าความชั่วไว้ก็จะได้รับผลของความชั่ว คือความทุกข์ ดังจะกล่าวถึงบุคคลในพระพุทธศาสนาที่มี
มาตั้ งแต่พระพุทธเจ้าจนถึงพระสาวก ที่มีปรากฏในเรื่อง กรรมวัฏฏ์  หมายถึง วงจรกรรม 
ประกอบด้วยสังขารและกรรมภพ วิปากวัฏฏ์ หมายถึงวงจรวิปาก ประกอบด้วย วิญญาณ นาม รูป 
สฬายตนะ ผัสสะ เวทนา ซึ่งแสดงออกในรูปปรากฏที่เรียกว่า อุปปัตติภพ ชาติ ชรา มรณะ เป็นต้น 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต),2550, 369).พระพุทธศาสนาก็ล้วนพูดถึงแต่ความเกี่ยวข้องกับ
กระบวนการของสังสารวัฏที่มีแต่การเวียนว่ายตายเกิดอยู่หลายภพหลายชาติจึงสามารถตัดวงจรนี้ได้ 

ด้วยเหตุนั้นหลักค าสอนเรื่องสังสารวัฏในทางพระพุทธศาสนา มีความส าคัญมากในการ
ด าเนินชีวิตของมนุษย์และสัตว์โลกทั้งหลาย สังสารวัฏนี้คือหลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับกิเลสกรรม และ
วิบากอันเป็นสมมุติฐานในการกระท าความดี และการกระท าความชั่ว ทั้งในอดีตชาติ ปัจจุบันและ
จนถึงอนาคต ผู้ที่ต้องการที่จะหลุดพ้นจากสังสารวัฏนี้ จึงจ าเป็นต้องพัฒนาตนเองให้หลุดพ้นจาก
กฎเกณฑ์ดังกล่าว ด้วยการด าเนินชีวิตที่เป็นอยู่นี้ด้วยความไม่ประมาท โดยการน าหลักอัปปมาทธรรม
ในพระพุทธศาสนามาใช้ให้เกิดประโยชน์สูงสุด ตั้งสติสัมปชัญญะรู้ตัวทั่วพร้อมอยู่เสมอ เพราะว่า
หลักธรรมคือ อัปปมาทธรรมของพระผู้มีพระภาคทรงยกย่องว่าเลิศกว่ากุศลธรรมทั้งหลายด้วยเหตุ
ดังกล่าวนี้ ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาสังสารวัฏของมนุษย์ตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทเพ่ือให้ทราบ
ถึงสาระส าคัญของวงจรที่เกี่ยวข้อง 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. ศึกษาสังสารวัฏตามหลักพระพุทธศาสนา 
2 เพ่ือศึกษาหลักปฏิบัติส าหรับข้ามพ้นสังสารวัฏตามหลักพระพุทธศาสนา 
3 เพ่ือเสนอแนวทางการปฏิบัติเพื่อข้ามพ้นสังสารวัฏ ตามหลักพระพุทธศาสนา 

 
วิธีการด าเนินการวิจัย 

การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยเน้นการศึกษาจากเอกสารปฐมภูมิและทุติยภูมิ
และเอกสารอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง ซึ่งมีข้ันตอนการศึกษา ดังนี้ ศึกษาสังสารวัฏตามหลักตามหลักไตรสิกขา
ในเอกสารขั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย คัมภีร์ต่าง ๆ ที่
เกี่ยวข้อง  



 

 

~ 93 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 3 [September – December 2024] 

ขอบเขตของการวิจัย 
งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Documentartary Research) เป็นการสืบค้นข้อมูลโดย

อาศัยเอกสารเป็นหลัก ด้วยวิธีการสืบค้นข้อมูลต่าง ๆ จากพระไตรปิฎก หนังสืออรรถกถา ฎีกา ปกรณ์
วิเศษ ต ารา บทความวิชาการ และงานวิจัย เอกสารต่าง ๆ จากนั้นจึงน าข้อมูลเหล่านี้ที่ได้มา น ามา
วิเคราะห์และสรุปผล เพ่ือหาข้อสรุปอันเป็นองค์ความรู้ในการศึกษาค้นคว้าวิจัยและการน ามาเสนอ
แนวทางในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาต่อไป 

 
สังสารวัฏตามหลักพระพุทธศาสนา 

สังสารวัฏในพระพุทธศาสนานั้นมีองค์ประกอบอยู่ 3 ประการ ได้แก่ กิเลส กรรม และวิบาก 
กล่าวคือสิ่งที่เป็นมูลเหตุให้เวียนว่ายในสังสารวัฏ ได้แก่ กิเลส โดยที่กิเลสนี้จะเป็นเหตุกระตุ้นให้เกิด
การท ากรรม(ทั้งกรรมดีและกรรมชั่ว) เมื่อท ากรรมแล้วก็จะส่งผลให้ผู้ท ากรรมได้รับวิบาก ซึ่งเป็นวงจร
ของการเวียนว่ายตายเกิดจะมีการหมุนเวียนไปตามยถากรรม 

เมื่อบุคคลท าอะไรลงไป ไม่ว่าทางใด หากท าลงไปด้วยกิเลสที่อยู่ในใจก็จะก่อให้เกิดกรรม เมื่อ
เกิดกรรมก็จะเกิดวิบากกรรม คือผลตามมาวิบากหรือผลอันนี้ก็จะก่อให้เกิดกิเลสขึ้นอีกและกิเลสจะ
ก่อให้เกิดกรรมขึ้นอีก กรรมนี้จะก่อให้เกิดวิบาก  หรือผลขึ้นอีกวนเวียนไปอย่างนี้เรื่อย ๆ จนกว่าคน
จะดับกิเลสหมดสิ้นจึงจะหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด ถ้าบุคคลต้องการจะพ้นจากสังสารวัฏ 
จะต้องปฏิบัติอย่างไร จึงจะเป็นอันตัดวงจร กิเลส กรรม และวิบาก หรือ วัฏฏจักร 3 ซึ่งพาให้จิตหรือ
สัตว์โลก หมุนเวียนเกิดเวียนตายได้รับทุกข์หนักเบาอยู่ในโลกไม่รู้จักจบสิ้น ให้จบสิ้นไปได้ (พระเทพ
เวที (ป.อ.ปยุตฺโต),2533 19) 

การเกิดของ กิเลส 
กิเลส หมายถึง สิ่งที่ท าใจให้เศร้าหมอง มี 3 ตระกูล คือ 
1.กิเลสตระกูลโลภะ คือ กิเลสประเภทที่ท าให้จิตเกิดอาการหิวกระหายหรือทะยานอยาก 

ห่วงแหน ชอบสะสม เห็นแก่ตัวเป็นต้น ได้แก่ 1) รติ (ความยินดี) 2) อิจฉา ความปรารถนา) 3) มหิจ
ฉา (ความมักมาก) 4) ปาปิจฉา (ความอยากท่ีผิดศีลธรรม) 

2. กิเลสตระกูลโทสะ คือ กิเลสประเภทที่ท าให้จิตเกิดอาการเคืองแคน ไม่สบอารมณ์ชอบ
ความย่อยยับตลอดจนการมองโลกในแง่ร้าย ได้แก่ 1) อรติ (ความไม่ชอบ) 2) ปฏิฆะ (ความขัดใจ) 3) 
โกธะ (ความโกรธ) 4) พยาบาท (ความอาฆาต) 

3.กิเลสตระกูลโมหะ คือ กิเลสประเภทที่ท าให้จิตเกิดอาการลุ่มหลง มัวเมา เบาปัญญา ได้แก่
1) สักกายทิฏฐิ (ความเห็นว่าเที่ยง) 2) วิจิกิจฉา (ความสงสัย) 3) สีลัพพตปรามาส (ความยึดมั่น) โมหะ
เป็นกิเลส ตระกูลใหญ่ที่สุด เพราะแผ่อิทธิพลครอบง ากิเลส 2 ตระกูลข้างตน โดยเป็นจุดเริ่มต้นและ
เป็นตัวขยายข่อบเขตของกิเลสเหล่านั้น กิเลสประเภทนี้มีโทษมาก กิเลสนั้นมีระดับขั้นของความ
เกิดข้ึนหรือ มีความเป็นไปลดหลั่นกันไป 3 ระดับ คือ 

1. กิเลสขั้นละเอียด หมายถึง กิเลสที่สะสมอยู่ในภวังของจิตหรือจิตไรส านึก หรือกิเลสที่นอน
เนื่องแนบแน่นอยู่ภายในจิตใจจนอาจเกิดความรู้สึกว่าหมดกิเลส แต่หากมีเหตุปัจจัยบางอย่างมา
กระตุ้นกิเลสระดับนี้จะแสดงตัวทันที เปรียบเหมือนตะกอนนอนนิ่งในน้ าจนน้ าดูใสสะอาด แต่เมื่อใด
น้ านั้นถูกรบกวน เมื่อนั้นตะกอนจะฟูพุ่งขึ้นตามแรงกระทบที่น้ าทันที่ กิเลสขั้นนี้ เรียกว่า อนุสัยกิเลส 
(ที.ปา. (ไทย) 11/338/257)ชาวพุทธทั่วไปเข้าใจค าว่า อนุสัยนี้หมายถึง กิเลสอย่างละเอียดเพียง
เท่านั้นแต่ความจริง ค านี้มีความหมายในด้านดีและไม่ดีดังพระพุทธพจน์ว่า สัตว์เหล่าใดที่มีอาสวะชั่ว 



 

 

~ 94 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2567] 

มีอนุสัยชั่ว มีจริตชั่ว มีอัชฌาสัยชั่ว มีธุลีคือกิเลสมาก มีอินทรีย์อ่อน สัตว์เหล่านั้นชื่อว่า มีอาการชั่ว 
สัตว์เหล่านั้นใดมีอาสวะดี มีอนุสัยดี มีจริตดี มีอัชฌาสัยดี มีธุลีคือกิเลสน้อย มีอินทรีย์แก่กล้า สัตว์
เหล่านั้นชื่อว่า มีอาการดี (อภิ.วิ. (ไทย) 35/844/499) 

2. กิเลสขั้นกลาง หมายถึง กิเลสที่ท าให้จิตใจไม่สงบ เพราะถูกอารมณ์อย่างใดอย่างหนึ่งเข้า
มากระทบ ซึ่งเป็นวิวัฒนาการของอนุสัยกิเลสในจิตไรส านึกท่ีเปลี่ยนเป็นปริยุฏฐานกิเลส ในวิถีจิตตาม
ทฤษฎีจิตวิเคราะห์ กิเลสระดับนี้จะปรากฏขึ้นในระดับจิตส านึกและจิตก่อนส านึก (จ าลอง ดิษยวณิช 
2544 56).กิเลสขั้นนี้เรียกว่า ปริยุฏฐานกิเลส ความจริงธรรมชาติเดิมของจิตมีลักษณะผุดผ่อง แต่ต้อง
เศร้าหมองเพราะกิเลสเป็นเหตุ 

3. กิเลสขั้นหยาบ หมายถึง กิเลสที่ไม่สามารถควบคุมจนเป็นเหตุให้เกิดการกระท าทุจริตทาง
กาย วาจา และใจ หรือเป็นปริยุฏฐานกิเลสที่วิวัฒนาการจนกลายมาเป็นวีติกกมกิเลส กิเลสขั้นนี้
เรียกว่า วีติกกมกิเลส บางคนมองว่า วีติกกมกิเลส คือ 

(1) โลภะที่กลายสภาพเป็นอภิชฌา (การเพ่งเล็งของเขา) 
(2) ท าให้เกิดการล่วงละเมิดความผิดเกี่ยวกับทรัพย์สิน (อทินนาทาน) 
(3) ล่วงละเมิดความผิดทางเพศ (กาเมสุมิจฉาจาร) 
(4) โทสะกลายสภาพเป็นพยาบาท (ความอาฆาต) 
(5) ท าให้เกิดการกระท าทางร่างกาย (ปาณาติบาต) 
(6) โมหะกลายสภาพเป็นมิจฉาทิฏฐิ (ความเห็นผิด) 
ท าให้เกิดการกระท าความผิดในทุกกรณี อีกนัยหนึ่ง เป็นกิเลสออกมาทางกาย วาจา จนท าให้

ตนเองและสังคมเดือดร้อน เหตุเกิดของกิเลสที่ท าให้ทราบว่า อะไรเป็นบ่อเกิดของกิเลส และกิเลส
สามารถเกิดขึ้นได้ตามเหตุและปัจจัยเช่น องค์ประกอบที่เป็นเหตุเกิดของกิเลสแสดงความเป็นเหตุ 
และผลของสิ่งทั้งปวงที่ว่า สิ่งทั้งปวงที่เกิดขึ้น ด ารงอยู่และดับไป ส่วนอิงอาศัยกันและกันในลักษณะ
สัมพันธ์ ต่อกันเป็นรูปกระแส หรือกระบวนการ หากมีสิ่งใดสิ่งหนึ่งเป็นปฐมเหตุ หรือเป็นจุดเริ่มตน
ของสิ่งทั้งปวง กิเลสแม้จะได้ชื่อว่า เป็นเหตุแห่งความทุกข์ (อภิ.วิ. (ไทย) 35/184/126) แต่ก็หาได้เป็น
ปฐมเหตุแห่งความทุกข์ไม่ เพราะกิเลสยังเป็นผลของสิ่งอ่ืนอีกหรือยังอิงอาศัยสิ่งอ่ืนเกิดขึ้น ดังพระ
พุทธพจน์ว่า สุภนิมิต คือความก าหนดหมายว่างาม เมื่อบุคคลท าไว้ในใจโดยไม่แยบคายถึง สุภนิมิต
ราคะที่ยังไม่เกิด ย่อมเกิดขึ้น ที่เกิดแล้วย่อมเป็นไปเพ่ือความเจริญไพบูลย์ยิ่งขึ้น ฯลฯ ปฏิฆนิมิต คือ
ความก าหนดหมายว่ากระทบกระทั่ง เมื่อบุคคลท าไว้ในใจโดยไม่แยบคายถึงปฏิฆนิมิต โทสะที่ยังไม่
เกิดยอมเกิดขึ้น ที่เกิดแล้วย่อมเป็นไปเพ่ือความเจริญไพบูลย์ยิ่งขึ้น ฯลฯ อโยนิโสมนสิการ เมื่อบุคคล
ท าไว้ในใจโดยไม่แยบคาย โมหะที่ยังไม่เกิดก็ย่อมเกิดขึ้นที่เกิดแล้วย่อมเป็นไปเพ่ือความเจริญไพบูลย์
ยิ่งขึ้น (องฺ.เอกก. (ไทย) 20/508/228) 

ความหมายของค าว่า กิเลส ไว้ว่า กิเลส แปลว่าสิ่งเกราะ ติดสิ่งเปรอะเปื้อน สิ่งสกปรก คือ 
สิ่งที่แฝงติดอยู่ในใจแล้วท าให้ใจเศร้าหมองขุ่นมัว มีอุปมาเหมือนสีที่ใส่ลงไปในน้ าท าให้น้ ามีสีเหมือนสี
ที่ใส่ลงไปใจก็เช่นกัน ปกติก็ใส่สะอาด แต่ลาย เป็นใจด าใจง่าย ใจร้ายก็เพราะมีกิเลสเข้าไปอิงอาศัย
ผสมปนเปกันอยู่ กิเลสที่ชอบชุกหมักหมมอยู่ในใจคนมากที่สุดคือ ราคะ โลภะ โทสะ โมหะ เพราะ
กิเลสชอบชุกหมักดองอยู่ในใจของคน จึงเรียกอีกอย่างหนึ่งว่ากิเลสอาสวะ หรืออาสวกิเลส แปลว่า
กิเลสที่หมักดองอยู่ในจิตใจ (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) 2548 60) 

ดังนั้น ชี้ได้ชัดว่าการก าหนดหมายว่า งามที่ขาดการพิจารณาโดยอุบายอันแยบคาย เป็นเหตุ
ให้ราคะเกิดและเจริญยิ่งขึ้น การก าหนดหมาย ว่ากระทบกระทั่งที่ขาดการพิจารณาโดยแยบคายเป็น



 

 

~ 95 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 3 [September – December 2024] 

เหตุให้โทสะเกิดและเจริญยิ่งขึ้น ส่วนการท าไว้ในใจโดยไม่แยบคายเป็นเหตุให้โมหะเกิดและเจริญ
ยิ่งขึ้นอย่างไรก็ตาม หลักปฏิจจสมุปบาทแสดงกระบวนการเกิดดับของทุกขอย่าง 

การเกิดของ กรรม 
หลักค าสอนในเรื่องกรรมตามแนวพุทธศาสนา เป็นหลักค าสอนในพระพุทธศาสนาที่มี

ความส าคัญเป็นอย่างมาก จัดได้ว่าเป็นวิชาการทางการศึกษาหาความรู้ตามค าสอนในทาง
พระพุทธศาสนา เพราะเป็นหลักธรรมที่มีความเกี่ยวเนื่องกันกับชีวิตของมนุษย์ และคติความเป็นไป
ของชีวิตในภพภูมิต่าง ๆ และในภพชาติของมนุษย์และสรรพสัตว์ทั้งหลายอีกด้วย เพ่ือน าไปใช้ในการ
ด าเนินชีวิตให้อยู่ในสังคมยุคปัจจุบันได้ โดยที่คนในสังคมเข้าใจหลักค าสอนของพระพุทธศาสนาเรื่อง
ของกฎแห่งกรรม ซึ่งค าสอนสอนไม่ให้กระท าในสิ่งที่เบียดเบียนกันทั้งทางร่างกาย จิตใจ กฎธรรมชาติ
เกี่ยวกับพฤติกรรมของมนุษย์คือกระบวนการก่อการกระท าและการให้ผลของการกระท า เช่น ท า
กรรมดีมีผลดี ท ากรรมชั่วมีผลชั่ว เป็นต้น 

กรรม คือ การกระท าคือกรรม การกระท านั่นแหละเป็นตัวของกรรมไม่ได้จ ากัดว่าจะเป็นการ
กระท าที่ดีหรือว่าชั่ว กรรมจึงเป็นค ากลาง ๆ การกระท าที่ปรากฏออกมาได้ต้องอาศัยเจตนาที่เกิดขึ้ น
ภายในจิตใจเป็นเหตุ พระพุทธองค์ตรัสว่า ภิกษุทั้งหลายเรากล่าว่าเจตนาเป็นตัวกรรม สัตว์ที่กระท า
กรรมด้วยกาย ด้วยวาจา ด้วยใจ (องฺ.ฉกฺก. (ไทย) 22/334/463) 

กรรมนั้นก็คือตัวเจตนาเจตสิก เจตนาเจตสิกนี้ท าหน้าที่ 2 อย่าง คือ 1) สังวิธานกิจ ท าหน้าที่
ปรุงแต่งให้ส าเร็จกิจ จึงเกิดการกระท าทางกาย วาจา และใจขึ้น 2) พืชนิธานกิจ ท าหน้าที่เพาะพืช
พันธุ์ไว้เมื่อกุศลเจตนาอกุศลเจตนาเกิดขึ้นและดับไป เจตนาอันเป็นตัวกรรมนี้ยังมีอ านาจส่งผลให้
ปรากฏเกิดขึ้นในภายหลังอีก เรียกว่ากุศลกรรม และอกุศลกรรม เมื่ อกรรมดีก็ตาม กรรมชั่วก็ตาม 
ย่อมมีผลสนองเช่นนี้ทุกคนจึงควรมุ่งหน้าประกอบแต่กรรมดีละเว้นจากกรรมชั่ว (พระเทพกิตติปัญญา
คุณ (กิตติวุฒโฑ ภิกขุ)2557 3) 

กรรมและผลของกรรมตามหลักค าสอนในพุทธปรัชญาเถรวาท แบ่งออกเป็น 3 หมวดรวม 12 
ประเภทคือ หน้าที่ของกรรมหรือกิจ ล าดับการให้ผลของกรรม และมีระยะเวลาในการให้ผลที่ชัดเจน
แก่บุคคลที่กระท าอกุศลกรรม หรือกุศลกรรมให้ได้รับทุกข์หรือสุขอย่างแน่นอนตามเหตุแห่งการ
กระท าแม้ผลของการของพระพุทธเจ้า พระสาวก พระสาวิกา และอุบาสก อุบาสิกา ก็สรุปลงในกรรม 
12 ในข้อที่ 3 และข้อที่ 4 ดังนี้ 

1. ชนกกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรม คือ น าสัตว์ไปเกิดในภพภูมิต่าง ๆ ไม่ว่าจะเกิด
เป็นมนุษย์ภูมิ เทวดาภูมิ สัตว์เดียรัจฉานภูมิ ย่อมเกิดขึ้นด้วยอ านาจแห่งชนกกรรมทั้งสิ้นไม่ใช่อยู่ ๆ 
จะเกิดเป็นอะไรก็เกิดขึ้นมาเอง โดยไม่มีเหตุไม่มีปัจจัยแต่ละชาติที่สัตว์ทั้งปวงเกิดย่อมเกิดขึ้นภายใต้
ผลของกรรมคือ ชนกกรรมมีหน้าที่ให้เกิดขึ้นมาทั้งหมด หากไม่มีชนกกรรมนี้แล้วสัตว์ทั้งหลายจะเกิด
ขึ้นมาไม่ได้เลย (พระมหาชลัน ภูริวฑฺฒโน (ชลันรัตน์) วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา , ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 
(ธันวาคม 2561) :  69-81) 

2.อุปัตถัมภกกรรม ท าหน้าที่ให้ผลของกรรม 
3. อุปปีฬกกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมคือ มีหน้าที่เบียนกรรมอื่น 
4. อุปฆาตกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมคือ เข้าไปตัดรอนกรรมอื่น 
5. ครุกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรม 
6. อาสันนกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมในเวลาใกล้จะตาย 
7. อาจิณณกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมที่กระท าบ่อย ๆ 



 

 

~ 96 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2567] 

8. กตัตตากรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมกรรม 
9. ทิฎฐธรรมเวทนียกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมในชาติปัจจุบัน 
10. อุปปัชชเวทนียกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมในชาติหน้า 
11. อปราปริยเวทนียกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมในชาติต่อ ๆ ไป 
12. อโหสิกรรม ท าหน้าที่ ในการให้ผลของกรรมที่ส าเร็จเป็นกรรมแล้ว แต่กลายเป็น

อโหสิกรรมไปเพราะไม่มีโอกาสให้ผลปัจจุบันกาล และอนาคตกาล  
ดังนั้น กรรมไม่ได้สูญหายไปไหน แต่ก าลังท างานอยู่ตลอดเวลา ซึ่งกรรมแต่ละหมวดก็มีหน้าที่

มีล าดับและมีระยะเวลาในการให้ผลที่ชัดเจน เปรียบเหมือนการปลูกต้นไม้ที่กว่าต้นไม้ชนิดนั้น ๆ ที่
ปลูกขึ้นมาจะเจริญเติบโตขึ้นมาให้ร่มเงา แผ่กิ่งก้านสาขาได้นั้นต้องใช้เวลาในการเจริญเติบโตเป็น
เดือนเป็นปีกรรมก็เช่นกัน มีหน้าที่ มีล าดับและมีระยะเวลาในการให้ผลแก่บุคคลที่กระท าอกุศลกรรม 
หรือกุศลกรรมให้ได้รับทุกข์หรือสุขอย่างแน่นอน 

การเกิดของ วิบาก 
วิบากหรือการให้ผลของกรรม เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า วิบากกรรม แปลตามความหมาย

ตัวอักษรคือ ผลของกรรมเป็นค ากลาง ๆ โดยผลของกรรมชั่วก็จะเรียกว่า อกุศลวอปากกรรม ถ้าเป็น
ผลของกรรมดีก็จะเรียกว่า กุศลวิปากกรรม ซึ่งกรรมที่กระท านั้น ไม่ว่าจะเป็นผลของกรรมดี หรือผล
ของกรรมชั่วก็ตามตามกฎแห่งผลของธรรมชาติแล้ว ย่อมมีเหตุปัจจัยช่วยส่งเสริมสนับสนุนให้ดีขึ้น 

วิบากหมายถึงผลของกรรม ผลที่เกิดจากกรรมที่ท าไว้ก่อน ไม่ว่าจะเป็นกรรมดี หรือกรรมชั่ว 
ล้วนมีวิบากคือ ผลทั้งสิ้นโดยกรรมดีมีวิบากเป็นสุขกรรม ชั่วมีวิบากเป็นทุกข์ ใช้ซ้ ากันเป็นผลวิบาก 
หรือ วิบากผล ก็มีวิบากโดยทั่วไปมักเข้าใจว่าหมายถึงผลทางชั่วคือทุกข์อย่างเดียว ส่วนวิบากทางดีไม่
นิยมใช้พูดกัน เช่นพูดว่าวิบากกรรมตามทันแล้ว จึงท าให้เขาตกยากลงอย่างทันตากรรมวิบากเป็นเหตุ
ให้ต้องตกนรก (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) มปป) 

ด้วยเหตุนั้นค าว่า วิบาก จึงแปลว่า ผลที่เกิดขึ้น หมายถึง ผลแห่งกรรม กรรมที่บุคคล
ประพฤติผ่านทางกาย วาจา และใจ ทั้งที่เป็นกุศลและอกุศลย่อมมีผลแห่งการกระท าเสมอ วิบากจะ
เป็นประดุจเงาติดตามกรรม โดยมีกรรมเป็นเหตุและวิบากเป็นผลเสมอ กรรมและวิบากย่อมติดอยู่ใน
ใจบุคคลผู้กระท ากรรมนั้น ๆ เปรียบดังโปรแกรมอันเป็นภาพแห่งการกระท าและภาพแห่งผลของการ
กระท าเมื่อใดที่บุคคลฝึกฝนใจให้หยุดนิ่งเป็นสมาธิหลุดพ้นจากกิเลส เมื่อนั้นย่อมสามารถเห็นกรรม
และวิบากที่มีอยู่ในใจของตนและคนอ่ืนได้ ทั้งกรรมที่มีมาแต่อดีต และวิบากกรรมที่จะส่งผลต่อไปใน
อนาคต 

 
สรุปผลการวิจัย 

สังสารวัฏตามหลักพระพุทธศาสนา สังสารวัฏ คือการท่องเที่ยวไปเป็นวงกลม ได้แก่ เกิดแล้ว
ตาย แล้วเกิดใหม่ แล้วตายอีก แล้วก็เกิดใหม่อีก วนเวียนอยู่อย่างนี้โดยไม่มีวันจบสิ้น ดังพระพุทธพจน์
ว่า ภิกษุทั้งหลายสงสารนี้ก าหนดที่สุดแห่งเบื้องต้นและเบื้องปลายนั้นไม่ได้เลย เมื่อเหล่าสรรพสัตว์
ทั้งหลายผู้ยังมีอวิชชาเป็นเครื่องขวางก้ันอยู่ มีตัณหาเป็นเครื่องประกอบไว้อยู่ต้องยังท่องเที่ยวไปมาอยู่
ที่สุดแห่งเบื้องต้นท่ีไม่ปรากฏ มี 3 ประการ คือ (1) กิเลส (2) กรรม และ (3) วิบาก 

การเวียนว่ายตายเกิดของมนุษย์ตามหลักทางพระพุทธศาสนาเกิดจากการกระท าหรือกรรม
เป็นตัวที่ก าหนดให้มนุษย์ต้องเวียนว่ายตายเกิด ดังพุทธพจน์ที่ตรัสไว้ว่า “สัตว์โลกย่อมเป็นไปตาม
กรรม” การเวียนว่ายตายเกิดตามกรรมของมนุษย์หรือสัตว์ เรียกว่า วัฏฏสงสาร ที่มนุษย์ยังไม่ เข้าถึง



 

 

~ 97 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 3 [September – December 2024] 

กระแสแห่งพระนิพพานจะต้องประสบพบเห็นวนเวียนอย่างนี้ตลอดไป เมื่อได้ท ากรรมไม่ว่าจะเป็น
กรรมดีหรือกรรมชั่วก็ตาม และวนเวียนในวัฏฏะสงสารอย่างไม่มีที่สิ้นสุด กฎแห่งกรรมเป็นหลักธรรม
ส าคัญประการหนึ่งที่เกี่ยวข้องกับชีวิตประจ าวันของมนุษย์อย่างใกล้ชิดมากที่สุดการเข้าใจความหมาย
ของการเวียนว่ายตายเกิดตามกฎแห่งกรรม มองเข้าไปในแง่มุมมองก็ต่างกันเช่น บางพวกมองกฎแห่ง
กรรมว่าเป็นผลของการกระท าจึงมักได้ยินส านวนภาษาไทยหลายส านวนเป็นต้นว่า “เป็นกรรมของ
สัตว์”“สุดแท้แต่บุญกรรมก็แล้วกัน”หรือ “จงก้มหน้ารับกรรมไปเถิด” และบางพวกก็เข้าใจว่ากฎแห่ง
กรรมนั้นเป็นเรื่องของความชั่วร้าย ความทุกข์โศก หรือภัยพิบัติต่าง ๆ อันเป็นเรื่องในทางลบทั้งสิ้น แต่
กฎแห่งกรรมในพุทธศาสนาเน้นที่เจตนาดังมีพระพุทธพจน์ซึ่งกล่าวไว้ถึงซึ่งความหมายของกฎแห่ง
กรรมนั้นว่า ภิกษุทั้งหลาย เจตนานั่นเอง ที่เราเรียกว่ากฎแห่งกรรมนั้น อันบุคคลจงใจแล้วจึงกระท า
ลงไปด้วยกาย ด้วยวาจา และด้วยใจ 

ในทางหลักพระพุทธศาสนาจะเห็นว่าเป็นไปได้หากวงจรของปฏิจจสมุปบาทนั้นยังคงวนเวียน
อยู่ และยังไม่ถูกตัดขาดโดยการต้องบรรลุเป็นพระอริยบุคคลระดับพระอรหันต์เนื่องจากความสัมพันธ์
กันในหลายเหตุปัจจัยที่ยังคงสืบต่อกันจนแทบหาจุดเริ่มต้น และจุดสิ้นแห่งปลายเหตุไม่ได้ ฉะนั้น แม้
ในการตรัสรู้พระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณของพระพุทธเจ้าก็มีทั้งการระลึกชาติแต่ปางหลังได้รู้ก าเนิด
ของสรรพสัตว์ได้คือ รู้วาระแห่งกรรมและผลแห่งกรรมของสรรพสัตว์นั้นเอง โดยเรียกว่า ปุพเพนิวา
สานุสติญาณ และจุตูปปาตญาณตามล าดับ อีกทั้งจิตนิยามกรรมนิยาม และธรรมนิยามทั้ง 3 ส่วนนี้
เป็นองค์ประกอบที่ส าคัญในกระบวนการเกิดใหม่แห่งพืช คือจิตของมนุษย์และสรรพสัตว์ทั้งหลาย โดย
มีความสัมพันธ์กันกับกรรมเก่า และกรรมใหม่ กรรมของบุคคลและกรรมส่วนรวมที่บุคคลได้ปฏิบัติ
หน้าที่การงานร่วมกัน วิบากกรรมนั้นมีทั้งส่งผลในระยะใกล้ก็มีระยะไกล ข้ามภพข้ามชาติก็มีและ
ให้ผลในปัจจุบันชาติก็มีแล้วแต่เหตุปัจจัยที่ไปสนับสนุน กรรมนั้น ๆ ให้ปรากฏผลเป็นรูปธรรม 

บุคคลผู้ประกอบกรรมอันเป็นกุศล เช่น ให้ทาน รักษาศีลอยู่เป็นนิตย์ เมื่อตายจากโลกมนุษย์
ไปแล้ว ก็จะไปอุบัติเกิดในแดนสุคติโลกสวรรค์ เมื่อจะเกิดขึ้นก็เป็นอุปปัตติเทพ คือเป็นเทพยดาผู้อุบัติ
ขึ้นไม่ต้องนอนในครรภ์มารดาเหมือนมนุษย์ หรืออยู่ในฟองไข่ เหมือนเช่นสัตว์เดียรัจฉานบางจ าพวก 
อุบัติขึ้นมีรูปร่างเป็นทิพย์ ตั้งอยู่ในวัยหนุ่มสาว เป็นเทพบุตรเทพธิดาเลยทีเดียว ค าสอนในเรื่องภพภูมิ
ในสังสารวัฏยังมีประโยชน์ต่อการเข้าถึงแห่งความสิ้นไปแห่งทุกข์อันเป็นจุดมุ่งหมายที่สูงสุดในทาง
พระพุทธศาสนาเพราะการรับรู้ว่าเราเคยเวียนเกิดและเวียนตายมาอย่างยาวนานนั้นเท่าใดใน
สังสารวัฏนี้ที่ไม่มีปรากฏเบื้องต้นและเบื้องปลาย ย่อมท าให้เกิดความเบื่อหน่ายและตั้งมั่นมุ่งสู่ความ
หลุดพ้นนั้นได้ 

สังสารวัฏในพระพุทธศาสนามีองค์ประกอบ 3 ประการ คือ กิเลส กรรม และวิบาก กล่าวคือ 
สิ่งที่เป็นมูลเหตุให้เวียนว่ายในสังสารวัฏ ได้แก่ กิเลส โดยที่กิเลสนี้จะเป็นเหตุกระตุ้น ให้เกิดการท า
กรรม (ทั้งกรรมดีและกรรมชั่ว) เมื่อท ากรรมแล้วก็จะส่งผลให้ผู้ท ากรรมได้รับวิบาก ซึ่งเป็นวงจรของ
การเวียนว่ายตายเกิดจะมีการหมุนเวียนไปตามยถากรรม 

เมื่อบุคคลท าอะไรลงไป ไม่ ว่าทางใด หากท าลงไปด้วยกิเลสที่อยู่ในใจ ก็จะก่อให้เกิดกรรม 
เมื่อเกิดกรรมก็จะเกิดวิบากกรรม คือผลตามมาวิบากหรือผลอันนี้ก็จะก่อให้เกิดกิเลสขึ้นอีก และกิเลส
จะก่อให้เกิดกรรมขึ้นอีก กรรมนี้จะก่อให้เกิดวิบาก  หรือผลขึ้นอีก วนเวียนไปอย่างนี้เรื่อย ๆ จนกว่า
คนจะดับกิเลสหมดสิ้น จึงจะหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด ถ้าบุคคลต้องการจะพ้นจากสังสารวัฏ
จะต้องปฏิบัติอย่างไรจึงจะเป็นอันตัดวงจร กิเลส กรรม วิบาก หรือ วัฏฏจักร 3 ซึ่งพาให้จิตหรือสัตว์
โลก หมุนเวียนเกิด เวียนตายได้รับทุกข์หนักเบาอยู่ในโลกไม่รู้จักจบสิ้นให้จบสิ้นไปได้ 



 

 

~ 98 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2567] 

การหมุนเวียนในการเวียนเกิดและเวียนตายอยู่อย่างนี้ในวังวนของกิเลส กรรม และวิบาก คือ
นับตั้งแต่เราเกิดขึ้นมาเราก็มาจากผลแห่งความดีและความชั่วหรือจะเป็นตัวบุญหรือบาป เมื่อเราได้
สร้างความดีหรือความชั่วนั้นอันเป็นเหตุขึ้นมาแล้วเราก็ต้องรับผลของความดีหรือความชั่วนั้น แต่จะ
ช้าหรือเร็วก็สุดแท้แต่อ านาจของบุญหรือบาปนั้นว่า จะมีความหนักหรือเบาแค่ไหน ที่สุดผลนั้นแหละ
จะท าให้เราสร้างแต่กรรมต่อไปอีกไม่จบสิ้น เหมือนผู้ที่ได้รับประทานผลมะม่วงแล้วเพราะเมล็ดมะม่วง
นั้นขึ้นมาใหม ่

การเวียนว่ายตายเกิดของสรรพสัตว์ทั้งหลายหลังจากที่ตายแล้วว่า จะต้องเวียนว่ายตายเกิด
อยู่ในภูมิทั้งหลายดังที่กล่าวมาแล้วนั้น และไม่ใช่เป็นการตายเกิดเพียงภูมิเดียว หรือชาติเดียว แต่เป็น
การเวียนว่ายตายเกิดนับภพนับชาติไม่ถ้วน จนกว่าจะละอกุศล สั่งสมกุศล จนเป็นเหตุให้ก าจัดกิเลส
ในตัวให้หมดสิ้นได้ ไปสู่ฝั่งแห่งพระนิพพานได้ ซึ่งปรโลกนี้เป็นส่วนหนึ่งของวัฏสงสารที่ประกอบด้วย 
กิเลสภายในตัวของสรรพสัตว์ทั้งหลาย สถานที่อยู่ของสัตว์ทั้งหลายที่มีผลอันเนื่องมาจากการกระท าที่
เรียกว่า วิบาก และกฎแห่งกรรมที่ท าให้สัตว์ทั้งหลายเวียนว่ายอยู่ในภูมิต่าง ๆ ตามทางกาย ทางวาจา 
และทางใจ โดยไม่ปรากฏเบื้องต้นและเบื้องปลาย ไม่สามารถก าหนดรู้กรอบเวลาที่แน่นอน อันเป็น
จุดเริ่มต้นและจุดสิ้นสุดทั้งของสังสารวัฏและสัตว์ทั้งหลาย โดยมีอวิชชาและตัณหาเป็นสาเหตุของการ
หมุนวนอยู่ในกระแสของการเกิดและการตาย สัตว์ทั้งหลายจึงถูกขับเคลื่อนไปโดยอวิชชาและตัณหา
อันด าเนินเรื่อยไป อยู่ในกระแสแห่งการเกิดและการตายนี้ต่อไปตราบเท่าที่อวิชชาและตัณหานั้นจะถูก
ท าลายให้หมดสิ้นไป 

หลักปฏิบัติส าหรับข้ามพ้นสังสารวัฏตามหลักพระพุทธศาสนาพระพุทธศาสนาได้อุบัติขึ้น
มาแล้วกว่า 2560 ปี ในดินแดนที่มีชื่อว่าชมพูทวีป หรือประเทศอินเดียในปัจจุบัน โดยหลักธรรมค า
สอนของพระพุทธเจ้าได้ถูกจารึกไว้ในคัมภีร์ที่มีชื่อว่าพระไตรปิฎกพระพุทธศาสนาที่สืบทอดมาจนถึง
ทุกวันนี้ได้นั้นก็เพราะมีค าสอนที่สามารถน าไปปฏิบัติได้และให้ผลได้อย่างแท้จริงแก่ผู้ปฏิบัติ ซึ่ง
หลักธรรมที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้ทั้งหมดนั้นล้วนแล้วเป็นไปเพ่ือความดับแห่งทุกข์หรือความหลุดพ้นจาก
กิเลสอันได้แก่ โลภะ โทสะ และโมหะ เป็นต้นทั้งสิ้น 

ปัจจุบันนี้ผู้คนมักจะลุ่มหลงไปตามกระแสของโลกภายนอกผ่านทางอายตนะ ท าให้ไม่รู้เท่า
ทันโลกธรรม จึงกลายเป็นปัญหาให้สังคมวุ่นวายและห่างไกลจากการปฏิบัติธรรม ส าหรับผู้ปฏิบัติเพ่ือ
การหลุดพ้นกิเลสเองก็ยังไม่มั่นใจว่าจะน าหลักธรรมใดบ้างมาใช้ในการปฏิบัติ เพราะพระพุทธศาสนามี
หลักธรรมที่ใช้ปฏิบัติอยู่มากมาย ซึ่งความจริงแล้วไม่ว่าหลักธรรมใดเมื่อได้ศึกษาและน ามาปฏิบัติแล้ว
หลักธรรมต่าง ๆ นั้นย่อมมีความเชื่อมโยงต่อเนื่องกันทั้งสิ้น ดังนั้นไม่ว่าจะน าหลักธรรมใดไปใช้ จึง
ไม่ใช่เรื่องที่น่ากังวลแต่ประการใด แต่อยู่ที่ผู้ปฏิบัตินั้นว่าขณะนั้นจิตอยู่ในสภาวะใดหลักธรรมที่น าไป
เพ่ือความหลุดพ้นจากกิเลส ได้แก่ สติปัฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 
โพชฌงค์ 7 และมรรคมีองค์ 8 ก่อนที่จะปฏิบัติตามหลักธรรม เหล่านี้ในเบื้องต้นผู้ปฏิบัติต้องตั้งอยู่กับ
ความดีหรือการกระท าดีโดยทั่ว ๆไปซึ่งเรียกว่า “บุญกิริยา วัตถุ” มี 3 อย่าง คือ ทาน ศีล และภาวนา 
ดังมีพระพุทธพจน์ว่า “ภิกษุทั้งหลายเธอทั้งหลายอย่ากลัวบุญเลย ค าว่า บุญ นี้ เป็นชื่อของความสุข” 
เมื่อได้ถวายทานแล้ว จึงควรรักษาศีลต่อจากนั้น จึงควรบ าเพ็ญเพียรทางจิตหรือการเจริญภาวนา
เพ่ือให้เกิดความสงบนั้นช่วยให้เกิดสมาธิดังมีพระพุทธพจน์ว่า “เมื่อมีสุข จิตย่อมตั้งมั่น (เป็นสมาธิ)” 
และเมื่อจิตเป็นสมาธิบรรลุฌานแล้ว ความสุขก็เป็นองค์ประกอบของฌานดังที่ เรียกว่า “องค์ฌาน” 
ฌานสมาบัติที่สูงกว่านั้นขึ้นไปก็เป็นความสุขที่ประณีตยิ่งขึ้นไปอีก เพราะจุดหมายสูงสุดของ
พระพุทธศาสนาคือ“นิพพาน” ซึ่งถือว่าเป็นบรมสุข 



 

 

~ 99 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 3 [September – December 2024] 

วิธีในการปฏิบัติตนเพ่ือความหลุดพ้นจากกิเลสนั้น เบื้องต้นผู้ปฏิบัติควรต้องตั้งตนให้อยู่ใน
คุณธรรมเบื้องต้น คือ ทาน ศีล และภาวนา ซึ่งเป็นวิธีปฏิบัติตนขั้นต้น จากนั้นจึงเริ่มปฏิบัติในขั้น
สูงขึ้นต่อไป ซึ่งในพระพุทธศาสนามีวิธีการปฏิบัติเพ่ือความหลุดพ้นจากกิเลสเฉพาะตนที่ส าคัญอยู่ 2 
วิธี ได้แก่1) การบ าเพ็ญสมถกัมมัฏฐานหรือสมถภาวนา 2) วิปัสสนากัมมัฏฐานหรือวิปัสสนาภาวนา ที่
พระผู้มีภาคเจ้าทรงแสดงไว้ โดยเริ่มแรกของการปฏิบัติได้แก่การท าจิตใจให้สงบจากสิ่งที่เป็นอุปสรรค 
คือ สามารถตัดปลิโพธต่าง ๆ ได้ก่อน จากนั้นจึงเจริญกัมมัฏฐาน 

จุดมุ่งหมายของกัมมัฏฐานนั้น ก็เพ่ือช าระจิตของผู้ปฏิบัติให้บริสุทธิ์สะอาดหมดจด กระทั่ง
บรรลุมรรค ผล นิพพาน อันเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดทางพระพุทธศาสนา ในการเจริญกัมมัฏฐานนั้นเป็น
การปฏิบัติธรรมทางพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท มีความเชื่อและยอมรับแนวทางการปฏิบัติตามที่
ปรากฏหลักฐานในพระไตรปิฎกและอรรถกถาว่า เป็นวิธีการที่ถูกต้องตามหลักค าสอนของพระพุทธ
องค์ซ่ึงทรงประกาศธรรมจักรกัปปวัตนสูตรเป็นครั้งแรก มีอัญญาโกณฑัญญะเป็นผู้สามารถรู้และเข้าใจ
ในธรรมจากนั้นจึงได้ทูลขออุปสมบทเป็นภิกษุรูปแรกในพระพุทธศาสนา ก่อนอ่ืนควรที่จะทราบ 
“ประเภทกัมมัฏฐาน” อันปรากฏในพระไตรปิฎกซึ่งมีอยู่หลากหลายประเภท ในที่นี้จะกล่าวถึง
กรรมฐานที่เกี่ยวข้องกบัการฝึกฝนอบรมจิตซึ่งจ าแนกเป็น 2 ประเภทดังนี้ 

1) สมถกัมมัฏฐาน คืออุบายในพัฒนาจิตให้เกิดความสงบ โดยมีวัตถุประสงค์ให้เกิดสมาธิฌาน 
สมาบัติโลกียอภิญญา เป็นขบวนการพัฒนาศักยภาพสมาธิจิต กล่าวโดยย่อ มี 7 หมวด 40 ประการ มี
กสิณ 10 เป็นต้น ระบบของสมถกัมมัฏฐานมีสมมติบัญญัติเป็นอารมณ์ จุดมุ่งหมายสูงสุดได้แก่การ
บรรลุฌานสมาบัติ คือ สุขที่ยังท่องเที่ยวอยู่ในวัฏฏสงสารเท่านั้น 

ประโยชน์ของสมถกัมมัฏฐานประการหนึ่งคือ การบรรลุภาวะที่จิตหลุดพ้นจากกิเลสชั่วคราว
ที่เรียกว่า เจโตวิมุตติประเภทไม่เด็ดขาดกล่าวคือการละกิเลสด้วยอ านาจทางจิต โดยเฉพาะด้วยก าลัง
ของฌาน กิเลสถูกสมาธิ กดข่ม หรือทับไว้ ตลอดเวลาที่อยู่ในสมาธินั้น เรียกเป็นศัพท์ว่าวิกขัมภนป
หาน ซึ่งวิกขัมภนปหานนี้เป็นจุดเริ่มต้นของการช าระกิเลส แม้จะเป็นเพียงการข่มไว้ แต่หากบ าเพ็ญ
อย่างสม่ าเสมอก็อาจน าไปสู่การช าระกิเลสอย่างตัดขาดสิ้นเชิงได้ 

2) วิปัสสนากัมมัฏฐาน  คือวิธีการพัฒนาฝึกฝนสติปัญญาโดยอาศัยสมมติบัญญัติเป็นบาทเพ่ือ
การเข้าถึงปรมัตถ์เป็นอารมณ์ เมื่อกล่าวโดยองค์รวมได้แก่กรรมฐานที่ปรากฏในมหาสติปัฏฐานสูตร ที่
เป็นแนวทางแห่งการประพฤติปฏิบัติธรรมในพระพุทธศาสนา เพราะมีทั้งสมถะและวิปัสสนาอยู่ ในตัว 
เป็นมรรควิถีหรือมรรคภาวนา มรรคปฏิปทาให้ถึงความดับทุกข์ ทางที่ให้ถึงอสังขตธรรม ผู้ใฝ่แสวงหา
ความหลุดพ้นพึงส าเหนียก เพ่ือท าให้แจ้งอรหัตผล คือ ธรรมอันเกษมจากโยคะ เพ่ือละราคะโทสะ
โมหะ ก าหนดรู้ทุกข์ท าและดับเวทนา ละกิเลส อวิชชา ตัณหาและอุปทานรู้ภพ รู้สภาวะทุกข์ เพ่ือท า
ให้แจ้งนิพพาน คือ ความบริสุทธิ์แห่งพรหมจรรย์ในทางพระพุทธศาสนา 

วิปัสสนา คือ อุบายวิธีส าหรับฝึกจิตให้เกิดปัญญารู้แจ้งตามความเป็นจริง พระพุทธเจ้าได้ตรัส
ถึงความหมายของวิปัสสนาไว้ในพระไตรปิฎก ว่า 

“วิปัสสนาที่เกิดขึ้นในสมัยนั้น เป็นไฉน ปัญญา กิริยาที่รู้ชัด ความวิจัย ความเลือกสรรความ
วิจัยธรรม ความก าหนดหมาย ความเข้าไปก าหนด ความเข้าไปก าหนดเฉพาะ ภาวะที่รู้ ภาวะที่ฉลาด
ภาวะที่รู้ละเอียด ความรู้อย่างแจ่มแจ้ง ความคิดค้น ความใคร่ครวญ ปัญญาเหมือนแผ่นดินปัญญา
เครื่องท าลายกิเลส...สัมมาทิฏฐิ ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ อันเป็นองค์มรรค นับเนื่องในมรรค สมัยนั้น นี้
ชื่อว่าวิปัสสนาที่เกิดขึ้นในสมัยนั้น” 



 

 

~ 100 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2567] 

เมื่อพิจารณาตามความหมายในพระไตรปิฎกจะเห็นว่า วิปัสสนาคือ “ปัญญาที่รู้ชัดเห็นจริงใน
ธรรม” ซึ่งคล้อยตามนัยแห่งการปฏิบัติตามหลักโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ อันได้แก่สติปัฏฐาน 4 
สัมมัปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 และมรรคมีองค์ 8 นั่นเอง โพธิปักขิยธรรม
เหล่านี้เป็นธรรมที่เป็นฝักฝ่ายแห่งความตรัสรู้ คือ เกื้อกูล แก่การตรัสรู้ หรือธรรมที่เกื้อหนุนแก่
อริยมรรค ซึ่งต้องพิจารณาควบคู่กันไปกับการปฏิบัติ กัมมัฏฐาน โดยการปฏิบัติไปตามหลักที่อิงอาศัย
ทฤษฎีพระสัทธรรม 3 ประการ โดยเริ่มจากการศึกษา ให้ลึกซึ้งในหลักธรรมแต่ละประการแล้วน ามา
ปฏิบัติควบคู่ไปกับกัมมัฏฐานที่กล่าวไว้ข้างต้นไป ตามล าดับจนสามารถก าจัดกิเลสและหลุดพ้นจาก
ความทุกข์ในที่สุด ขั้นตอนส าคัญท่ีเกี่ยวข้องกับการพัฒนา 3 ขั้นตอน คือ 

1) พัฒนาชีวิตจากการเป็นฆราวาสขึ้นไปสู่การเป็นนักบวชคือการบาเพ็ญเนกขัมมะบารมีเพ่ือ
หาอุบายก้าวข้ามชีวิตที่เต็มไปด้วยปลิโพธต่าง ๆ 

2) พัฒนาชีวิตในส่วนของเนกขัมมะบารมี เพ่ือหาอุบายออกจากสังสารวัฏที่ยาวนา 
3) พัฒนาจากเนกขัมมะ ขึ้นไปสู่บันใดขั้นสุดท้ายคือ ความเป็นผู้ที่เข้าถึงอริยมรรคอริยผลและ

พระนิพพานอันเป็นที่สุดของการพัฒนาอัปปมาทธรรม 
หลักการทั้ง 3 อย่างนี้ ในส่วนของฆราวาสต้องอาศัยหลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับการให้ทาน การ

รักษาศีล การเจริญภาวนา ส่วนของบรรพชิตต้องอาศัยหลักธรรม คือ ศีล สมาธิ ปัญญา เป็น
หลักธรรมที่ช่วยพัฒนาสติให้สมบูรณ์มากขึ้นเป็นล าดับชั้น แต่ละขั้นตอนล้วนมีสาระส าคัญที่เกี่ยวกับ
การก าจัดกิเลส ซึ่งเป็นต้นตอของสังสารวัฏ สรรพสัตว์ทุกหมู่เหล่าล้วนเกลียดกลัวความทุกข์และ
ปรารถนาความสุขโดยส่วนเดียว โดยเฉพาะอย่างยิ่งความสุขที่เป็นอมตะนิรันดร์ เป้าหมายสูงสุดของ
บุคคล สัตว์ก็คือ การเกิดมาเป็นมนุษย์ และสามารถออกแบบชีวิตของตนเองได้ถูกต้องและด าเนินชีวิต
ให้ปลอดภัย ได้ และในระหว่างที่ยังต้องท่องเที่ยวไปในสังสารวัฏ ก็จะเป็นผู้ท่องเที่ยวไปอย่างผู้มีชัย
ชนะได้ตลอดกาล การให้ทาน การรักษาศีล จึงยังได้บุญน้อยกว่าการเจริญภาวนา การเจริญภาวนา
เป็นการบ าเพ็ญบุญบารมีที่สูงที่สุดและประเสริฐที่สุด ได้บุญมากที่สุด เป็นกรรมอันยิ่งใหญ่เพราะการ
ภาวนานั้นรักษาใจ รักษาจิตและซักฟอกจิตให้เบาบางหรือจนหมดกิเลส คือความโลภโกรธและหลง 
ร้อยรัดให้บรรดาสรรพสัตว์ทั้งหลายต้องเวียนว่ายตายเกิดอยู่ในสังสารวัฏ อนึ่งการอบรมกาย อบรมจิต 
และการอบรมปัญญา สามารถพัฒนาสติให้สมบูรณ์ได้เร็วขึ้น การรักษาศีลเป็นการต่อเพ่ือสู้กับกิเลส
หยาบ ๆ เพ่ือให้จิตนั้นมีความตั้งมั่นเพียงพอพร้อมที่จะมาเรียนรู้จิต การอบรมจิตหรือการฝึกสมาธิ ก็
เพ่ือให้จิตใจสงบจากนิวรณ์ จากกิเลสชั้นกลาง พร้อมที่จะไปเจริญปัญญา มันจะรู้ว่าจิตยังไงที่ข่ม
นิวรณ์ได้ พร้อมที่จะเจริญปัญญา ส่วนการอบรมปัญญานั้นก็คือ การพิจารณาความจริงของกายและใจ 
จนละกิเลสขั้นละเอียดคือความหลงผิดละอวิชชาลงได้ 

พระพุทธเจ้าทรงรู้แจ้งความจริงด้วยการค้นหาตามรูปแบบของปฏิจจสมุปบาทคือ เริ่มจาก
ทุกข์แล้วสาวไปหาเหตุของการเกิดทุกข์ดังที่ได้แสดงมาแล้ว วิธีการนี้เหมาะที่ใช้ในการสืบสาวหาความ
จริงเนื่องจากเป็นไปตามขั้นตอนและพบการอิงอาศัยกันในลักษณะเป็นปัจจัยเกื้อกูลกันและกัน และ
ด้วยวิธีการนี้แหละ พระผู้มีพระภาคเจ้าจึงทรงแยกแยะได้ชัดเจนในเบื้องต้นว่า อะไรคือทุกข์ และอะไร
คือเหตุของการเกิดทุกข์แล้วจากนั้นจึงทรงศึกษาลงลึกไปถึงทุกข์และเหตุของการเกิดทุกข์ทั้งในด้าน 
สภาวะ(ลักษณะเฉพาะ) การเกิดและความเกี่ยวข้องกัน หลังจากนั้นก็ทรงศึกษาลงลึกถึงการดับทุกข์
และทางถึงความดับทุกข์ทั้งในด้านสภาวะการเกิดและความเกี่ยวข้องกันจนกระทั่งทรงพบว่า ทุกข์
และเหตุเกิดของทุกข์ดับได้แน่ โดยทรงระบุว่าต้องดับอวิชชาไม่ให้เหลือ เนื่องจากอวิชชาสัมพันธ์อยู่
กับตัณหาและอุปาทาน เมื่อดับอวิชชาก็เท่ากับดับตัณหาและอุปาทานด้วย และเมื่อดับอวิชชาตัณหา



 

 

~ 101 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 3 [September – December 2024] 

อุปาทานได้ สังขาร วิญญาณ นาม รูป สฬายตนะ ผัสสะ และเวทนาก็ดับ ซึ่งหมายความว่า สังขาร
เวทนา ที่เป็นฝ่ายอกุศลดับไป ส่วนฝ่ายกุศลที่เหลืออยู่ก็ไม่เป็นปัจจัยให้เกิดกิเลสเนื่องจากตัวการคือ 
อวิชชา ตัณหา อุปาทานดับลงแล้วเมื่อไม่มีกิเลสก็ไม่มีเหตุของการเกิดทุกข์และเมื่อไม่มีเหตุเกิดทุกข์
ทุกข์ก็เกิดไม่ได้ 

เพ่ื อ เสนอแนวทางการปฏิ บั ติ เพ่ื อข้ าม พ้นสั งสารวัฏ  ตามหลักพระพุทธศาสนา 
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่มีความเชื่อเรื่องการเวียนว่ายตายเกิดของสัตว์โลกผู้ที่ยังมีกิเลสกล่าวคือ 
ตราบใดที่ยังเป็นปุถุชนคนธรรมดาที่ยังมีมีกิเลสหนาอยู่ก็ย่อมมีโอกาสกระท ากรรมชั่วบ้าง ท ากรรมดี
บ้าง ชีวิตก็จะเวียนว่ายตายเกิดและรับผลแห่งการกระท าของตนในสังสารวัฏ เพราะสังสารวัฏไม่มีที่
สิ้นสุดแห่งการเวียนว่ายตายเกิดของสัตว์โลกทั้งหลายดังกล่าวมานี้ จะสิ้นสุดได้ก็ต่อเมื่อได้บรรลุเป็น
พระอรหันต์แล้ว ทั้งนี้พระอรหันต์นั้น ในบั้นปลายของชีวิตก็จะเข้าถึงพระนิพพานได้จะสิ้นภพสิ้นชาติ
ไม่ต้องกลับมาเวียนว่ายตายเกิดอีกต่อไป สังสารวัฏตามคติของพุทธปรัชญานั้นยาวนานมาก จนไม่มีที่
สิ้นสุด ยากที่จะก าหนดรู้ได้เพราะว่ามีกิเลสและตัณหาเป็นเครื่องชักน า การเวียนว่ายตายเกิดใน
วัฏสงสารเป็นสิ่งที่น่ากลัว เป็นสิ่งไม่เที่ยงแท้แน่นอนและไม่ปลอดภัยเลย ทุกชีวิตต้องท่องเที่ยวไปเกิด
ในสุคติบ้าง ทุคติบ้าง สุขบ้าง ทุกข์บ้าง สลับกันไปอยู่เช่นนี้ ดังนั้นการที่จะพ้นจากภัยในวัฏสงสารได้
นั้น จะต้องไปให้ถึงฝั่งพระนิพพานอันเป็นเอกันตบรมสุข และการจะไปสู่จุดหมายได้นั้น จะต้องไม่
ประมาทในการสั่งสมบุญบารมี ทั้งทาน ศีล ภาวนา โดยเฉพาะภาวนาจะต้องหมั่นปฏิบัติจนเข้าถึงให้
ได้ เมื่อเข้าถึงแล้ว ทั้งเราและสรรพสัตว์จะได้ปลอดภัยจากภัยในสังสารวัฏ และเป็นทางลัดไปสู่ที่สุด
แห่งธรรมกัน ในข้อนี้จะเห็นได้จากปฐมโพธิวัตถุในเหตุการณ์ครั้งเมื่อคราวตรัสรู้แล้ว พระผู้มีพระภาค
เจ้าทรงเปล่งอุทานนั้นด้วยความเบิกบานพระหฤทัย ณ ควงไม้โพธิ์พฤกษ์ว่า เราได้ตามหานายช่าง
ผู้สร้างเรือนนั้น เมื่อไม่พบจึงได้ท่องเที่ยวไปในสงสารเป็นอเนกชาติ เพราะว่าการเกิดบ่อย ๆ นั้นเป็น
ทุกข์ นายช่างเอ๋ย บัดนี้เราพบท่านแล้วท่านจะสร้างเรือนไม่ได้อีกต่อแล้ว ซี่โครงทุกซี่ของท่านเราหัก
แล้ว ยอดเรือนเราก็รื้อเสียแล้ว จิตของเราเข้าถึงธรรมอันปราศจากเครื่องปรุงแต่งแล้ว เราได้บรรลุ
ธรรมอันเป็นที่สิ้นแห่งตัณหานั้นแล้ว ดังนี้ 

สังสารวัฏมีประโยชน์ต่อการเข้าถึงความสิ้นทุกข์อันเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา
เพราะการรับรู้ว่าเราเคยเวียนเกิดและตายมาอย่างยาวนานในสังสารวัฏที่ไม่ปรากฏเบื้องต้น และเบื้อง
ปลายย่อมท าให้เกิดความเบื่อหน่ายและตั้งมั่นมุ่งไปสู่ความหลุดพ้น อย่างไรก็ตาม เราจะเห็นได้ว่า 
ความรู้เกี่ยวกับสังสารวัฏนั้นได้รับการเปิดเผยในธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้าภายหลังจากท่ีพระพุทธ
องค์ทรงบรรลุโพธิญาณแล้ว และพระพุทธองค์ได้แสดงธรรมเกี่ยวกับเรื่องนี้ในหลาย ๆ ครั้งแก่พระ
สาวกในต่างเวลาและต่างสถานที่กัน เราจะไม่พบข้อความที่เกี่ยวข้องกับความน่าเบื่อหน่ายแห่ง
สังสารวัฏที่ปรากฏแก่พระองค์ในช่วงที่ยังทรงใช้ชีวิตอยู่ในพระราชวัง หรือในช่วงแรก ๆ ที่พระองค์
ทรงออกผนวชเพ่ือแสวงหาโมกขธรรม เราได้ทราบจากเรื่องเล่าในคัมภีร์ว่า การออกผนวชของ
พระองค์เกิดจากการที่ทรงพิจารณาเห็นทุกข์ คือ ความเกิด ความแก่ ความเจ็บ และความตายของ
พระองค์ และคนอ่ืน ๆ ในชาตินี้ แต่หากการมองเห็นทุกข์ของพระพุทธองค์นั้นในเชิงสัมพันธ์กับการ
บ าเพ็ญบารมมีายาวนานเพื่อตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า 

จะเห็นได้ว่าแม้ความเบื่อหน่ายในสังสารวัฏจะยังไม่ปรากฏชัดเจนแก่พระองค์ในตอนแรกแต่
การเห็นทุกข์ ความเบื่อหน่ายในทุกข์และความคิดที่ต้องการจะหลุดพ้นไปจากความทุกข์นั้น ก็มีเหตุ
ปัจจัยมาจากการบ าเพ็ญบารมีอันยาวนานนั้นเช่นกัน ในความรู้เรื่องแห่งสังสารวัฏที่ทรงน ามาตรัส
สอนนั้นได้ปรากฏชัดแก่พระองค์ในภายหลังจากการตรัสรู้ กล่าวคือ เป็นการหยั่งรู้ผ่านปุพเพนิวา



 

 

~ 102 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2567] 

สานุสสติญาณและจุตูปปาตญาณในคืนที่พระพุทธองค์ได้ตรัสรู้ แต่ความรู้แจ้งในเรื่องของสังสารวัฏ
อย่างครบถ้วนสมบูรณ์นั้นอาจจะเป็นเรื่องใหม่ส าหรับพระองค์ แต่ก็ไม่ใช่เป้าหมายที่พระพุทธองค์
ต้องการให้พระสาวกเข้าถึง พระพุทธองค์แสดงรายละเอียดในเรื่องของสังสารวัฏไว้อย่างมากมาย
เพ่ือให้ผู้ฟังนั้นได้เกิดความเบื่อหน่ายในการเวียนว่ายตายเกิดและหลุดพ้นออกไปจากความทุกข์แห่ง
สังสารวัฏในที่สุด กล่าวได้ว่า ค าสอนเรื่องภพภูมิและสังสารวัฏไม่ใช่เป้าหมาย แต่สามารถมองเห็นได้
ว่าเป็นเพียงอุบายหรือทางผ่านเพ่ือที่จะไปสู่จุดมุ่งหมายอันสูงสุดในค าสอนของพระพุทธองค์ คือ 
ความหลุดพ้นออกจากความทุกข์ในสังสารวัฏ ดังนั้น ความรู้ในเรื่องภพภูมิและสังสารวัฏนั้น จึงไม่ใช่
สาเหตุที่ท าให้เจ้าชายสิทธัตถะเสด็จออกจากพระราชวังเพ่ือไปผนวช แต่เพ่ือแสวงหาทางพ้นทุกข์ และ
ไม่ใช่วัตถุประสงค์อันเป็นแก่นค าสอนในพระพุทธศาสนาที่พระพุทธองค์ทรงประสงค์จะน าพระสาวก
ไปให้ถึงแต่อย่างใด 

 
องค์ความรู้จากการวิจัย 

การพัฒนาชีวิตอย่างถูกต้องก็คือ การท าให้ชีวิตด าเนินไปในวิถีที่ถูกต้องที่จะน าเข้าไปสู่
จุดมุ่งหมายอย่างที่กล่าวมาแล้ว วิถีชีวิตที่ถูกต้องดีงามนั้นเราเรียกกันว่า มรรค ซึ่งเป็นศัพท์เฉพาะ 
มรรค คือ วิถีชีวิตที่ถูกต้อง ดีงาม ซึ่งน าไปสู่จุดมุ่งหมายได้ มรรคนี้เป็นของคู่กันกับหลักการอีกอย่าง
หนึ่งคือ สิกขา มรรคนั้นเป็นวิถีชีวิตที่ดีงาม แต่ท าอย่างไรจะให้ชีวิตด าเนินไปในวิถีท่ีดีงามนั้นได้ ก็ต้อง
มีการฝึกฝนหรือฝึกหัด การฝึกหัดหรือฝึกฝนให้ชีวิตด าเนินไปในวิถีที่ถูกต้องดีงามนั้น ท่านเรียกว่า 
สิกขา ซึ่งเป็นภาษาบาลี ภาษาไทยเราเรียกว่า ศึกษา เพราะฉะนั้น การศึกษา ก็คือการฝึกฝนให้ชีวิต
ด าเนินไปในวิถีที่ถูกต้องดีงาม 

ด้วยเหตุนี้ ท่านจึงใช้ค าว่ามรรคคู่กับค าว่า ศึกษา ค าทั้งสองนี้มีความหมายแทบจะเป็นค า
เดียวกัน มรรคเป็นวิถีชีวิตที่ดีงามถูกต้องหรือตัวการด าเนินชีวิต ส่วนการศึกษาเป็นการท าให้เกิดการ
ด าเนินชีวิตอย่างถูกต้อง หรือการฝึกฝนคนให้เข้าสู่ วิถีชีวิตที่ถูกต้องดีงามนั่นเอง ไป ๆ มา ๆ การ
พัฒนาก็คือ การฝึกฝนนั่นเอง การพัฒนาที่ว่าท าให้เจริญนั้น เป็นความหมายอย่างหนึ่งของการฝึกฝน 
การที่จะท าให้คนเจริญขึ้นไปนั้นตามปกติเราต้องมีการฝึกฝน เพราะฉะนั้นในทางพุทธศาสนาก็เลยใช้
การฝึกฝนนี้ในความหมายอย่างเดียวกับการพัฒนา และการศึกษาหรือสิกขานี้ตัวมันเองก็แปลว่าการ
ฝึกฝน ไปๆ มาๆ การพัฒนาชีวิตก็คือ การศึกษานั่นเอง เพราะฉะนั้นการศึกษาก็คือการพัฒนาชีวิต ผล
ที่สุดในหัวข้อที่ตั้งไว้ก็เป็นเรื่องของการศึกษานี่เอง ไม่ได้ห่างไกลไปไหนเลย 

ส าหรับหลักค าสอนที่ปรากฏอยู่ในมงคลสูตรนี้ เป็นหลักการเกี่ยวกับการพัฒนาคุณภาพชีวิต
ท าให้ผู้ปฏิบัติตามประสบแต่ความโชคดี มีความเจริญก้าวหน้าในชีวิต การงาน ครอบครัว และสังคม 

การบ าเพ็ญทานตามแนวมงคลสูตรนี้ จัดได้ว่าเป็นมงคลของชีวิตได้ เพราะท าให้ผู้ให้หรือผู้
บ าเพ็ญทานสามารถพัฒนาตนเองได้ 2 ระดับ คือ 

1. ได้ชื่อว่าเป็นคนมีบุญ ก็เพราะการให้ เป็นการสร้างบุญบารมีขั้นพ้ืนฐานได้ดีที่สุดและง่าย
ที่สุด คือทาน เป็นค าสอนที่เป็นพ้ืนฐานต่อยอดไปสู่การรักษาศีลและการเจริญภาวนาได้ดียิ่งพร้อมทั้ง
ทานนี้ยังสามารถท าให้ผู้ให้เบากายและสบายใจได้เพราะไม่ถูกความโลภครอบง า เป็นชีวิตที่มีความสุข
ทั้งในโลกนี้และโลกหน้า เพราะไม่ยึดมั่นถือมั่นมาก เรียกว่าแทบจะไม่มีความกระวนกระวายหรือ
เดือดร้อนในการขวานขวายหาสิ่งของมาปรนเปรอความอยากได้อยากมีของตนเอง 

2. ได้ชื่อว่าเป็นผู้น าคน ก็เพราะการให้ เป็นหลักการในการยึดเหนี่ยวหรือยึดโยงผู้คนในสังคม
ไว้ด้วยกันอย่างแนบแน่น คือ ทุกสังคมจะเป็นปึกแผ่นได้ก็ด้วยการให้ และการให้นี้สามารถพัฒนา



 

 

~ 103 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 3 [September – December 2024] 

บุคลิกภาพของผู้ให้ ให้มีความโดดเด่นเป็นผู้น าคนได้เสมอ เพราะการให้ถือว่าเป็นสื่อแห่งการดึงดูดคน
เข้าหาผู้ให้ ตรงกันข้ามผู้รับหรือผู้ไม่ให้อะไรใครเลย ย่อมเป็นได้เพียงผู้ตามหรือไม่ ได้เป็นอะไรเลย 
เพราะผู้ไม่ให้เท่ากับเป็นการบอกว่ายังไม่พร้อมที่จะเป็นผู้น าได้นั่นเอง 

การเวียนว่ายตายเกิดตามอ านาจกรรมดี หรือกรรมชั่วที่กระท า การเวียนว่ายตายเกิดเช่นนี้ ก็
เพราะภาวะหรือผลแห่งเชื้อจากกิเลสกรรม และวิบากกรรมในด้านที่ดีและชั่ว ตามการกระท าของ
กรรมโดยมีโครงสร้างของสังสารวัฏคือ กิเลสกรรม วิบากท่ีให้สังสารวัฏนั้นนานไม่มีที่สิ้นสุดตราบเท่าที่
ยังมีกิเลสอยู่ 

กิเลสวัฏฏะ คือ การวนเวียนไปตามอ านาจของกิเลส อันได้แก่ โลภะ โทสะ โมหะ 
กัมมวัฏฏะ คือ การวนเวียนอยู่กับการกระท าของกรรม ตามอ านาจของกิเลส เพราะกิเลส

เป็นสิ่งกระตุ้นให้เกิดการกระท านั้น ๆ เรื่องสังสารวัฏจึงเป็นเรื่องส าคัญที่มนุษย์ทั้งหลายที่อยากจะพ้น
จากสังสารวัฏควรที่จะศึกษาเรื่องขององค์ประกอบของสังสารวัฏตามที่กล่าวมาแล้ว ผลกรรมที่สัตว์
ผู้กระท ากรรมไว้ไม่ว่าจะเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่วก็ย่อมส่งผลของกรรมที่สมควรแก่กรรมนั้นๆ เช่น
กรรมดีย่อมได้รับวิบากที่ดี กรรมชั่วย่อมได้รับวิบากชั่ว และไปเกิดในภพภูมิที่ดีตามอ านาจของกรรมที่
ท าไว้ผู้ที่ท ากรรมดีก็ต้องได้รับวิบากกรรมที่ดีเพราะผลกรรมที่ตนได้กระท าลงไป มีการให้ทาน รักษา
ศีล เจริญภาวนา เป็นต้น เพ่ือให้จิตใจน้อมไปในบุญกุศล ฝึกฝนอบรมบ าเพ็ญบารมี ให้เกิดมีขึ้นในขันธ
สันดาน และผู้ที่ท ากรรมไม่ดีก็ต้องได้รับวิบากที่ไม่ดีเหมือนกัน เมื่อสิ้นชีวิตก็ต้องได้รับวิบากไปเกิดใน
อบายภูมิทั้ง 4 ที่ตนได้กระท ากรรมชั่วนั้นลงไป 

ผู้มีปัญญาควรละเว้นกรรมชั่วเสีย ควรกระท าแต่กรรมดีเพราะว่ากรรมดีให้ผลเป็นความสุขท้ัง
ในโลกนี้และโลกหน้า เรื่องสังสารวัฏนี้ท าให้คนเราหายงมงายต่อการขึ้นลงของชีวิต ด าเนินชีวิตตาม
หลักธรรมมีไตรสิกขาหรือมรรคมีองค์ 8 เพ่ือที่จะบรรลุเป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา คือพระ
นิพพาน 

 
ข้อเสนอแนะ 

การศึกษาสังสารวัฏตามหลักพระพุทธศาสนา เป็นการศึกษาตามรูปแบบที่ได้น าเสนอและ 
วางกรอบในการศึกษาตามค านิยามศัพท์และขอบเขตตามวัตถุประสงค์ทั้งสามข้อ และจากที่ได้ศึกษา
มายังมีประเด่นที่ต้องศึกษาอีก ผู้ศึกษาจึงขอเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 
บุคคลที่สนใจเรื่องของสังสารวัฏ ควรอ่านคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถาพระไตรปิฎก หรือ

หนังสืออ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้องมาประกอบการศึกษาและการค้นคว้า เนื่องจากการน าเสนอในรูปแบบวิจัย
ยากต่อการเข้าใจของบุคคลทั่วไป เพราะเรื่องสังสารวัฏ สามัญลักษณะในปฏิจจสมุปบาท ของไตร
ลักษณ์กระบวนการปฏิบัติการร่วมกันแห่งไตรลักษณ์ ที่ท าให้ทุกข์ปรากฏในปฏิจจสมุปบาท ระบบการ
จัดการของไตรลักษณ์ที่เป็นปัญหาเพ่ือบรรลุธรรมในหลักอริยสัจ 4 เป็นเรื่องยากและละเอียดอ่อน
อย่างยิ่ง บางประเด็นก็ยากต่อการท าความเข้าใจอย่างถ่องแท้ได้ และควรน าความรู้ดังกล่าวมา
ประกอบการปฏิบัติทั้งในระดับชีวิตประจ าวัน และการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน โดยจะปฏิบัติตาม
หลักการปฏิบัติเพ่ือให้การบรรลุธรรมหมวดใดหมวดหนึ่งก็ได้ ซึ่งหลักการปฏิบัติเหล่านี้เป็นหลักการที่
เหมาะสมในการพัฒนากระบวนการปฏิบัติการร่วมกันแห่งปฏิจจสมุปบาท ใช้ไตรลักษณ์เป็นอุปกรณ์
การพัฒนาชีวิต มีเป้าหมายสูงสุดคือ การบรรลุธรรม เมื่อพัฒนากระบวนการปฏิบัติการร่วมกัน
แห่งปฏิจจสมุปบาท จนสามารถแก้ไขปัญหาชีวิตได้ ก็จะท าให้ความทุกข์หมดสิ้นไป ในทางปฏิบัติอาจ



 

 

~ 104 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2567] 

เป็นเรื่องยาก แต่หากสามารถปฏิบัติตามค าสั่งสอนในพระไตรปิฎก แม้ในขณะที่ยังไม่บรรลุธรรม แต่ก็
สามารถท าให้มีความเข้าใจในชีวิตและความประพฤติปฏิบัติต่อชีวิ ตได้ถูกต้อง อันจะน าไปสู่การ
แก้ปัญหาของชีวิต คือความที่จะพ้นทุกข์ให้ที่เกิดขึ้นได้ 

 
บรรณานุกรม 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539).พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2550).พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่  

11. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
จ าลอง ดิษยวณิช. (2544).จิตวิทยาของความดับทุกข์. เชียงใหม่ : กลางเวียงการพิมพ์,  
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) ป.ธ. 9. (2548).ราชบัณฑิต. พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธ 

ศาสน์ ชุดค าวัดกรุงเทพมหานคร : วัดราชโอรสาราม,  
พระเทพกิตติปัญญาคุณ (กิตติวุฒโฑ ภิกขุ).(2557).กรรมและการให้ผลของกรรม. พิมพ์ครั้งที่ 4. 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์สหธรรมิก,  
พระมหาชลัน ภูริวฑฺฒโน (ชลันรัตน์). “การวิเคราะห์วิบากกรรมของบุคคลตามที่ปรากฏ ในอรรถกถา 

ธรรม”.วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 ธันวาคม พ.ศ.2561. 
 
 
 


