
 

~ 126 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 1 [January – April 2024] 

 
ความอ่อนน้อมในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาเต๋า  

Respectfulness in Theravada Buddhism and in Taoism 
 

พระมหามงคลกานต์ ฐิตธมฺโม, 
Phramaha Mongkholkan Thitadhammo, 

พระครูปลัดสัมพิพัฒนธีราจารย์ (กิตติเชษฐ์ สิริวฑฺฒโก),  
Phra krupaladSampipatthanathiraChan (Kittiched Siriwattago) 

พระวิระชัย เมตฺตาธีโร, 
Phra Wirachai  Mettatheero, 

พระวรพนธ์ วรธมฺโม, 
Phra Woraponte Varadhammo, 

พระสุขีศม สีลเตชปุตฺติโย, 
Phra Sukheesom Silatechaputtiyo, 

นฤมล จิวัฒนาสุข 
Narumon jiwattanasuk 

E-mail : Mongkholkan1977@gmail.com, Kittiched_prem@hotmail.com, 
jiramahasuwan@gmail.com varadharmmo@gmail.com,narumonji@gmail.com 

วันที่รับบทความ (Received) : 9 มีนาคม 2567 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 8 เมษายน 2567 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 8 เมษายน 2567 
 

บทคัดย่อ 
 งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการคือ (1) เพ่ือศึกษาค าสอนเรื่องความอ่อนน้อมใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท (2) เพ่ือศึกษาค าสอนเรื่องความอ่อนน้อมของศาสนาเต๋า (3) เพ่ือศึกษา
เปรียบเทียบความเหมือนความต่างเรื่องความอ่อนน้อมของพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาเต๋า 
ผลการวิจัยพบว่า 
 ความอ่อนน้อมในพระพุทธศาสนาเถรวาท เกิดจากการเรียนรู้ประเพณีวัฒนธรรมอย่าง
ถูกต้องเป็นพ้ืนฐานก่อนเพ่ือ สร้างความอ่อนน้อมให้เกิดขึ้นในครอบครัวและสังคม ด้วยการกระท า
ความอ่อนน้อมให้เข้าถึงความจริงแท้ของชีวิต 
 ความอ่อนน้อมของศาสนาเต๋าสอนให้เกิดความส านึก เข้าใจความอ่อนน้อมที่เกิดจากการ
ฝึกฝน อบรมให้เรียนรู้ธรรมชาติของชีวิต ของสังคม ของสิ่งแวดล้อม มีความเมตตารู้จักพอ เช่น ความ
อ่อนของน้ า น้ าใช้หล่อเลี้ยงชีวิต แต่น้ าท าให้หินกร่อนได้ 
 เปรียบเทียบความเหมือนและความต่าง เหมือนกันโดยเนื้อหา ต่างกันที่ ความอ่อนน้อม
พุทธศาสนามีชาดก มีพระสูตรรองรับ มีแนวคิด มีบทบาทหน้าที่ วิธีปฏิบัติ และมีเป้าหมายอย่างเป็น
ระบบชัดเจน เข้าใจง่าย ศาสนาเต๋าเน้นสอนให้อ่อนน้อมต่อธรรมชาติ ความรู้สึกดี ส านึกดีจะเกิดเอง มี
ความอ่อนน้อมโดยธรรมชาติเมื่อเริ่มเรียนรู้ ฝึกฝนตนให้คล้อยตาม 

mailto:jiramahasuwan@gmail.com
mailto:narumonji@gmail.com


 

 

~ 127 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 1 [January – April 2024] 

 
ค าส าคัญ: ความอ่อนน้อม, ธรรมชาติ, ศาสนาเต๋า, 
 
ADSTRACT  

The research has three objectives  1)  to study the teaching about the 
respectfulness in Theravada Buddhism,  (2)  to study the teaching about the 
respectfulness in Taoism,  (3)  to study the comparison of the respectfulness in 
Theravada Buddhism and in Taoism. 

The research results pointed out that the respectfulness in Therevada 
Buddhism is based on right learning of the culture and tradition, then causing the 
respectfulness in family and society, indicating the reality of life.  

The respectfulness in Taoism teaches the realization and understanding of 
the respectfulness created by training and learning the nature of life, the society, 
environment, sympathy just like the softness of water which cultivates lives but can 
erode the stone.   

By comparing the similarity and difference of the respectfulness in Theravada 
Buddhism and in Taoism, it is similar in meaning but different in that the 
respectfulness in Theravada Buddhism is testified by stories and suttas, has  ideas, 
theories, roles, functions, practices and systematic aims and is easy to understand 
whereas Taoism emphasizes the respectfulness to the nature and then good feeling 
and understanding will automatically occur. There will naturally be respectfulness at 
the beginning of training accordingly. 
Keywords:  Humility,  Nature,  Taoism 
 
บทน า 
 มนุษย์ต่างก็แสวงหาสิ่งที่ตนเองต้องการ นอกเหนือจาก ปัจจัย 4 ได้แก่ อาหาร เครื่องนุ่งห่ม 
ที่อยู่อาศัยและยารักษาโรค อันเป็นความจ าเป็นพ้ืนฐาน แต่ด้วยความเจริญทางด้านวัตถุมากข้ึนท าให้
ความเจริญในทางด้านจิตใจน้อยลง ท าให้สังคมไทยในอดีตที่เคยเป็นสังคมเกษตรกรรมตามแบบ
ธรรมชาติอิงอาศัยระบบนิเวศน์ การด าเนินชีวิตของประชากรส่วนใหญ่มีความผูกพันกับธรรมชาติ ไม่มี
ปัญหาในเรื่องความอ่อนน้อมในมนุษย์ต่อมนุษย์ด้วยกัน มีความผูกพันกันเหมือนญาติ ไม่มีปัญหาใน
เรื่องชนชั้นวรรณะ เช่น ให้ความเคารพซึ่งกันและกัน ความมีสัมมาคารวะ ความเอ้ือเฟ้ือ ความใส่ใจ
มองเห็นความส าคัญของสิ่งนั้น ๆ ให้ถูกต้องเหมาะสม เมื่อสังคมเปลี่ยนแปลงไปความโลภเกิดในจิตใจ
มนุษย์ ผลที่ได้ตามมาคือคนไม่ค านึงถึงความอ่อนน้อมถ่อมตนสิ่งที่มากับสังคมยุคนี้คือ เทคโนโลยีที่
ทันสมัย เช่น เฟชบุ๊ค ทวิตเตอร์ และไลน์ เป็นที่นิยมในกลุ่มแรงงานและวัยรุ่น ท าให้ธุรกิจสื่อและ
เศรษฐกิจต่าง ๆ โตขึ้น (พระราชวรเมธี 2559 : 20 18) มันมีสิ่งที่ไม่น่าปรารถนาตามมาด้วยคือความ
ลบหลู่ ดูหมิ่น เหยียดหยามความเอาเปรียบ ไม่ใส่ใจในความส าคัญของสิ่งอื่น ๆ ท าให้ความเบียดเบียน
กันเกิดมากขึ้นปัญหาสังคมที่เกิดขึ้นจากเหตุการณ์ต่าง ๆ ท าให้มองเห็นว่าในสังคมมนุษย์ยุคปัจจุบัน 
ขาดเมตตาธรรมและขาดความอ่อนน้อมถ่อมตนก่อให้เกิดปัญหาต่าง ๆ เช่น เมื่อมีสิ่งที่ขัดผลประโยชน์



 

 

~ 128 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2567] 

เกิดขึ้น ก็ใช้ความรุนแรงทางกายและวาจาเป็นเครื่องมือในการแก้ปัญหา จึงต้องท าสงคราม (war) 
เพ่ือแย่งชิงอ านาจ เพราะว่าใจของแต่ละคนปราศจากคุณธรรมส านึกในความอ่อนน้อม ในสังคม
ปัจจุบันปรากฏเป็นข่าวอยู่เสมอว่าคนที่เป็น บิดา มารดาและบุตรธิดา สามีภรรยา พ่ีน้องเครือญาติ
กันเองทะเลาะกันเพียงเพ่ือแย่งสิ่งที่ตนต้องการมาจากอีกฝ่ายหนึ่งประเทศไทยของเราอันได้ชื่อว่าเป็น 
"สยามเมืองยิ้ม" เมื่อไม่นานมาทั้งในชนบทและในเมือง มีน้ าดื่มใส่ตุ่มดินไว้หน้าบ้านส าหรับผู้เดินทาง 
มีอาหารแบ่งปันกันกับเพ่ือนบ้านใกล้เคียง หากเดินทางไกลยังไม่ถึงจุดหมายก็อาศัยนอนศาลาวัด ไม่
ต้องนอนโรงแรม ตอนเข้าใส่บาตรก่อนกินข้าว เวลาเดินฆราวาสพบเจอพระสงฆ์ในระหว่างทาง จะนั่ง 
ยืน หรือหลบทางให้ด้วยความอ่อนน้อม เป็นต้น เราจะหันกลับมาพิจารณาดูว่า ถ้าความอ่อนน้อม
เกิดขึ้นจะดีอย่างไร ความอ่อนน้อมนั้นมีทั้งที่ต้องแสดงออกให้รู้ว่านี้คือการแสดงความอ่อนน้อม เช่น 
ขนบธรรมเนียมของไทยเมื่อไปในที่ใด ๆ ก็ รู้จัก “ไปลามาไหว้” แสดงความอ่อนน้อมต่อผู้ใหญ่ หรือใน
บางโอกาสเราอาจไม่ต้องแสดงออกทางกาย เช่น การแสดงความอ่อนน้อมโดยไม่ตีเสมอลบหลู่
คุณท่าน เป็นต้น ในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้า ทรงตั้ง สังคมสงฆ์ขึ้น เพ่ือให้เป็นแบบอย่างของสังคม
ทั้งในส่วนสังคมสงฆ์และสังคมผู้ครองเรือน ในสังคมสงฆ์นั้น ทรงสอนสาวกให้แสดงความเคารพกัน
ตามล าดับพรรษา คือผู้ที่บวชเข้ามาในพระธรรมวินัย ก่อนจะได้รับความเคารพจากผู้ที่บวชภายหลัง 
ภิกษุผู้อ่อนกว่า พึงเรียก ภิกษุผู้แก่กว่า “ภันเต” หรือ "อายสมา" ก็ได้ (วิ.ม. (บาลี) 4/64-67/57-69, 
วิ.ม. (ไทย) 4/64-67/82-92) 
 ยังมีค าสอนเกี่ยวข้องกับความอ่อนน้อมมากมาย ดังปรากฏในพระสูตรต่าง ๆ เช่นในมงคล
สูตรที่ว่า “ความเคารพและความอ่อนน้อม เป็นมงคลอันสูงสุด”(ขุ.ขุ. (บาลี) 25/9/4, ขุ.ขุ. (ไทย) 
25/9/8. คารวโว จ นิวาโต) 
 โดยเป็นการแสดงถึงความอ่อนน้อมท่ีประกอบด้วยคุณลักษณะ 3 ประการ คือ 
 1) มีกิริยาที่อ่อนน้อม 
 2) มีวาจาที่อ่อนหวาน 
 3) มีจิตใจที่อ่อนโยน 
 ความเคารพเป็นหลักธรรมส าคัญประการหนึ่งพระพุทธเจ้าตรัสว่า เป็นมงคลอันสูงสุด 
พ้ืนฐานส าคัญของความเคารพ ได้แก่ ศีลหรือวินัยอันเป็นข้อวัตรปฏิบัติเพ่ือความเป็นระเบียบ
เรียบร้อย ของคนในสังคม และพึงศึกษาให้ครบกระบวนการของการศึกษาตามหลักพระพุทธศาสนา 
คือ ไตรสิกขา ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา หลักการทั้ง 3 ประการนี้ ช่วยเสริมสร้างให้คนมีหลักครอง
ใจ และมีวินัยยิ่งขึ้นส่งผลให้เกิดความอ่อนน้อมในตัวบุคคลและสิ่งต่าง ๆ โดยการมองเห็นและ
ตระหนักถึง คุณค่าที่มีอยู่ในตัวบุคคลและสิ่งต่าง ๆ เหล่านั้น นอกจากนี้แล้ว ศรัทธา ได้แก่ ความเชื่อ
และความ เลื่อมใส ก็เป็นส่วนหนึ่งที่ก่อให้เกิดความอ่อนน้อม แต่ศรัทธาที่ดีนั้น ต้องเป็นศรัทธาที่มี
ปัญญาเป็น เครื่องก ากับ จึงจะเป็นศรัทธาที่ถูกต้องแท้จริง (พระมหาหมวด สกฺกธมฺโม (โฉมศรี) 2547) 
 หลักธรรมที่ส่งเสริมความอ่อนน้อม ได้แก่ สาราณียธรรม คือ ธรรมเป็นที่ตั้งแห่งความ ระลึก
ถึงกัน ท าให้มีความเคารพกัน ช่วยเหลือกัน และสามัคคีพร้อมเพรียงกันและอปริหานิยธรรม คือ ธรรม
ไม่เป็นที่ตั้งแห่งความเสื่อม ช่วงเสริมสร้างให้มีความเคารพกันตามล าดับผู้ใหญ่ผู้น้อย สอนให้รู้จัก
เคารพผู้หลักผู้ใหญ่ ท าให้เป็นคนอ่อนน้อม และมีสัมมาคารวะมารยาทไทย เช่น การกราบ การไหว้ 
ได้รับอิทธิพลมาจากพระพุทธศาสนา แสดงให้เห็นว่าคนไทยมีสัมมาคารวะมีความอ่อนน้อม นับตั้งแต่
อดีตเป็นต้นมา ในพระพุทธศาสนาแม้การที่ผู้มีศรัทธาเข้ามาขออุปสมบทด้วยความ อ่อนน้อมแล้ว 
พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้ได้รับการบรรพชาเป็นสามเณรก่อน หรือมาจากศาสนาอ่ืนก็ต้องก็ต้องมี 



 

 

~ 129 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 1 [January – April 2024] 

การประพฤติ ติตถิยปริวาสก่อนเพ่ือขออุปสมบทเป็นภิกษุ ดังเช่นเรื่องของสามเณรวาเสฏฐะ และ 
สามเณรภารทวาชะ เป็นต้น (ที.ปา.อ. 1/111/45) แต่ในปัจจุบันสภาพสังคม ได้เปลี่ยนแปลงไปเป็น
สังคมวัตถุนิยมและ บริโภคนิยม ท าให้เรื่องความเคารพกันอย่างที่เคยปฏิบัติมา เริ่มมีทีท่าว่าจะลด
น้อยถอยลง เช่น ลูกไม่ เคารพพ่อแม่ พ่ีน้องไม่รักกัน เพราะฉะนั้น หากบุคคลทุกฝ่ายในสังคม ได้
ศึกษาหลักการเกี่ยวกับความ อ่อนน้อม รู้ความหมาย คุณค่าของความอ่อนน้อม ประโยชน์และโทษที่
จะได้รับ จากการปฏิบัติสามารถน าหลักการเหล่านั้นมาประยุกต์ใช้ในสังคมชีวิตประจ าวัน ย่อมมีส่วน
ช่วยแก้ปัญหาชีวิต อันจะ ส่งผลให้สังคมมีความเจริญก้าวหน้าและผาสุกมั่นคงสืบต่อไป  
 เสขิยวัตรบรรทัดฐานของการมีความอ่อนน้อม สังคมสงฆ์เป็นสังคมใหญ่มีระเบียบแบบแผน 
ได้แก่ พระธรรมวินัย ที่พระพุทธองค์ทรงบัญญัติ ไว้ให้ยึดถือปฏิบัติตามกุลบุตร ที่มาบวชใน 
พระพุทธศาสนา ต่างก็มาจาก ต่างทิศ ต่างตระกูลและต่างความคิดเห็น เมื่อมาอยู่รวมกันจ าเป็นต้อง 
มีกฎเกณฑ์ ให้ถือปฏิบัติ ได้แก่ การถือนิสสัยหมายความว่า ก่อนเคยประพฤติปฏิบัติแบบใด แต่เมื่อ 
มาอยู่รวมกันเข้าแล้ว การประพฤติปฏิบัติ ต้องเป็นไปในทิศทางเดียวกัน โดยยึดถือปฏิบัติตามค าสั่ง 
สอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเป็นหลัก 
 สังคมอินเดียในสมัยก่อนพุทธกาลและแม้ในสมัยพุทธกาลตกอยู่ในอิทธิพลของศาสนา 
พราหมณ์ซึ่งเป็นศาสนาชนชั้นปกครองที่เรียกตนเองว่าอารยัน ได้ตั้งขึ้นและใช้เป็นเครื่องมือในการ 
ปกครอง ทั้งนี้โดยศาสนาพราหมณ์สอนไว้ว่า ชีวิตของมนุษย์ขึ้นอยู่กับพรหมลิขิตคือเมื่อพระพรหม  ผู้
ยิ่งใหญ่ได้ทรงลิขิตให้ผู้ใดเกิดในวรรณะโตแล้ว ผู้นั้นจะต้องอยู่ในวรรณะนั้นไปจนตลอดชีวิต จะ
เปลี่ยนเป็นวรรณะอ่ืนไม่ได้และเรียกชาวพ้ืนเมืองเต็มที่ตนปกครองว่า มิลักขะ คือเป็น อนารยชน 
(พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตโต) 2532 : 359-160) 
 ความอ่อนน้อมนั้น เป็นเหตุแห่งความเจริญและความสามัคคีพร้อมเพรียงกันหากอยู่กันอย่าง
ไม่มีล าดับชั้นไม่รู้จัก ภันเต อาวุโส หา ความสงบ ความผาสุขความเจริญได้ยาก  
 ดังเรื่องสัตว์ 3 สหาย พระพุทธองค์ทรงแสดงเรื่องนี้แก่ภิกษุทั้งหลายว่า ภิกษุทั้งหลายในอดีต
กาล มีสัตว์ 3 สหายคือ นกกระทา ลิงและช้าง พลายอาศัยอยู่ที่ต้นไทรในป่าหิมพานต์ ครั้งแรกสัตว์ 
ทั้งสามอยู่อย่างไม่เคารพกัน วางตัวไม่เหมาะสมเพราะไม่รู้ว่าใครเกิดก่อนหลัง สับสนกันไปมา  อยู่มา
วันหนึ่ง ทั้งหมดได้ปรึกษากันว่า นี่พวกเรา ท าอย่างไรจึงจะรู้ได้ว่าพวกเรา 3 สหาย ผู้ใดคือ ผู้สูงวัยกว่า
กันจะได้สักการะเคารพนับถือบูชาและเชื่อฟังผู้นั้นจากนั้นก็ถามกันและกันว่าสหายทั้งหลาย พวกท่าน
รู้จักต้นไทรนี้ ตั้งแต่มันโตได้แค่ไหน 
 ช้างตอบว่าเมื่อครั้งเรายังเล็กอยู่ เราเคยเดินคร่อมต้นไทรต้นนี้ ยอดไทรพอระท้องของเรา เรา
จ าเรื่องเก่านี้ได ้
 ลิงตอบว่าเมื่อเรายังเล็กเราเคยนั่งบนพ้ืนดิน เคี้ยวกินยอดไทรต้นนี้ เราจ าเรื่องเก่านี้ได้ ส่วน
นกกระทาตอบว่า เพ่ือนทั้งหลาย ที่โน้นมีตนไทรใหญ่ เรากินผลของต้นไทรนั้นแล้วได้ถ่ายมูลไว้ที่นี้ 
ไทรต้นนี้เกิดจากผลของต้นไทรนั้น ดังนั้น เราจึงเป็นผู้ใหญ่โดยชาติก าเนิด ลิงและช้างพลายจึงได้ 
กล่าวกับนกกระทาว่า บรรดาเราทั้งหลาย ท่านคือผู้ใหญ่กว่าโดยชาติก าเนิด เราทั้ง 2 จะสักการะ 
เคารพ นับถือ บูชาและเชื่อฟังท่าน 
 จากนั้น นกกระทาได้ให้ลิงกับช้างพลาย สมาทานศีล 5 และตนเองก็รักษาศีล 5 ด้วย ทั้งหมด
จึงอยู่กันอย่างความสุข (ขุ.ชา. (ไทย) 27/7/15) นรชนเหล่าใดฉลาดในธรรมประพฤติอ่อนน้อมต่อบุคล
ผู้เจริญ (ขุ.ชา.อ. (ไทย) 1/37/301) ทั้งหลาย นรชนเหล่านั้นเป็นผู้ได้รับการสรรเสริญในปัจจุบันและมี
สุคติภพในเบื้องหน้า 



 

 

~ 130 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2567] 

 ความอ่อนน้อมต้องสมบูรณ์พร้อมด้วยกาย วาจา และใจในพระสูตรเถรวาทยังได้กล่าวถึง 
อานิสงส์ของความอ่อนน้อมต่อผู้ใหญ่ไว้ว่า “ธรรมทั้ง 4 ประการ คือ อายุ วรรณะ สุขะ พละ ย่อม 
เจริญแก่บุคคลผู้มีปกติอ่อนน้อมต่อผู้ใหญ่เป็นนิตย์” (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/58/83) 
 พระพุทธศาสนาให้ความใส่ใจในความรู้จักประพฤติอ่อนน้อมถ่อมตนโดยต้องค านึงถึง ความ
เป็นผู้เจริญด้วย คุณวุฒิ วัยวุฒิ ชาติวุฒิ นั่นเอง 
 นาคีมีพิษเพียง สุริโย 
 เลื้อยบ่ท าเดโช แช่มช้า 
 พิษน้อยหยิ่งยโส แมลงป่อง 
 ชูแต่ทางเองอ้า อวดอ้างฤทธิ์ฯ(สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอกรมพระยาเดชาดิศร 2560) 
 ในส่วนของศาสนาเต๋า ท่านปรมาจารย์เล่าจื้อ (lao-Tzu) ได้พยายามปลูกฝังความอ่อนน้อม
ให้สานุศิษย์และมนุษยชาติ ซึ่งปรากฏอยู่ในคัมภีร์ “เต๋าเต๋อจิง” และเป็นส่วนหนึ่งที่ใช้ในการฝึกอบรม
พัฒนาจิตใจในการท างานตามแนวปรัชญาของท่านเล่าจื้อ มีหลักธรรมเรื่องความอ่อนน้อมอยู่ด้วย
หลายข้อ เช่น “ไม่เย่อหยิ่งจองหอง มีความอ่อนน้อม ให้เกียรติซึ่งกันและกัน ไม่ยกตนข่มท่าน ไม่
อวดอ้างฝีมือ” เป็นต้น ปรัชญาของท่านเล่าจื้อได้ครอบคลุมสัตว์ทั้งหลายความรอบรู้ ความสามารถ
บังคับตนเองการท าใจให้เป็นสมาธิ (พจนา จันทรสันติ,2559) หลักจริยศาสตร์เต๋า “เต๋าเต๋อจิง” ได้ย้ า
ถึงความสงบ ง่าย อ่อนโยน การพบกันระหว่างขงจื้อกับเล่าจื้อ เกิดขึ้นเมื่อขงจื้อมีอายุประมาณ 35 ปี 
ขณะนั้นขงจื้อเริ่มมีชื่อเสียงในฐานะปราชญ์หนุ่มใหญ่ที่ปราดเปรื่อง และได้ตั้งส านักเปิดรับลูกศิษย์ 
เพ่ือเล่าเรียนวิชาทั้งทางด้านปรัชญาความคิดและการใช้อาวุธ ดังเช่น การยิงธนู มีลูกศิษย์มากมาย ทั้ง
จากคนมีฐานะต่ าต้อยทางสังคมที่มาจากชนบท และบุตรหลานขุนนางกับคนมีฐานะในเมือง ส่วน
เล่าจื้อมีชื่อเสียงขจรไปไกลกว่าขงจื้อ ในฐานะเป็นปราชญ์ผู้นิยมวิถีแห่งธรรมชาติ หลังจากที่ได้สละ
ต าแหน่งงานราชการระดับสูงอย่างไม่หวนคืนกลับ ขงจื้อ เป็นคนใฝ่รู้ ถึงแม้จะมีฐานะเป็นอาจารย์ 
เจ้าของส านักมีลูกศิษย์มากมาย แต่ก็ยังใฝ่หาความรู้เพ่ิมเติมอยู่ เสมอ และวันหนึ่งก็ออกเดินทางจาก
ส านักไปเสาะแสวงหาเล่าจื้อ ที่อยู่ต่างเมืองแสนไกล แล้วก็ได้พบ เมื่อขงจื้อพบกับเล่าจื้อ ขงจื้อก็แสดง
ความนอบน้อมในฐานะผู้มีอาวุโสน้อยกว่า บอกเล่าจื้อว่าเดินทางมาหาเพราะอยากเรียนรู้จากเล่าจื้อ 
เล่าจื้อต้อนรับขงจื้อ ชื่นชมในความอ่อนน้อมของขงจื้อ แต่บอกขงจื้อว่า ยินดีต้อนรับขงจื้อ และชี้แนะ
บางอย่างแก่ขงจื้อ ถึงแม้เล่าจื้อจะไม่ได้สนทนากับขงจื้อในช่วงเวลาประมาณ 30 วันนั้น เล่าจื้อก็
เข้าถึงวิถีแนวคิดของขงจื้ออย่างลึกซึ้ง ซึ่งส่วนหนึ่งมาจากลูกศิษย์ของเล่าจื้อผู้ได้รับมอบหมาย ให้อยู่
กับขงจื้อ เป็นผู้น าทางขงจื้อไปศึกษาด้วยตนเอง และก็จึงได้รับทราบความคิดของขงจื้ออย่างดี ขงจื้อ
ได้พบกับเล่าจื้ออีกครั้งก็เมื่อ เล่าจื้อได้เห็นแล้วว่า ขงจื้อได้เรียนรู้สิ่งที่ขงจื้อปรารถนาแล้ว และจึงถึง
เวลาที่ขงจื้อจะเดินทางกลับไปยังเมืองที่ขงจื้ออยู่ ในการพบกันของขงจื้อกับเล่าจื้อเป็นครั้งสุดท้าย 
ขงจื้อบอกเล่าจื้อว่า เข้าใจในวิธีการสอนของเล่าจื้อและขงจื้อก็ได้เรียนรู้สิ่งต่าง ๆ มากมาย เล่าจื้อ 
บอกว่า มีคนมากมายมาขอเรียนรู้กับเล่าจื้อ แต่ส่วนใหญ่ก็ผิดหวัง เพราะไม่ได้เรียนรู้กับเล่าจื้อโดยตรง
และจึงละทิ้งความตั้งใจไป มีแต่ขงจื้อที่มีความมุ่งมั่นและไฝ่รู้อย่างแท้จริง อย่างไรก็ตาม เล่าจื้อก็เข้าใจ
หลักคิดของขงจื้อ ในเรื่องการแก้ปัญหาของสังคมมนุษย์ ให้เกียรติ ในความยึดมั่นในหลักคิดของขงจื้อ 
แต่ในขณะเดียวกันก็ได้ให้ข้อคิดในฐานะเป็นผู้อาวุโสกว่าแก่ขงจื้อ สองปราชญ์แห่ง อารยะธรรม
ตะวันออก ขงจื้อเปรียบเล่าจื้อว่าเหมือนมังกร มีความอ่อนน้อมในทุกสถานที่เสมอ (ชัยวัฒน์ คุประต
กุล, โพสต์ Today-แมกกาซีน, (8/6/59) 



 

 

~ 131 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 1 [January – April 2024] 

 จากที่กล่าวมาข้างต้นนั้น จะเห็นได้ว่าทั้งในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาเต๋าให้ 
ความส าคัญต่อ “ความอ่อนน้อม” ดังนั้นผู้วิจัยจึงน ามาศึกษาเปรียบเทียบในประเด็นต่อไปนี้ คือ 
นิยาม ความหมาย บทบาทหน้าที่ วิธีปฏิบัติและเป้าหมาย ว่ามีความเหมือนและความแตกต่างกัน
อย่างไร 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1 เพ่ือศึกษาค าสอนเรื่องความอ่อนน้อมในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 2 เพ่ือศึกษาค าสอนเรื่องความอ่อนน้อมในศาสนาเต๋า 
 3 เพ่ือศึกษาเปรียบเทียบความอ่อนน้อมของพระพุทธศาสนากับศาสนาเต๋า 
 
ขอบเขตการวิจัย 
 การศึกษาวิจัยครั้งนี้ เป็นการศึกษาเชิงเปรียบเทียบค าสอนเรื่อง “ความอ่อนน้อม" ของ 
พระพุทธศาสนาเถรวาทกับ "ความอ่อนน้อม" ของศาสนาเต๋าโดยเน้นการศึกษาค้นคว้าทางเอกสาร 
(Documentary research) ในประเด็นเกี่ยวกับความหมาย บทบาทหน้าที วิธีปฏิบัติและเป้าหมายที่ 
ปรากฏอยู่ในคัมภีร์ของศาสนาทั้งสองและเอกสารงานนิพนธ์อ่ืน ๆ ตลอดถึงงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
ทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง  
 ก. เอกสารที่เกี่ยวข้อง 
 ความอ่อนน้อม สรุปความว่า ท่านสอนให้มีการอ่อนน้อมเพราะคนเราถ้ามีการอ่อนน้อมแล้ว 
ก็จะน ามาซึ่งก าลัง อันมหาศาลเพราะปกติ ความอ่อนน้อมนั้นไม่ใช่หมายความว่าอ่อนแอ มีสุภาษิตที่ 
ปู่ ย่า ตา ยาย ท่านสอนกันมาว่า “จงมีความอ่อนโยนแต่อย่าอ่อนแอ จงแข็งแรงแต่อย่าแข็งกระด้าง" 
แข็งแรงกับแข็ง กระด้างมันก็ไม่เหมือนกัน การอ่อนน้อมนี้มิได้หมายความว่าเราเป็นคนอ่อนแอ แต่ว่า
เป็นคนที่อ่อน น้อมคนที่มีความอ่อนน้อมจะไปที่ไหน ย่อมเป็นที่เคารพรักใคร่นับถือของคนทั่วไป 
พระพุทธเจ้าก็ทรง ถือว่าความเคารพนบนอบ หรือความอ่อนน้อมนั้นเป็นมงคลอันสูงสุดของชี วิต
ประการหนึ่ง (จ านงค์ ทองประเสริฐ ราชบัณฑิต,2558 7) 
 ความอ่อนน้อมว่า สิ่ง ทั้งหลายเจริญเติบโตขึ้นด้วยน้ า แต่น้ าไม่พยายามเลื่อนตัวเองขึ้นไปใน
ระดับสูง น้ ากลับพอใจอยู่ในที่ต่ า (ด้วยความอ่อนน้อม) นี่แหละคือธรรมชาติของเต๋า ชีวิตที่เป็นไป
อย่างง่าย ๆ ถูกๆ ไม่อัครฐาน ใหญ่โต ไม่มีการแก่งแย่ง แข่งเด่น แข่งดี ปล่อยให้เป็นตามวิวัฒนาการ
ของธรรมชาติ ไม่มีการดิ้นรน เพื่อแสวงหาต าแหน่งแห่งที่ให้เกิดอ านาจแก่ตน ท าประโยชน์ผู้อ่ืนโดยไม่
หวังผลตอบแทน คือชีวิตที่มี ความสุขสูงสุด ตามทรรศนะของท่านเล่าจื้อ (เสฐียร พันธรังสี ราช
บัณฑิต,2534 : 228) 
 ความอ่อนน้อมว่า “การฝึกท่ีจะมีชีวิตของเราอย่าง คนที่จะเห็นว่า เราจะก้าวไปที่ไหนก็ได้ ถ้า
เราอ่อนน้อมประตูนี้จะเปิดรับเรา อันนั้นเป็นการกระท า ของเรา เวลาที่ท่านไปที่ไหนก็ตาม ท่านต้องรู้
ว่า ทุกคนจะยินดีพอใจที่จะต้อนรับ คนที่รู้จัก กิริยามารยาทในการที่จะท าให้รู้สึกพอใจ ในการที่จะคบ
ค้าสมาคมกับเรา แล้วความอ่อนน้อมจะเป็น คุณธรรมของเราที่จะท าให้ทุกคนเปิดประตูรับเรา เป็น
บุญที่ท่านควรจะกระท า เป็นสิ่งที่ท่านสามารถ ท าได้โดยไม่ต้องใช้เงินทองเลย การที่เราจะรู้จักฝึกฝน
ให้ กายของเรา วาจาของเราอ่อนน้อม เป็น พ้ืนฐานของการใช้ชีวิตในการที่จะถักทอไปกับผู้อ่ืนนั้น เรา
จะต้องรู้ว่า ความกระด้าง ความอหังการ จะได้รับการปฏิเสธ แต่ความอ่อนโยนและอ่อนน้อมนั้น จะ
เป็นประตูเปิดทางของเรา ขอให้ท่านก้าว เดินไปในชีวิตของท่านอย่างคนที่อ่อนน้อมพร้อมกับ ความรู้ 



 

 

~ 132 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2567] 

ตื่น และเบิกบาน อ่อนน้อม เพราะ เคารพการท างานของคนทุกคน มองเห็นคนทุกคนมีคุณค่า เพราะ
การท างานของเขา เราอ่อนน้อมกันเพราะการท าหน้าที่ ความอ่อนน้อมของเราจึงเป็นความแข็งแรงใน
จิตวิญญาณของเราเป็นความม่ันคง ความอ่อนน้อม จึงเป็นความอาจหาญอย่างหนึ่ง เป็นบุญของเราที่
พึงกระท าความอ่อนน้อม ขอให้มีความสุขท่ีได้อ่อนน้อม เพ่ิมความสุขอย่างนี้ท าให้แข็งแรงทั้งกายและ
ใจ ในชีวิตประจ าวัน” (เสถียรธรรมสถาน,2559) 
 แนวคิดของเต่าสรุปว่า หากผู้ปกครองไม่เจตนา  ยกย่องผู้ปรีชาสามารถประชาชนก็จะไม่
แก่งแย่งลาภยศ หากผู้ปกครองไม่แสวงหาสิ่งล้ าค่าหายาก ประชาชนก็จะไม่คิดพิสมัย ความฟุ้งเ ฟ้อ
เห่อเหิม จนกลายเป็นโจร ดังนั้นวัตถุประสงค์ในการปกครองประเทศอย่างอริยบุคคล คือ ใช้ความ
อ่อนน้อมท าให้ประชาชนอ่อนน้อมคล้อยตาม (กลิ่นสุคนธ์ อริยฉัตรกุล,2546) 
 เต๋าต้องการให้มนุษย์น าคัมภีร์ “เต๋าเต๋อจิง” ของ ท่านเล่าจื้อ มาศึกษาและปฏิบัติใน
ชีวิตประจ าวัน จนกว่าจะเข้าถึงเต่าได้ในที่สุด ซึ่งจะต้องเริ่มเป็นผู้กระท าตนเป็นผู้มี “คุณธรรม” คือ 
“เด็ก” หมายถึงค าสอนที่มีการอบรมบ่มนิสัย ให้เป็นผู้มีคุณธรรมต่อตนเองและผู้อ่ืน “เต๋า” นั้น 
เมื่อใดที่มนุษย์ไม่รู้จัก “เต๋า” และไม่เห็น ความส าคัญของ “เต๋า” เมื่อนั้น มนุษย์ก็จะถูกสอนให้ท า
ความดี เมื่อใด มนุษย์ย่อหย่อนต่อการท า ความดี เมื่อนั้น ก็จะถูกสอนให้มีเมตตากรุณา (เจือจันทร์ 
อัชพรรณ,2556) 
 สรุป ประโยชน์ของความอ่อนน้อมนั้นเป็นสิ่งที่มีอยู่จริงในมวลมนุษย์ชาติ ความส าคัญจึง อยู่
ที่การศึกษาของมนุษยชาติ หากศึกษาเรียนรู้เข้าใจแนวคิดทฤษฎีของความอ่อนน้อม และสามารถ 
ควบคุมความประพฤติ มีความส านึกในความอ่อนน้อม ว่าเป็นความดี มีความรู้สึกที่ดีเกิดขึ้นในตน 
ก่อนที่จะท าบทบาทหน้าที่ และปฏิบัติตามค าสอน ในเรื่องความอ่อนน้อมนั้น ให้เข้าสู่เป้าหมายได้ 
ย่อมเกิดผลดีต่อครอบครัวและสังคม สร้างสรรค์ มิตรภาพ สันติภาพ ภราดรภาพ ให้เกิดขึ้นได้ในสังคม 
 หลักสัปปุริสธรรมสรุปว่า ผู้ท างานร่วมกันต้องมีคุณธรรมและความอ่อนน้อม งานนั้นจึง จะ
ส าเร็จผลอย่างมีประสิทธิภาพ พุทธศาสนาเถรวาท พบว่า การพัฒนาต้องเริ่มตั้งแต่เยาว์วัย โดย การ
ส่งเสริมพัฒนาการที่ดีในทุกด้านให้แก่เด็ก ๆ ทั้งด้านร่างกายและจิตใจ จากนั้นพัฒนาตามหลัก 
ไตรสิกขา กรรมฐาน อิทธิบาท 4 และคุณธรรมอ่ืน ๆ เชื่อมโยงกับ จริยธรรม ภูมิธรรม จริตนิสัย 
(นพรัตน์ พัฒนสัญญา,2543) 
 ได้ศึกษา พุทธธรรมกับภาวะผู้น าที่พึงประสงค์ เฉพาะกรณีก านัน ผู้ใหญ่บ้าน จังหวัด
นครศรีธรรมราช คุณลักษณะของผู้น าคือบุคคลใดก็ตามที่มีอิทธิพลเหนือคนอ่ืน มีปฏิสัมพันธ์กับกลุ่ม
ระหว่างท างานด้วยความอ่อนน้อม กิจการของกลุ่มด าเนินไปส าเร็จตามเป้าหมาย (สุรศักดิ์ ม่วงทอง
,2543) 
 จะเห็นได้ว่า พระพุทธศาสนา กล่าวถึง ความอ่อนน้อม ว่าเป็นเรื่องที่สามารถน าไปประพฤติ
ปฏิบัติได้คนที่ท าได้ ฝึกได้ ก็เป็นคนดี มีความอ่อน เป็นมงคลสูงสุดประการหนึ่ง ศาสนาเต๋ากล่าวถึง
ความอ่อนน้อม ว่าเป็นไปโดยธรรมชาติ คนที่ชอบการอ่อนน้อมเป็นบุคลิก (characteristic) ส่วนคนที่
แข็งกระด้างก็เป็นเช่นคนนั้นเอง ถ้าหาก ไม่ฝึกฝน ให้เป็นไปตามธรรมชาติ ผู้วิจัยเชื่อว่าการท างานวิจัย
ครั้งนี้ ซึ่งเมื่อศึกษาท าความเข้าใจให้มาก พอสมควรแล้วสามารถน าไปประยุกต์ใช้ ในการแก้ปัญหา
ชีวิตประจ าวันในครอบครัว สังคม เศรษฐกิจ และการเมือง 
 
 
 



 

 

~ 133 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 1 [January – April 2024] 

วิธีด าเนินการวิจัย (Research Method) 
 การวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้วิธีวิจัยเชิงเอกสาร 
(Documentary Research) ซึ่งเอกสารที่ใช้ในการศึกษาแบ่งเป็น 2 กลุ่มคือ 
 1 ข้อมูลขั้น ปฐมภูมิ (Primary Source) ได้แก่ ศึกษาจากคัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยและคัมภีร์ “เต๋าเต๋อจิง”  
 ข้อมูลขั้น ทุติยภูมิ (Secondary Source) ได้แก่ อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา ปกรณ์วิเสส รวมถึง
ต าราเอกสารงานวิจัย ตลอดจนถึงงานนิพนธ์ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับศาสนาพุทธและเต๋า 
 รวบรวมข้อมูล วิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูลเปรียบเทียบ 
 
สรุปผลการวิจัย 
 วัตถุประสงค์ประการที่ 1 ได้ผลการวิจัยว่า จากการศึกษาวิจัยในภาคเอกสารแสดงให้เห็นว่า
แนวคิดในความอ่อนน้อมของพระพุทธศาสนาเถรวาท หมายเอา มงคลสูตร ข้อ 23 นิวาโต แปลว่า
ความอ่อนน้อม ไม่มีลมออก ไม่เบ่ง มีเรื่องของมหาปุริสลักษณะ ที่แสดงว่า พระพุทธเจ้าทรงมี ความ
อ่อนน้อมต่อญาติผู้ใหญ่ และได้ท าบุญไว้นานับประการ และเมื่อตรัสรู้แล้วก็มีพระอัครสาวก เบื้องขวา 
เป็นดังเสนาบดี คือพระสารีบุตร ก็มีเป็นผู้มีความอ่อนน้อมต่ออาจารย์ผู้แนะน าให้รู้จัก พระพุทธเจ้า 
และเมื่อครั้งหนึ่งถูกพระภิกษุกล่าวหาว่าไม่อ่อนน้อมก็ได้ บันลือสีหนาถ ว่าด้วยความ อ่อนน้อม จน
พระภิกษุผู้มีสัมมาทิฐิถึงกับน้ าตาไหล แผ่นดินก็ไหวรับรู้ และเมื่อครั้งทูลลาพระศาสดา กลับไป
นิพพานที่บ้านมารดาก็แสดงอิทธิปาฏิหาริย์ เหาะขึ้นไปสูง 7 ช่วงล าตาล แล้วลงมากราบแทบ พระ
บาท ด้วยความนอบน้อมก่อนพากันออกเดินทางไป 
 รวมทั้งเรื่องความเสื่อมใน ปราภวสูตร ที่แสดงถึงความเสื่อม (Degeneration) ความเจริญ 
(Development) ของบุคคลไว้ถึง 12 ประการ ในประการที่  7 กล่าวว่า ความหยิ่ง เพราะชาติ  
เพราะทรัพย์ เพราะโคตร ลบหลู่ดูหมิ่นผู้ อ่ืน ก็เป็นทางแห่งความเสื่อมประการหนึ่ง นอกนั้นยังมี 
นิทานชาดกประกอบใน ติตติรชาดก เรื่อง นกกระทา ลิง และช้าง ว่าใครมีอายุมากกว่ากันจะได้แสดง 
ความอ่อนน้อมกันได้ถูกต้อง และยังมีสิงคารสูตร กล่าวถึงความอ่อนน้อมของบุคคล ที่ต้องพ่ึงพาอาศัย 
กัน ในสังคม เช่น บิดามารดากับบุตรธิดา ครูอาจารย์กับศิษย์ ฯลฯ 
 ประการสุดท้าย เมื่อพุทธศาสนิกชนไปท าบุญ ถวายทานกับพระสงฆ์ การให้พรของพระสงฆ์ 
จะกล่าวเป็นภาษาบาลีว่า "อภิวาทนสีลิสฺส นิจจ  วุฒฑา ปจายิโน จตุตาโร ธมฺมา วทนฺติ อายุ วณโณ 
สุข พล” แปลว่า “ผู้ที่มีความอ่อนน้อมอยู่เป็นนิจ ย่อมเจริญด้วยธรรม 4 ประการคือ อายุ วัณณะ สุข 
และมีพละก าลั ง” เมื่อเข้าใจความหมาย บทบาทหน้าที่ และวิธีปฏิบัติแล้ว หลักธรรมของ 
พระพุทธศาสนาที่จะต้องใช้อยู่เสอม ๆ ในการกระท าความดีงามให้เกิดขึ้นคือ อิทธิบาท 4 อัน 
ประกอบด้วย ฉันทะ วิริยะ จิตตะ วิมังสา ความอ่อนน้อมก็จะเกิดขึ้นตามขั้นตอนเหล่านั้นโดยไม่ยาก
ไม่ล าบาก เมื่อสังคมรอบด้านอันประกอบไปด้วย ผู้คนต่างระดับกัน การประยุกต์ใช้ความอ่อนน้อม  
ให้มีประโยชน์ในชีวิตประจ าวัน ต้องอาศัย การมีกัลยาณมิตร และ ปรโตโฆษะ ฟังเสียงบุคคลรอบข้าง 
การสร้างความอ่อนน้อมก็ย่อมจะเกิดขึ้นมากมายในสังคม สังคมไทยย่อมมีความอ่อนน้อมอัน เกิดขึ้น
จากการอบรมฝึกฝนปลูกฝังดีแล้ว จากตนเอง ครอบครัว ชุมชน ประเทศ และไปสู่สากลโลก 
 วัตถุประสงค์ประการที่ 2 ได้ผลจากการวิจัยว่า การอ่อนน้อมของ “ศาสนาเต๋า” นั้น ต้อง
อาศัยการสังเกตธรรมชาติเป็นหลัก ถ้าบุคคลที่ยังไม่ข้าใจความหมายของความอ่อนน้อมก็ให้ท า ความ
เข้าใจธรรมชาติของ “น้ า” ความอ่อนน้อมนั้นเช่นเดียวกับน้ า ที่มีประโยชน์ต่อสรรพสิ่ง ชีวิตนี้ถ้า 



 

 

~ 134 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2567] 

ด าเนินไปด้วยหลัก 4 ประการ คือ จื้อใจ จื้อเซง จื้อจกและอีเต๋า หมายถึงความอ่อนน้อมจะเกิดได้ก็  
มีหลักการให้ปฏิบัติได้คือ รู้จักตนเองให้ถูกต้องว่ารู้เรื่องความอ่อนน้อมมากน้อยเพียงใด ถ้าเรายังไม่มี 
ความอ่อน ในตนจะสามารถชนะใจตนได้หรือไม่ รู้จักความพอเพียงดีเพียงใด และจีอีเต๋า เมื่อมีเต๋า 
เป็นอุดมคติแล้วย่อมท าสิ่งนั้น ให้ส าเร็จได้โดยมี ความอ่อนน้อมเป็นพ้ืนฐานในด้านจิตใจ 
 ท่านเล่าจื้อได้กล่าวถึงความอ่อนน้อมไว้ในหลักส าคัญของเต๋าไว้ 3 ประการ คือ  
 1. การมีความรัก จะช่วยให้เรากล้าหาญ (เมตตากรุณา ) 
 2. การท าแต่พอควร จะท าให้เราเป็นคนเรียบง่ายมีจิตใจกว้างขวาง (ความกระเหม็ด
กระแหม่) 
 3. การไม่เป็นเอกในโลก ท าให้เรารู้จักเป็นผู้ตามที่ดี (ความอ่อนน้อม)  
 คุณธรรม 3 ประการนี้ เป็นหลักปฏิบัติที่จะท าให้บุคคลได้รับชัยชนะและปลอดภัยจาก ความ
ทุกข์ท้ังปวงในโลก 
 ด้านสาระที่ส าคัญของความอ่อนน้อม คือ การเข้าถึงเต๋าและการรวมอยู่กับเต๋า ซึ่งหมายถึง 
การด าเนินชีวิตตามธรรมชาติ เล่าจื้อเห็นว่า การดิ้นรนฝืนวิถีของธรรมชาติเป็นสิ่งไร้ประโยชน์ ไม่มีสิ่ง 
ใดดีหรือเลวในตัวเอง มนุษย์เป็นผู้ตัดสินตามความรู้สึกส่วนตัวว่า สิ่งนั้นๆดีหรือเลว แล้วปล่อยตัวให้ 
เคลิบเคลิ้มไปกับการตัดสินนั้น หนทางน าไปสู่ความสุข คือ การยอมรับสิ่งที่เกิดขึ้น การด าเนินชีวิต 
อย่างเรียบง่ายตามธรรมชาติ ไม่แก่งแย่งแข่งเด่น ช่วยเหลือผู้อ่ืนโดยไม่หวังผลตอบแทน มีความอดทน 
อ่อนน้อมถ่อมตน จุดหมายในชีวิตไม่ใช่เกียรติยศชื่อเสียง แต่เป็นความสงบที่เกิดจากการด าเนินชีวิต
ให้สอดคล้องกับธรรมชาติ 
 แนวคิดส าคัญอีกประการหนึ่งในศาสนาเต๋าคือเรื่อง “หยินหยาง” ซึ่งหมายถึง ธรรมชาติที่
เป็นของคู่ตรงกันข้าม สิ่งที่เป็นของคู ่
 หยิน (yīn) คือพลังลบ มีลักษณะสีด า เป็นพลังความมืด พบในทุกสิ่งทุกอย่างที่ให้ความ 
หนาวเย็น ความมืด อ่อนนุ่ม ชื้นแฉะ ลึกลับ และเปลี่ยนแปลง เช่น เงามืด น้ า ฯลฯ 
 หยาง (yáng) คือพลังบวก มีลักษณะสีขาว เป็นพลังแสงสว่าง พบในทุกสิ่งทุกอย่างที่ ให้ 
ความอบอุ่น สว่างไสว มั่นคง สดใส เช่น ดวงอาทิตย์ ไฟ ฯลฯ 
 เอกภพเกิดขึ้นโดยมีหยินและหยาง จากการปะทะกันของสองสิ่งนี้ ทุกสิ่งทุกอย่างก็อุบัติ 
ขึ้นมา ทุกสิ่งทุกอย่างมีพลังทั้งสองนี้ทั้งนั้น บางครั้ง “หยิน” อาจมีพลังแข็งแรง แต่บางครั้ง “หยาง”  
ก็มีพลังมากกว่า ยกตัวอย่างเช่น ท่อนไม้ ตามปกติเป็น หยิน แต่เมื่อโยนเข้าไปในกองไฟก็เปลี่ยนรูป 
เป็น หยางไป ในชีวิตจริง หยินและหยางก่อให้เกิดความล้มเหลวและความส าเร็จ เป็นต้น เช่นเดียวกัน 
หยางและหยินไม่ใช่เป็นตัวแทนของความดีและความชั่ว แต่ทั้งสองนี้มีความจ าเป็นต่อกฎเกณฑ์และ 
ระเบียบของเอกภพ ทั้งสองนี้ไม่ใช่อยู่ในภาวะปะทะกันตลอดเวลา แต่ยามใดมีความสามัคคีกัน ทั้ง
สองอย่างนี้ก็เป็นสิ่งดีด้วยกัน มนุษย์เกิดมามี 2 เพศ จึงมีหยินและหยางอยู่ด้วยกัน หากเข้าถึงค าสอน  
ของเล่าจื้อ และน าพลังทั้งสองนี้ มาประยุกต์ใช้ท าให้เกิดประโยชน์ ด้วยความสามัคคีกันความอ่อน 
น้อมอันเป็นพลังหยางที่มีอยู่ในทุกคน โลกนี้จะมี สันติภาพ ปราศจากสงครามด้วยการฝึกฝนศึกษา 
อบรมตนบ่มเพาะปลูกฝัง (cultivate) เช่นเดียวกับการปลูกต้นไม้ เมื่อลงมือบ่มเพาะเมล็ดพันธ์แล้ว ก็
ต้องเฝ้าดูแลรักษาเพ่ือให้เมล็ดพันธ์นั้นได้เจริญเติบโต ให้ความร่มเย็นต่อไปในอนาคตอยู่นิรันดร 
 วัตถุประสงค์ประการที่ 3 ได้ผลจากการวิจัยว่า การศึกษาเปรียบเทียบหลักค าสอน เรื่อง
ความอ่อนน้อมของพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาเต๋า 



 

 

~ 135 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 1 [January – April 2024] 

 การศึกษาเปรียบเทียบความหมายของความอ่อนน้อม มีทั้งความเหมือนและความต่าง      
ในพระพุทธศาสนาเถรวาทและศาสนาเต๋า ก็มีการอธิบายเรื่องน้ าในมหาสมุทร ซึ่งเป็นที่ไหลมารวมกัน 
ของน้ า จากทุกสารทิศจะต้องมีระดับพ้ืนที่ต่ ากว่าพ้ืนที่ตรงต้นน้ าทั้งหลาย ฉันใด เหมือนต้นข้าวที่เกิด 
บนผืนนาที่อุดมสมบูรณ์ รวงข้าวจึงอ่อนน้อมลง ด้วยน้ าหนักของเมล็ดข้าว น้ าในมหาสมุทรก็ไม่เคยล้น 
เมล็ดข้าวที่เต็มรวงใช้ท าเป็นอาหารรับประทานได้ ผู้ที่จะรับการถ่ายทอดคุณความดีจากบุคคล 
ทั้งหลายก็จะต้องมีความอ่อนน้อมก่อน ฉันนั้น ถ้าท าตัวได้อย่างนั้น ย่อมเป็นทางมาแห่งความ 
เจริญรุ่งเรือง และความส าเร็จในชีวิตอย่างแท้จริง และเข้าไปสู่ความสิ้นอาสวะได้ 
 การศึกษาเปรียบเทียบ บทบาทหน้าที่ ของความอ่อนน้อมในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับ 
ศาสนาเต๋า มีบทบาทหน้าที่พ้ืนฐานคล้ายกัน พระพุทธศาสนาเถรวาทสอนบทบาทหน้าที่ในเบื้องต้น 
คือรู้ความอ่อนน้อมมีที่มีในตนต้องเป็นความต้องการอ่อนน้อมด้วยกายวาจาใจต่อคนรอบข้างตั้งแต่พ่อ 
แม่ ครูอาจารย์ มิตรสหาย และคนงาน ส่วนที่แตกต่างนั้น เถรวาทใช้ค าว่าต้องท า (command) ส่วน 
เต๋านั้นเล่าจื้อสอนให้มีความอ่อนน้อม โดยสังเกตจากธรรมชาติ ดูความอ่อนน้อมของต้นไม้และสายน้ า 
ที่มองเห็นได้ง่าย ๆ เป็นพลังงานที่ซ่อนเร้นอยู่ในตน เมื่อรู้และได้ฝึกฝนก็จะได้รับความดีงามความอ่อน 
น้อม มีหน้าที่โดยธรรมชาติที่จะได้ปฏิบัติต่อกัน เมื่อมีภาระหน้าที่ต้องท าก็ท าด้วยความเข้าใจเต็มใจท า 
ถ้าเป็นรัฐ ประชาชนของรัฐนั้นก็มีความเป็นอยู่อย่างอ่อนน้อม เพราะไม่รังเกียจสิ่งที่รัฐท า และรัฐก็ไม่ 
ออกกฎหมายมาบีบบังคับ สันติภาพก็เกิดได้เอง 
 การศึกษาเปรียบเทียบ วิธีปฏิบัติเพ่ือความอ่อนน้อมในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนา 
เต๋า เพื่อให้ง่ายต่อการวิเคราะห์ จะแยกเป็น 3 ระดับดังนี ้
 (1) หลักค าสอนในการปฏิบัติเพ่ือตนเอง ถ้ากล่าวถึงความสัมพันธ์เชิงสังคมไม่แตกต่างกัน 
พระพุทธศาสนาให้ข้อปฏิบัติย่อย มีอิทธิบาท 4 เป็นขั้นตอนในการปฏิบัติ ส่วนเต๋าสอนให้รู้ดีรู้ชั่ว รู้จัก
พอ รู้จักละ อ่อนน้อมไม่ฝืนธรรมชาติ 
 (2) หลักปฏิบัติตนในสังคม ทั้งสองแนวคิดไม่แตกต่างกันคืออยู่ในสังคมด้วยความอ่อนน้อม 
ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ไม่แก่งแย่งแข่งเด่น เข้าใจการสร้างสังคมท่ีเป็นสุข 
 (3) หลักปฏิบัติสูงสุดเพ่ือหลุดพ้น พุทธเถรวาทพูดถึงความสิ้นไปแห่งอาสวะกิเลส ศาสนา เต๋า
พูดถึง อมตะ ความว่างเปล่า กลับคืนสู่ เต๋า คือสภาวะธรรมชาติแห่งสรรพสิ่งไม่มีที่ สิ้นสุด 
 
ข้อเสนอแนะ  
 ผลการศึกษาวิจัยครั้งนี้ ท าให้ได้แนวคิดทฤษฎีใหม่ที่ได้รับมาจากผลการวิจัย เพ่ือการศึกษา 
แนวทาง ในการสร้างความอ่อนน้อม เพ่ือการประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวัน และเพ่ือการวิจัยครั้งต่อไป 
 (1) ควรจัดให้มีหลักสูตรความอ่อนน้อมเพ่ิมมากขึ้นเพราะความอ่อนน้อมจะเป็นประโยชน์ต่อ
สังคมในยุคปัจจุบันมาก เมื่อมองย้อนกลับไปในอดีต สังคมไทยเริ่มมีสิ่งนี้น้อยลงไปมาก 
 (2) ควรส่งเสริมการเรียนการศึกษาเพ่ือสร้างแนวทางของความอ่อนน้อมในสถานศึกษาให้ 
มากขึ้น จัดอบรมพัฒนาจิต เพ่ือให้ผู้เรียนมีปัญญาเห็นความหมาย บทบาทหน้าที่ วิธีปฏิบัติ และ 
เป้าหมาย พร้อมทั้งจัดพัฒนาอบรมวิทยากรให้มีความรู้ในการถ่ายทอดความอ่อนน้อมไปยังผู้ ที่มารับ 
การอบรม 
 (3) ควรมีการจัดพิมพ์ต าราผลงานของพระพุทธศาสนาเถรวาทหรือศาสนาเต๋า ตลอดถึง 
นักวิชาการในสายอื่น เพ่ือให้ผู้สนใจได้ศึกษาเพ่ิมมากขึ้น 



 

 

~ 136 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2567] 

 (4) การวิจัยครั้งต่อไป จะต้องท าการศึกษาเปรียบเทียบ แนวความคิดของศาสนาอ่ืน       ทั้ง
ตะวันออกและตะวันตกที่มีแนวคิดโดดเด่น  
 (5) จะต้องศึกษาหลักการอ่อนน้อมระหว่างนักการศาสนาที่เป็นนักวิชาการในปัจจุบัน หรือ 
อาจมีผู้รู้ในประเทศไทยว่าใครควรส่งเสริมสนับสนุน เพ่ือให้ได้ผล ตามเป้าหมาย 
 
บรรณานุกรม 
พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฎก  2500, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย กรุงเทพมหานคร  
 : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535. 
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช 
 วิทยาลัย, 2539. 
พระไตรปิฎกอรรถกถา ฉบับมหามงกุฎราชวิทยาลัย, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามงกุฎราชวิทยาลัย. 
คัมภีร์เต๋าเต๋อจิงฉบับรากฐานก่อเกิดสิ่งปาฏิหาริย์ (2537) อาจารย์จ้าวเมี่ยวกอ, แปลโดย 
 กลิ่นสุคนธ์ วงศ์สุนทร : กรุงเทพมหานคร, บริษัทเหล่าจื้อเต้าเต๋อซิ่นซีสากล จ ากัด,  
พระพรหมมุนี (พิมพ์ ธมฺมธโร),(2505).พระ.สากลศาสนา.กรุงเทพ ฯ : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
ศาสตราจารย์พิเศษ จ านงค์ ทองประเสริฐ (2558).ราชบัณฑิต,  
ปรีชา ช้างขวัญยืน ศาสตราจารย์, (2559).ปรัชญากับวิถีชีวิต, กรุงเทพฯ : อรุณการพิมพ์,  
พระกวีวรญาณ (จ านงค์ ชุตินฺธโร ป.ธ.9) (2556). พรหมชาลสูตร, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ สหธรรมิก, 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) (2546) พจนานุกรม ฉบับประมวลศัพท์, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ 
 มหาจุฬาฯ,  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ปยุตฺโต) (2551).พุทธธรรม, กรุงเทพฯ : บริษัท สหธรรมิก,  
สมด็จมหาวีรวงศ์ (พิมพ์ ธมฺมธโร) (2537).มงคลยอดชีวิต, กรุงเทพฯ, โรงพิมพ์ คุรุสภา,  
ศาสตราจารย์พิเศษเสฐียร พันธรังษี (มปป) ราชบัณฑิต ศาสนาเปรียบเทียบ, โรงพิมพ์มหาจุฬาฯ,  
 กทม.  
สุวรรณา สถาอานันท์.(2556) กระแสธารปรัชญาจีน : ข้อโต้แย้งเรื่องธรรมชาติ อ านาจ และจารีต,  
 กรุงเทพฯ : สยามปริทัศน์, 
แสง จันทร์งาม,รศ.(2529).ศาสนศาสตร์.เขียงใหม่ : มหาวิทยาลัยเชียงใหม่,  
สุจิตรา รณรื่น,ดร.(2538).ศาสนาเปรียบเทียบ.กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์ดวงกมล, 
สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2541).ประวัติศาสตร์ศาสนา.กรุงเทพฯ: รวมสาสน์, 
สุชีพ ปุญญานุภาพ (2513).ศาสนาเปรียบเทียบ,พระนคร: เกษมบรรณกิจ. 
พระมหาหมวด สุกฺกธมฺโม (โฉมศรี) (2547) การศึกษาเชิงวิเคราะห์แนวความคิดเรื่องความเคารพ  
 ในพระพุทธศาสนา, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย มหาจุฬาลงกร 
 ราชวิทยาลัย  
นพรัตน์ พัฒนสัญญา (2554) หลักการพัฒนาบุคคล เพ่ือความเป็นผู้น าตามหลักอธิปไตยและ  
 หลักสัปปุริสธรรม, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 
 ราช วิทยาลัย,  
สุรศักดิ์ ม่วงทอง (2554).พุทธรรมกับภาวะผู้น าที่พึงประสงค์ เฉพาะกรณี ก านัน ผู้ใหญ่บ้าน 
 จังหวัดนครศรีธรรมราช, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัยมหาจุฬาลง 
 กรณราช วิทยาลัย, 


