
 

~ 1 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 1 [January – April 2024] 

 
บทวิจารณ์หนังสือ(Book Review) 

“พระพุทธศาสนาในประเทศไทย: เอกภาพในความหลากหลาย” 
The Development Model of Sustainable Religious Inheritors: A Case 
Studyof Wat Kiat Kaew Samakkhi, Sriratana District, Sisaket Province 

 
พระมหาชาญ อชิโต,  

Phramaha Chan Ajito,  
ธนรัฐ สะอาดเอ่ียม 

Thanarat Sa-ard-iam 
1-2 หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 
1-2 Doctoral Programme in Buddhist Studies, 

Mahachulalongkornrajavidya University, Surin Campus 
E-mail : chan2517@gmail.com 

วันที่รับบทความ (Received) : 1 ธันวาคม 2566 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 4 กุมภาพันธ์ 2567 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 25 มีนาคม 2567 
 

 
แต่ง: ภัทรพร สิริกาญจน 

ส านักพิมพ์: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
ครั้งที่พิมพ์: ครั้งที่ 1 ปีที่พิมพ์: มีนาคม 2557 

จ านวนหน้า: ความหนา 309 หน้า จ านวน 9 บท 
ISBN  978-616-314-075-3 

  



 

 

~ 2 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2567] 

บทน า 
 หนังสือเรื่อง พระพุทธศาสนาในประเทศไทย: เอกภาพในความหลากหลาย ที่เขียนโดย ดร.
ภัทร  สิริกาญจน นี้ เป็นการพิมพ์ครั้งที่ 1 มีทั้งหมด 9 บท รวมจ านวนหน้าตั้งแต่ บทที่ 1-บทที่ 9  
เชิงอรรถท้ายบท ค าถามท้ายบท บรรณานุกรม ดัชนี และประวัติผู้เขียน รวมได้ทั้งหมด 309 หน้า มี
เนื้อหาเน้นอธิบายสาระส าคัญที่ส่งผลให้เห็นความหลากหลายของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย
ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน มีจุดมุ่งหมายส าคัญเพ่ือที่จะน าเสนอแง่มุมทางด้านการศึกษา ด้านค่านิยม 
แนวความคิด และแนวทางน าไปปฏิบัติในด้านต่าง ๆ ของชาวพุทธในประเทศไทย  
 หนังสือเล่มนี้แต่งโดย ดร.ภัทรพร สิริกาญจน (ขณะเขียนหนังเล่มนี้) เป็นอาจารย์ประจ า
ภาควิชาปรัชญา คณะศิลปะศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ หนังสือของท่านเป็นงานที่อาศัยการ
ค้นคว้าจากต าราทางพระพุทธศาสนาทั้งฝ่ายเถรวาทและมหายาน เป็นหนังสือด้านปรัชญาและศาสนา 
ที่ได้รับความเชื่อถือจากวงการนักวิชาการ คณาจารย์ นิสิตนักศึกษาจากสถาบันต่าง ๆ ของประเทศ
ไทย จึงเกิดแรงบันดาลใจที่ผู้วิจารณ์น าหนังสือเล่มนี้มาวิจารณ์ 
 ผู้ วิจารณ์ ได้ อ่านหนั งสือเล่มนี้ แล้วท าให้ เกิดความเข้าใจในความหลากหลายของ
พระพุทธศาสนาในประเทศไทย เพราะถึงจะมีความหลากหลายในด้านการศึกษา ด้านแนวความคิด 
และด้านแนวทางในการปฏิบัติ แต่จุดมุ่งหมายก็ไปในทางเดียวกันคือความพ้นทุกข์ หรือเป็นไปเพ่ือ
ความสันติสุขที่เกิดขึ้นทั้งภายในและภายนอก มุ่งเน้นประโยชน์สุขของตนและของสังคมโดยส่วนรวม 
 ดร.ภัทรพร สิริกาญจน ในขณะที่เขียนหนังสือเล่มนี้ด ารงต าแหน่งรองศาสตราจารย์ ประจ า
คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ จบปริญญาตรี อักษรศาสตรบัณฑิต สาขาปรัชญา (เกียรติ
นิยมอันดับสอง) จากจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย จบปริญญาโท อักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาปรัชญา 
จากจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย และปริญญาเอก สาขาศาสนศึกษา มหาวิทยาลัยเพนซิลเวเนีย 
(University of Pennsylvania) สหรัฐอเมริกา เป็นรองอธิการบดี มหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาแห่ง
โลก (ม.พ.ล.) และต าแหน่งส าคัญ ๆ อีกมากหมาย ได้รับรางวัลผลงานดีเด่นในสาขาปรัชญาจากมูลนิธิ
จ านงค์ ทองประเสริฐประจ าปี พ.ศ.2552 และมีผลงานทางวิชาการทั้งด้านงานแปลบทความภาค
ภาษาอังกฤษ และภาคภาษาไทย รวมทั้งบทความทางปรัชญาประยุกต์ 
 
เนื้อหา  
 บทที่ 1 บทน า: ประวัติความเป็นมาของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย  
 ผู้เขียนได้กล่าวถึง การเข้ามาของพระพุทธศาสนาสู่ประเทศไทยในยุคทวารวดี ยุคศรีวิชัยยุค
ละโว้-ศูนย์กลางของอาณาจักรขอม ยุคล้านนา และยุคสุโขทัย โดยได้รับอิทธิพลของพระพุทธศาสนา
ฝ่าย เถรวาทและมหายานในแต่ละยุค ๆ ดังได้พบหลักฐานโบราณวัตถุและโบราณสถานต่าง ๆ 
เกี่ยวกับพระพุทธรูปของไทยในแต่ละยุค และการรับพระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์ -ฮินดูเข้าสู่
ชุมชนไทยนั้น ชาวไทยนับถือศาสนาพ้ืนเมืองหรือลัทธิความเชื่อดั้งเดิมแบบวิญาณนิยม (Animism) 
คือ ความเชื่อเรื่องวิญญาณ ภูตผี และเทพ ที่สถิตอยู่ในสิ่งธรรมชาติต่าง ๆ และพระพุทธศาสนาแบบ
เถรวาทได้รับการอุปถัมภ์จากพระมหากษัตริย์ถือว่าเป็นพระพุทธศาสนากระแสหลัก ในขณะที่
พระพุทธศาสนามหายานและศาสนาพราหมณ์-ฮินดูเป็นศาสนารอง ถึงจะมีความเชื่อที่หลากหลายแต่
คนไทยก็ประนีประนอมและผสมกลมกลืนกันได้ อยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ซึ่งผู้เขียนได้ยกหลักฐาน
อ้างอิงจากนักประวัติศาสตร์ และนักวิชาการท่ีกล่าวถึงพระพุทธศาสนานิกายต่าง ๆ ที่เข้ามาสู่ประเทศ
ไทยในแต่ละยุคได้อย่างทั่วถึง (ภัทรพร สิริกาญจน, 2557 :1-26) 



 

 

~ 3 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 1 [January – April 2024] 

 บทที่ 2 ลักษณะและปรากฏการณ์ของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย  
 ผู้ เขียนได้กล่าวถึง พระพุทธศาสนาได้เข้าสู่ประเทศไทยและได้รับการอุปถัมภ์จาก
พระมหากษัตริย์และผู้ปกครองรัฐเป็นอย่างดี โดยเป็นพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทท่ีมาจากสายลังกา
วงศ์ และใช้พระไตรปิฎกและอรรถกถาซึ่งพระพุทธโฆสาจารย์มีบทบาทในการสร้างสรรค์ และได้พูดถึง
บทบาทและความส าคัญของผลงานของพระพุทธโฆสาจารย์ต่อพระพุทธศาสนาของไทย ซึ่งท่านได้
ศึกษาพระไตรปิฎกและเรียบเรียงคัมภีร์ปกรณ์ วิ เสส คือคัมภีร์วิสุทธิมรรคที่นักการศึกษา
พระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทยอมรับกันว่ามีคุณค่าเปรียบประดุจสารานุกรมของฝ่ายเถรวาท เพราะได้
ประมวลความคิดและค าสอนต่าง ๆ ที่ส าคัญจากพระไตรปิฎกไว้อย่างครบถ้วน และจัดล าดับอย่าง
เป็นระบบเพ่ือให้ปฏิบัติตามได้โดยง่าย เช่น ค าสอนเรื่องกฎแห่งกรรมและปฏิจจสมุปบาท  นิกายทาง
พระพุทธศาสนาของไทย  คนไทยกับความเชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธิ์ อิทธิฤทธิ์ และปาฏิหาริย์ ที่ มีความ
ปฏิสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับสังคม เช่น ผู้ปกครองรัฐ และผู้มีฐานะสูงทางสังคมกับ
พระพุทธศาสนา และพระพุทธศาสนาภาคประชาสังคม โดยมีพระสงฆ์เป็นแกนน าในการน าหลักธรรม
มาประยุกต์ใช้หรือน ามาพัฒนาสังคมโดยเผยแผ่ศาสนาเชิงรุก เช่น พระราชธรรมนิเทศ (พยอม กลฺ
ยาโณ) มีบทบาทในการช่วยเหลือผู้ยากไร้ บ้านพักคนชรา เป็นต้น ความส าคัญในการเข้าใจ
พระพุทธศาสนาด้วยปัญญา ได้พูดถึงพระพุทธศาสนาแบบปัญญานิยมของพุทธทาสภิกขุที่พยายาม
น าพาชาวพุทธไปสู่แก่นพุทธธรรมที่ปรากฏอยู่ดั้งเดิมในครั้งพุทธกาล เช่น การมีชีวิตอยู่แบบสันโดษ 
และปฏิเสธความฟุ้งเฟ้อฟุ่มเฟือยทางวัตถุ (ภัทรพร สิริกาญจน, 2557 :33-90) 
 
 บทที่ 3 พระพุทธศาสนาแบบจารีตนิยม  
 ผู้เขียนได้กล่าวถึง ชาวไทยส่วนใหญ่นับถือพระพุทธศาสนาเถรวาท แต่มีแนวคิดแนวปฏิบัติ
ที่แตกต่างกัน โดยได้จ าแนกออกเป็นพระพุทธศาสนาแบบจารีตนิยม (Normative Buddhism) 
พระพุทธศาสนาแบบประชานิยม (Popular Buddhist) พระพุทธศาสนาแบบพัฒนาสังคม (Socially 
Engaged Buddhism) และพระพุทธศาสนาแบบปัญญานิยม (Intellectual Buddhism) ซึ่งลักษณะ
ทั่วไปของพุทธศาสนาแบบจารีตนิยมเป็นพระพุทธศาสนาที่ผูกโยงชาวพุทธไว้กับจารีตประเพณีและ
วัฒนธรรมไทยอย่างมั่นคง ได้รับการส่งเสริมจากสถาบันพระมหากษัตริย์ และสถานบันสงฆ์มาช้านาน 
จึงท าให้พระพุทธศาสนาแนวดังกล่าวกลายเป็นกระแสหลักของสังคมไทย  ในด้านอภิปรัชญา 
(Metaphysics) พระพุทธศาสนาแบบจารีตนิยมได้แก่ นิพพาน คือ ความว่างเปล่า “นิพพาน” 
สามารถเข้าถึงได้ด้วยการปฏิบัติจนเกิดปัญญารู้แจ้ง  ในด้านทฤษฎีความรู้ (Theory of Knowledge) 
และหลักการใช้เหตุผล (Logic) ได้แก่ ปัญญา 3 คือสุตมยปัญญา จินตามยปัญญา และภาวนามย
ปัญญา โดยยกภาวนามยปัญญาเป็นปัญญาระดับสูง  ในด้านจริยศาสตร์ (Ethics) ได้แก่ การกระท าที่
ส่งเสริมคุณค่าแท้ในการด ารงชีวิต และในด้านศิลปะ (Art) พระพุทธศาสนาแบบจารีตนิยมเป็นศิลปะที่
ได้รับการริเริ่มสร้างสรรค์ และส่งเสริมจากพระมหากษัตริย์และชนชั้นสูงเป็นหลัก (ภัทรพร สิริกาญจน
, 2557 :99-126) 
 
 บทที่ 4 พระพุทธศาสนาแบบปัญญานิยม  
 ผู้เขียนได้กล่าวถึง ชาวพุทธส่วนใหญ่ไม่ได้ศึกษาค าสอนจากพระไตรปิฎกโดยตรง แต่เน้นรับ
การถ่ายทอดจากพระสงฆ์หรือผู้รู้เป็นหลัก และยังพ่ึงสิ่งศักดิ์สิทธิ์ อ านาจเหนือธรรมชาติ ไสยศาสตร์ 
และวิธีการต่าง ๆ ที่สามารถผ่อนคลายความทุกข์ และแก้ปัญหาได้ในขณะนั้น ๆ ปรากฏการณ์



 

 

~ 4 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2567] 

ดังกล่าวนี้ มาจากการที่ชาวพุทธโดยทั่วไปขาดปัญญาหรือไม่ใช้ปัญญาในการแก้ปัญหาและพัฒนา
ตนเองอย่างจริงจัง โดยลักษณะทั่วไปของพระพุทธศาสนาแบบปัญญานิยม ได้น าแนวคิดและแนว
ปฏิบัติของท่านพุทธทาส ที่กล่าวว่า “ปัญญา” เป็นกระบวนการการฝึกฝนอบรมท าให้เกิดความรู้ความ
เข้าใจอันถูกต้อง และสมบูรณ์ที่สุดในสิ่งทั้งปวงตามที่มันเป็นจริง โดยปฏิเสธวัตถุนิยม ปฏิเสธรูปแบบ
การปฏิบัติทางศาสนาที่ถือตาม ๆ กันมาโดยปราศจากการไตร่ตรองและหันมาสนใจแก่นของค าสอนที่
เข้าถึงได้ด้วยปัญญา ประเพณีต่าง ๆ จึงไม่มีความส าคัญเท่ากับการน าหลักธรรมมาปฏิบัติจนเกิดผลให้
ตนเองขัดเกลาจิตใจให้สะอาด สงบ และสว่างได้จนท าให้ตนเอง และสังคมแก้ปัญหาและพัฒนาได้
อย่างแท้จริง ในด้านอภิปรัชญา (Metaphysics) ท่านพุทธทาสไม่ได้ให้ความส าคัญ เพราะเห็นว่าเป็น
เรื่องที่ถกเถียงกันเท่านั้น  ในด้านทฤษฎีความรู้ (Theory of Knowledge) และหลักการใช้เหตุผล 
(Logic) ท่านพุทธทาสเน้นพุทธิศึกษาในแง่ที่ส่งเสริมปัญญาอย่างแท้จริง ในด้านจริยศาสตร์ (Ethics) 
ท่านพุทธทาสไม่เคยเรียกทัศนะเรื่องดี-ชั่ว ของท่านว่าเป็นเรื่องจริยศาสตร์ แต่ท่านก็มีความคิดในเรื่อง
ดังกล่าวอย่างลุ่มลึกท่ีอาจจัดเป็นแนวคิดทางจริยศาสตร์  และในด้านศิลปะ (Art) ท่านพุทธทาสไม่เน้น
การสร้างสรรค์วัตถุนิยม ไม่เน้นความประณีตยิ่งใหญ่อลังการ โดยกล่าวไว้เป็นปริศนาธรรมว่า ยอด
ศิลปะของมนุษย์เท่าที่ข้าพเจ้ารู้จักคือ การรู้จักตายเสียก่อนตาย (ตัวกูตายก่อนร่างกายตาย) เพราะ
เป็นสิ่งที่สามารถดับทุกข์ทุกชนิด ทุกเวลา ทุกแห่งหน (ภัทรพร สิริกาญจน, 2557 :133-167) 
 
 บทที่ 5 พระพุทธศาสนาแบบพัฒนาสังคม  
 ผู้เขียนได้กล่าวถึง พระพุทธศาสนามิใช่เป็นสิ่งที่ด ารงอยู่อย่างโดดเดี่ยว แปลกแยกจากสังคม
หรืออยู่เหนือสังคม หากเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นในสังคม ได้รับความอุปถัมภ์ให้อยู่รอดได้จากสังคม หากสังคม
ล่มสลาย ศาสนาก็ด ารงอยู่ไม่ได้  ในด้านลักษณะทั่วไป ได้กล่าวถึงบทบาทของพระสงฆ์ที่ท าหน้าที่
ช่วยเหลือสังคมในมิติต่าง ๆ พระพุทธศาสนาแบบพัฒนาสังคมไม่ได้ให้ความส าคัญทั้งในด้าน
อภิปรัชญา (Metaphysics) ในด้านทฤษฎีความรู้ (Theory of Knowledge) และหลักการใช้เหตุผล 
(Logic) แต่ในด้านจริยศาสตร์ (Ethics) มีหลักพิจารณาที่ส าคัญคือ เรื่องการพ่ึงตนเอง การปฏิเสธวัตถุ
นิยมและบริโภคนิยม การพัฒนาตนเองทั้งทางกายและทางจิต การช่วยเหลือผู้อ่ืนด้วยความเมตตา
กรุณา และการสร้างสังคมหรือชุมชนให้เข้มแข็ง และในด้านศิลปะ (Art) ต้องเป็นศิลปะที่มีคุณค่า
ความงามคือศิลปะที่เอ้ือประโยชน์ในการบรรเทาทุกข์และเสริมสร้างความสุขให้แก่ปัจเจกชนและ
สังคม (ภัทรพร สิริกาญจน, 2557 :173-188) 
 
 บทที่ 6 พระพุทธศาสนาแบบประชานิยม  
 ผู้เขียนได้กล่าวถึง พระพุทธศาสนาแบบประชานิยม เป็นพุทธศาสนาแบบที่คนส่วนใหญ่
หรือคนทั่วไปนับถือ เป็นพระพุทธศาสนาของชาวบ้านหรือพระพุทธศาสนาแบบพ้ืนบ้าน ในลักษณะ
ทั่วไป มีแนวคิดและแนวปฏิบัติที่ผสมผสานกันระหว่างพระพุทธศาสนา ศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู และ
ลัทธิวิญญาณนิยม การยอมรับในพรหมลิขิต เทวลิขิต และในโชคชะตาที่ถูกก าหนดไว้แล้วล่วงหน้า
มากกว่าการยอมรับกรรมลิขิต ความเชื่อในความศักดิ์สิทธิ์  และพลังอ านาจเหนือธรรมชาติ 
คาถาอาคม เครื่องรางของขลังและการทรงเจ้าเข้าผี ไม่เน้นค าสอนทางพระพุทธศาสนาจาก
พระไตรปิฎกและอรรถกถา และไม่สนใจในการพยายามเพ่ือบรรลุนิพพาน เพราะคิดว่าอยู่ไกลเกิน
ความสามารถของคนทั่วไป ในด้านอภิปรัชญา (Metaphysics) พระพุทธศาสนาแบบประชานิยมเชื่อ
ในเทพเจ้าว่าเป็นความเป็นจริง เชื่อในอ านาจของเทพเจ้าและภูตผีที่มีอยู่เหนือมนุษย์ ให้คุณให้โทษต่อ



 

 

~ 5 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 1 [January – April 2024] 

มนุษย์ได้  ในด้านทฤษฎีความรู้ (Theory of Knowledge) และหลักการใช้เหตุผล (Logic) การสืบ
ทอดความรู้ความเข้าใจด้วยเรื่องเล่าต่อ ๆ กันมา ต านานและนิทานปรัมปรา การเข้าถึงเทพเจ้า สิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ หรือพลังอ านาจต่าง ๆ ในธรรมชาติด้วยรหัสลัทธิ และการใช้เหตุผลในการสนับสนุนความ
เชื่อมั่นศรัทธาในเรื่องเทพและสิ่งสูงสุด ในด้านจริยศาสตร์(Ethics) ถือว่าพระพุทธศาสนาแบบประชา
นิยมวางพ้ืนฐานอยู่บนความเชื่อความศรัทธาของบุคคลที่ถือตามวิถีชีวิตของชุมชน ประเพณี 
วัฒนธรรม และพิธีกรรมส่วนใหญ่มิได้อิงอาศัยค าสอนทางพระพุทธศาสนาในพระไตรปิฎกโดย
เคร่งครัด และในด้านศิลปะ (Art) ในพระพุทธศาสนาแบบประชานิยมมีจารีตในระดับของชุมชนหรือ
พ้ืนถิ่น อาจจ าแนกออกได้ในด้านจิตกรรม ประติมากรรมและสถาปัตยกรรม มีความแตกต่างกันไป
ตามภูมิภาค (ภัทรพร สิริกาญจน, 2557 :193-212) 
 
 บทที่ 7 พระพุทธศาสนามหายานในประเทศไทย  
 ผู้เขียนได้กล่าวถึง พระพุทธศาสนามหายานในประเทศไทยปัจจุบันเป็นพระพุทธศาสนาจาก
จีน ญวน  (เวียดนาม) และญี่ปุ่น โดยทั่วไปนิกายมหายานส่งเสริมให้ชาวพุทธปฏิบัติธรรมเพ่ือบรรลุ
พุทธภูมิ และคัมภีร์สัทธรรมปุณฑริกสูตร ที่กล่าวถึงเอกยานหรือพุทธยานในการเข้าถึงพุทธภูมิ  
พระพุทธศาสนามหายานที่แพร่หลายมากที่สุดในสังคมไทยปัจจุบันคือมหายานแบบจีน อย่างไรก็ตาม
พระภิกษุมหายานของญวนได้เข้ามาในประเทศไทยก่อนพระภิกษุจีน โดยเข้ามาตั้งแต่สมัยกรุงธนบุรี 
ปัจจุบันวัดญวนบางวัดไม่มีพระญวนมาอุปสมบทสืบกันมาเหลือแต่พระจีน เช่น วัดทิพยวารีวิหาร ใน
กรุงเทพ ฯ เป็นต้น  ความเชื่อทางศาสนาและประเพณีพิธีกรรมชองชาวพุทธมหายาน ซึ่งปัจจุบันเป็น
มหายานจีน มีแนวคิดและแนวปฏิบัติตามค าสอนของนิกายมหายาน แต่ผสมผสานความเชื่อและ
ประเพณีพิธีกรรมดั้งเดิมของชาวจีน องค์กรชาวพุทธมหายานในประเทศไทยก็จะมีกิจกรรมร่วมกับ
ชาวพุทธเถรวาทในวาระโอกาสต่าง ๆ และในด้านอภิปรัชญา (Metaphysics) พระพุทธศาสนา
มหายานมีแนวคิดเช่นเดียวกับพระพุทธศาสนาเถรวาท กล่าวคือ สรรพสิ่งในจักรวาลล้วนอยู่ใน
ลักษณะสัมพัทธ์ (relative) ในด้านทฤษฎีความรู้ (Theory of Knowledge) และหลักการใช้เหตุผล 
(Logic) ไม่มุ่งศึกษาหาความรู้ในเชิงปรัชญาและโต้เถียงด้วยเหตุผล แต่ให้ความส าคัญกับความศรัทธา 
ในด้านจริยศาสตร์ (Ethics) ให้ความส าคัญกับคุณธรรมหลักคือ ความเมตตากรุณา และในด้านศิลปะ 
(Art) พระพุทธศาสนาฝ่ายมหายานในไทยเป็นผลงานสร้างสรรค์จากความศรัทธาของชาวพุทธอย่าง
ลึกซึ้ง และมีความหมายในการส่งเสริมจิตวิญญาณของผู้ศรัทธาให้เข้าใกล้ชิดกับพระพุทธเจ้าและ
โพธิสัตว์ที่ศรัทธาเชื่อมั่นว่าสามารถน าพาตนไปสู่พุทธเกษตรและนิพพานได้ (ภัทรพร สิริกาญจน, 
2557 :217-240) 
 
 บทที่ 8 พระพุทธศาสนานอกแนวจารีต  
 ผู้เขียนได้กล่าวถึง พระพุทธศาสนานอกแนวจารีต คือ พระพุทธศาสนาแนวที่ไม่มีแนวคิด
และ   การปฏิบัติตามจารีตนิยม ได้แก่ สมณะโพธิรักษ์ผู้ก่อตั้งส านักสันติอโศก ได้วางขั้นตอนของการ
บวชและวัตรปฏิบัติของนักบวชและฆราวาสที่แตกต่างออกไปจากคณะสงฆ์ท่ัวไป ส านักสันติอโศกและ
ชาวอโศกเน้นการพัฒนาสังคมไทย โดยให้ความส าคัญในกิจกรรมด้านเศรษฐกิจคือบุญนิยม  กิจกรรม
ด้านประเพณีวัฒนธรรมคือเป็นกลุ่มเฉพาะตนเอง กิจกรรมด้านการศึกษาคือเน้นคุณธรรมจริยธรรม 
และกิจกรรมด้านการเมืองถือว่าพระพุทธศาสนากับการเมืองเป็นเรื่องเกี่ยวเนื่องกันและอิงอาศัยกัน 
ในด้านอภิปรัชญา (Metaphysics) พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาอเทวนิยม ในด้านทฤษฎีความรู้ 



 

 

~ 6 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2567] 

(Theory of Knowledge) และหลักการใช้เหตุผล (Logic)  ชาวอโศกถือว่าควรศึกษาหาความรู้จาก
พระไตรปิฎกและเน้นไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา ต้องปฏิบัติพร้อมกันแยกกันไม่ได้ ในด้านจริย
ศาสตร์ (Ethics) ชาวอโศกถือว่า ศีลเป็นรากฐานของการท าความดี และในด้านศิลปะ (Art) ชาวอโศก
มิได้มุ่งเน้นการสร้างสรรค์งานด้านศิลปะ (ภัทรพร สิริกาญจน, 2557 :245-273) 
  
 บทที่ 9 บทสรุป เอกภาพในความหลากหลายของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย 
 ในบทนี้ ผู้เขียนได้กล่าวถึง เอกภาพในความหลากหลายของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย 
เกิดจากการสร้างสงคมที่มีจริยธรรม การมุ่งสู่ความพ้นทุกข์เป็นเป้าหมาย การยึดแก่นสารเดียวกัน 
การไม่แบ่งแยกนิกายอย่างเต็มรูปแบบ การแสวงหาจุดร่วมและสงวนจุดต่าง และการเติมเต็มบทบาท
ซึ่งกันและกัน ทั้งฝ่ายบรรพชิตและฆราวาส จะเห็นได้ว่าความหลากหลายทางพระพุทธศาสนานั้น 
พระพุทธองค์ได้แบ่งออกเป็น ๔ บริษัท คือ ภิกษุบริษัท ภิกษุณีบริษัท อุบาสกบริษัท และอุบาสิกา
บริษัท ทุกบริษัทต่างท าหน้าที่ของตนให้สมบูรณ์ ก็จะเกิดประโยชน์แก่ตนและสังคม บรรลุเป้าตามที่
ต้องการได้อย่างแน่นอน (ภัทรพร สิริกาญจน, 2557 :277-288) 
 
บทวิจารณ์ 
 หนังสือเล่มนี้เหมาะส าหรับผู้ที่เกี่ยวข้องในการศึกษา โดยเฉพาะอย่างยิ่งนิสิตนักศึกษา 
คณาจารย์ ด้านปรัชญาและศาสนา สามารถใช้ประกอบการเรียนการสอนในวิชาต่าง ๆ ทั้งภายในและ
ภายนอกมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ซึ่งหนังสือเล่มนี้ได้น าเสนอสาระส าคัญไว้เป็น 3 ส่วนด้วยกัน ใน
ส่วนแรก ได้ให้ความส าคัญการพัฒนางานเขียนของผู้เขียนที่ได้รับโอกาสในการเขียนงานวิชาการด้าน
ปรัชญาและศาสนา เพ่ือพัฒนาอาจารย์ การเรียนการสอน ถัดมาในส่วนที่สอง นิสิตนักศึกษาได้มี
โอกาสศึกษาพระพุทธศาสนาในประเด็นต่าง ๆ เพ่ือต่อยอดการศึกษา และในส่วนที่สาม ได้กล่าวถึง
ส่วนของเนื้อหาที่ครอบคลุมทั้งอดีตจนถึงปัจจุบันของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย: เอกภาพใน
ความหลากหลาย 
 หนังสือเล่มนี้มีวิธีน าเสนอตามแบบแผนของการเขียนต าราทางวิชาการที่น่าสนใจ มี
โครงสร้างที่ชัดเจน ผู้แต่งเริ่มต้นในแต่ละบทด้วยการกล่าวถึงเนื้อหาโดยรวมในบทนั้น ๆ เพ่ือให้ผู้อ่านรู้
ขอบเขตของเนื้อหา มีการอ้างที่มาและเชิงอรรถท้ายบทที่ท าให้ผู้อ่านสามารถไปศึกษาค้นคว้าต่อได้ 
รวมทั้งเชื่อมโยงเนื้อหาไปสู่บทอ่ืน ๆ ในตอนท้ายของแต่ละบทยังมีค าถามท้ายบทเป็นประเด็นส าคัญ 
และบทสุดท้ายได้สรุปให้เห็นประเด็นต่าง ๆ อย่างน่าสนใจ ซึ่งเนื้อหาทั้งสามส่วนมีรายละเอียด ดังนี้ 
 เนื้อหาในส่วนแรกมุ่งเน้นการพัฒนางานเขียนของผู้เขียน โดยผู้เขียนได้สนใจศึกษางาน
วิชาการด้านปรัชญาและศาสนา โดยเฉพาะพระพุทธศาสนาในประเทศไทยในมิติต่าง ๆ ท าให้ผู้อ่านมี
ความรู้และแนวทางในการพัฒนาความคิดด้านพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง  โดยผู้เขียนได้รับการ
สนับสนุนทุนในด้านการพัฒนางานด้านวิชาการเพ่ือน าไปสู่การพัฒนาอาจารย์ การเรียนการสอน 
ตลอดจนเพื่อประโยชน์ในวงการวิชาการทั่วไป 
 เนื้อหาในส่วนที่สองนี้จะเป็นแนวทางส าคัญส าหรับนิสิตนักศึกษา มีแนวทางในการที่จะท า
ความเข้าใจประวัติความเป็นมาตลอดถึงลักษณะและปรากฏการณ์ของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย
ในประเด็นต่าง ๆ ได้แก่ พระพุทธศาสนาทั้งฝ่ายเถรวาทและฝ่ายมหายาน พระพุทธศาสนาแบบจารีต
นิยม แบบปัญญานิยม แบบพัฒนาสังคม แบบประชานิยม พระพุทธศาสนามหายานในประเทศไทย 
และพระพุทธศาสนานอกแนวจารีต  



 

 

~ 7 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 7 No. 1 [January – April 2024] 

 และในส่วนสุดท้ายเป็นประเด็นของพระพุทธศาสนาในประเทศไทยถึงจะมีความหลากหลาย
แต่ก็สามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสุข โดยเริ่มแรกจะมีพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทและมหายาน ซึ่ง
ที่จริงแล้วความหลากหลายเหล่านี้ล้วนแล้วเกิดจากความคิดเห็นหรือตีความประเด็นค าสอนของ
พระพุทธเจ้าเข้าข้างฝ่ายตนเป็นหลัก ซึ่งเคยมีมาตั้งแต่สมัยพุทธกาลและหลังพุทธกาลแล้ว ผู้ที่มี
ความเห็นแบบเดิมและผู้ที่เห็นต่างว่าสามารถที่จะเปลี่ยนแปลงได้ โดยเฉพาะพระพุทธศาสนาใน
เมืองไทย ถึงจะมีความเห็นตามแนวทางของตนแต่ก็ยังถือปฏิบัติร่วมกันทั้งฝ่ายเถรวาทและมหายาน  
จุดเด่นและคุณค่าของหนังสือ 
 
 (1) ภาษาและรูปแบบการเขียน 
 หนังสือเล่มนี้ ประเด็นแรกผู้เขียนได้ใช้ภาษาและรูปแบบการเขียนเป็นแบบทางการ หัวข้อมี
ทั้งแบบภาษาไทยและภาษาอังกฤษ ซึ่งได้น าข้อมูลจากหนังสือของนักวิชาการต่าง ๆ ที่มีความ
เกี่ยวข้องกับประเด็นที่เขียนมาอ้างอิงประกอบ และได้ตั้งค าถามท้ายบทให้ผู้อ่านได้ตอบค าถามหรือ
แสดงความคิดเห็นในประเด็นนั้น ๆ รวมทั้งได้สรุปวิเคราะห์ให้เห็นความส าคัญของพระพุทธศาสนาใน
ประเทศไทยในรูปแบบต่าง ๆ เพ่ือให้ผู้อ่านเกิดความรู้ความเข้าใจในแนวคิดแนวปฏิบัติของบุคคลผู้มี
บทบาทส าคัญในแต่ละรูปแบบ 
 
 (2) รูปแบบเนื้อหาของหนังสือ 
 หนังสือเล่มนี้  ผู้ เขียนได้วางรูปแบบเนื้อหาโดยมุ่งให้ผู้ อ่านหรือผู้ศึกษาได้เห็นความ
หลากหลายของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย จัดล าดับหัวข้อ ยกตัวอย่างวิธีการคิด วิธีการปฏิบัติ
ของบุคคลต่าง ๆ โดยเริ่มตั้งแต่ประวัติความเป็นมา ลักษณะและปรากฏการณ์ของพระพุทธศาสนาใน
ประเทศไทยในแต่ละยุค และพระพุทธศาสนาในประเทศไทยแบบจารีตนิยม ปัญญานิยม พัฒนาสังคม 
ประชานิยม มหายาน นอกแนวจารีต และบทสรุปเอกภาพในความหลากหลายของพระพุทธศาสนาใน
ประเทศไทย โดยได้วิเคราะห์ประเด็นปัจจัยส าคัญท่ีท าให้เกิดเอกภาพในความหลากหลาย 
 
 (3) เป้าหมาย/ประโยชน์ของหนังสือ 
 หนังสือเล่มนี้ นับว่าเป็นหนังสือที่เปรียบเสมือนหน้าต่างที่เปิดโอกาสให้ผู้อ่านได้เห็นโลกแห่ง
พระพุทธศาสนาในประเทศไทยกว้างมากขึ้น เป็นพ้ืนฐานในการท าความเข้าใจความเป็นจริงของ
พระพุทธศาสนาไทย ซึ่งเหมาะส าหรับนักวิชาการ ครูอาจารย์ นักการศึกษาในระดับอุดมศึกษาและ
บุคคลทั่วไปที่สนใจในกระบวนการการเรียนรู้ในด้านปรัชญาและศาสนา สามารถใช้ประกอบการเรียน
การสอนในวิชาการต่างๆ เช่น วิชาพระพุทธศาสนา พุทธปรัชญา ปรากฏการณ์วิทยาทางศาสนา 
สังคมวิทยาทางศาสนา และ    จริยศาสตร์แนวพุทธ 
จุดควรพัฒนาของหนังสือ และข้อเสนอแนะ 
 
 (1)จุดควรพัฒนา 
 แม้หนังสือเล่มนี้ ผู้เขียนได้อธิบายเรื่องเอกภาพในความหลากหลายของพระพุทธศาสนาใน
ประเทศไทยไว้เป็นอย่างดี แต่เนื้อหาบางส่วนนั้นท าความเข้าใจยากต้องใช้ความจ า ผู้อ่านต้องอ่านซ้ า
ไปซ้ ามาเพ่ือให้เกิดความเข้าใจ โดยเฉพาะเนื้อหาด้านประวัติความเป็นมาของแต่ละยุคมีความคาบ
เกี่ยวหรือซับซ้อนกัน แหล่งที่มามีความหลากหลาย ผู้ที่มีพ้ืนฐานด้านศาสนาและปรัชญาดีอ่านแล้วจะ



 

 

~ 8 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2567] 

ช่วยให้เกิดความเข้าใจที่ถูกต้อง แต่ส าหรับผู้ที่ไม่มีความรู้ทางด้านศาสนาและปรัชญาอ่านแล้วอาจจะ
รู้สึกสับสน ท าให้ผู้อ่านรู้สึกไม่ชวนติดตาม  
 
 (2) ข้อเสนอแนะ  
 หนังสือเล่มนี้ เป็นขนาดพ็อคเก็ตบุ๊ค (Pocket Book) ซึ่งมีขนาดเล็กพกพาง่าย แต่การใช้
ตัวอักษรขนาดเล็กประกอบกับเนื้อหามีมากท าให้อ่านยาก ผู้อ่านต้องเพ่งสายตา อาจจะปรับให้
ตัวหนังสือใหญ่หน่อย เพ่ิมขนาดของกระดาษ และปรับปรุงในส่วนภาพประกอบของปกหนังสือกับชื่อ
เรื่องให้สมดุลกัน เพ่ือชวนให้ผู้อ่านหยิบมาอ่าน สร้างแรงดึงดูด และความสนใจแก่ผู้อ่านมากขึ้น  
 
บทสรุป  
 จากการศึกษาภาพรวมของหนังสือเล่มนี้ ท าให้เราได้ทราบถึงประวัติความเป็นมาของ
พระพุทธศาสนาในประเทศไทย ที่มีลักษณะผสมผสานทั้งฝ่ายเถรวาทและฝ่ายมหายาน โดยได้แยก
ประเด็นส าคัญของพระพุทธศาสนาในประเทศไทยไว้ 6 ประเด็นได้แก่ พระพุทธศาสนาแบบจารีตนิยม 
แบบปัญญานิยม แบบสังคมนิยม แบบประชานิยม มหายาน และพระพุทธศาสนานอกแนวจารีต ใน
ความหลากหลายก็มีความเชื่อมโยงที่ท าให้เกิดเอกภาพและเอกลักษณ์ของพระพุทธศาสนาในประเทศ
ไทยได้ ท าให้ชาวพุทธในภาพรวมนั้นสามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติ ไม่มีความขัดแย้งอันเนื่องมาจาก
ความแตกต่างจนท าให้เกิดการเป็นปฏิปักษ์และความบาดหมางระหว่างกัน ปัจจัยส าคัญที่ท าให้เกิด
เอกภาพในความหลากหลายนั้น ผู้เขียนได้แสดงทัศนะที่น่าสนใจเอาไว้ว่า การยอมรับจารีตพ้ืนฐาน 
การส่งเสริมประโยชน์สุขของมวลชน การเชิดชูพระพุทธเจ้าและการสืบทอดค าสอนของพระพุทธองค์ 
การสร้างสังคมที่มีจริยธรรม การมุ่งสู่ความพ้นทุกข์เป็นเป้าหมาย การยึดแก่นสารเดียวกัน การไม่
แบ่งแยกนิกายอย่างเต็มรูปแบบ การแสวงหาจุดร่วมและสงวนจุดต่าง และการเติมเต็มบทบาทซึ่งกัน
และกันทั้งฝ่ายบรรพชิตและฆราวาส  ซึ่งเอกภาพของชาวพุทธในประเด็นต่าง ๆ ดังกล่าว ท าให้การ
จ าแนกพระพุทธศาสนาเป็นแบบต่าง ๆ นั้น ไม่น าไปสู่ความแตกแยก แต่กลับท าให้เกิดความเข้าใจ
และยอมรับความแตกต่างในแนวคิดและการปฏิบัติของชาวพุทธทั้งสังคมได้ 
 
References (บรรณานุกรม) 
 
ภัทรพร สิริกาญจน. (2557). พระพุทธศาสนาในประเทศไทย:เอกภาพในความหลากหลาย.(พิมพ์ครั้ง
ที่ 1).กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
 
 
 
 


