
 

 

~ 23 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 6 No. 1 [January – April 2023] 

 
กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ชุมชนชาวพุทธล้านนาภาคเหนือ 

The process of creating the identity of the northern Lanna Buddhist 
community 

 
พระปลัดบุญชว่ย ฐิตจิตฺโต (ยังสามารถ) 

Phrapalad Boonchuay Thitacitto  (Yangsamart )  
พระครูปลัดกติติพงษ์ กิตฺติโสภโณ (วงค์สถาน) 

Phrakhupalad kittipong kittisobha ฺno (wongsathan) 
พระนพดล ปภสฺสรว โส (ปนัมะ) 

Phra Noppadon Paphasarawatso (Panma 
คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

Faculty of Religion and Philosophy Mahamakut Buddhist University 
E-mail : phraboonchuay2522@gmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 10 มีนาคม 2566 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 28 เมษายน 2566 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 28 เมษายน 2566 

 
บทคัดย่อ 

กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ชุมชนล้านนาภาคเหนือ การเสริมสร้าง หมายถึง การที่ประชาชน
ในชุมชนมีการรักษาขนบธรรมเนียมประเพณีอันดีงามด้วยการเสริมจุดแข็ง รักษาประเพณีที่ปฏิบัติสืบ
ต่อกันมา และเสริมจุดอ่อนให้แข็งแรง เพื่อสร้าง ความเข้มแข็งทั้งทางร่างกายและจิตใจของประชาชน 
อัตลักษณ์ หมายถึงลักษณะเฉพาะของชุมชนใดชุมชนหนึ่ง ซึ่งท าให้สิ่งนั้นเป็นที่รู้จักหรือจ าได้ ซึ่งสังคม
แต่ละสังคมมีอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของตนเอง ชุมชนชาวพุทธล้านนา คือประชาชนผู้นับถือ
พระพุทธศาสนาในล้านนา 8 จังหวัดภาคเหนือ การเสริมสร้างอัตลักษณ์ของชุมชนชาวพุทธล้านนา
ทั้งนี้เพื่อเป็นการเสริมสร้างความเข้มแข็งของชาวพุทธล้านนาโดยใช้พระพุทธศาสนาเป็นเครื่องมือที่
ส าคัญ ในการสร้างความเข้มแข็งของชาวพุทธล้านนาให้สอดคล้องกับความต้องการของชุมชน อันจะ
น าไปสู่การสร้างหลักการเผยแผ่ของพระพุทธศาสนาได้ตรงตามความต้องการของชุมชน และสังคมที่
เคลื่อนตัวอย่างรวดเร็ว เป็นนโยบายพัฒนาประเทศให้เกิดความมั่นคงอย่างยั่งยืน อันจะเป็นการสร้าง
ภูมิคุ้มกันทั้งทางร่างกายและจิตใจของประชาชนในชุมชน ด้วยพระพุทธศาสนาเพื่อสร้างความเข้มแข็ง
และการเสริมสร้างอัตลักษณ์ของชุมชนชาวพุทธล้านนาก่อให้เกิดสังคมไทยที่มีประสิทธิผลสูง เกิด
มั่นคง เนื่องจากมีการพัฒนาออกไปจากตนเอง ครอบครัว ชุมชน ประเทศชาติ โลก สร้างศรัทธาที่มี
แนวทางทางดี ก่อให้เกิดการพัฒนาของชุมชนอย่างเข้มแข็งและยั่งยืน 
ค าส าคัญ : อัตลักษณ,์ ชุมชนล้านนา, ชาวพุทธล้านนา 

 
Abstract  

This academic article Searching from the Tripitaka and academic papers to 
study the process of creating the identity of the northern Lanna community. 

mailto:phraboonchuay2522@gmail.com


 

 

~ 24 ~ 

วารสารชัยภูมิปรทิรรศน์ ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 [มกราคม-เมษายน 2566] 

Strengthening means that the people in the community have preserved good 
traditions by enhancing their strengths. Preserve the tradition that has been handed 
down and strengthen weaknesses in order to build strength both physically and 
mentally of the people. Identity refers to the characteristics of a particular 
community. which makes it known or remembered in which each society has its own 
cultural identity Lanna Buddhist Community are people who follow Buddhism in 
Lanna, 8 northern provinces strengthening the identity of the Lanna Buddhist 
community in order to strengthen the Lanna Buddhist community by using Buddhism 
as an important tool in building the strength of Lanna Buddhists in line with the 
needs of the community This will lead to the creation of the propagation principles 
of Buddhism to meet the needs of the community. and a fast-moving society It is a 
policy to develop the country for sustainable security. This will create both physical 
and mental immunity of the people in the community. With Buddhism to strengthen 
and strengthen the identity of the Lanna Buddhist community, resulting in a highly 
effective Thai society, born stable due to the development of self, family, 
community, nation, world, creating faith that has a good way contribute to the 
development of a strong and sustainable community. 
Keywords: Identity, Lanna community, Lanna Buddhist, 
 
บทน า 

สังคมไทยปัจจุบันได้มีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว เป็นสังคมที่เห็นคุณค่าทางวัตถุมากกว่า
คุณค่าทางจิตใจ การพัฒนาเศรษฐกิจจึงเป็นสิ่งที่หน่วยงานต่าง ๆ ให้ความส าคัญ ประชาชนในชุมชน
ท้องถิ่นต่าง ๆ มุ่งจะเคลื่อนตัวเข้าสู่สังคมเมืองเพื่อหาสิ่งที่จะมาตอบสนองความต้องการของตน และ
เมื่อยิ่งพัฒนาไปเท่าใด จะยิ่งเกิดปัญหาจากการพัฒนาเท่านั้น ยิ่งมีวัตถุสนองความต้องการมากเท่าใด 
ก็จะก่อให้คนไม่รู้จักพอ ประชาชนคนไทยในยุคโลกาภิวัตน์จึงมีปัญหาทางจิตใจเกิดขึ้นมากมาย อาทิ
เช่น มีพฤติกรรมการแสดงออกที่ อดไม่ ได้รอไม่ ได้  ขาดความเมตตา เอื้ออาทร ในขณะที่
พระพุทธศาสนามีค าสอนที่กล่าวว่าว่า เมตตาธรรมเป็นเครื่องค้ าจุนโลก (สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรม
พระยาวชิรญาณวโรรส, 2535 : 26) การก่ออาชญากรรมดังที่เป็นข่าวอยู่เสมอ สังคมปัจจุบันจึงไร้
ความมีน้ าใจ เมื่อสังคมไทยตกอยู่ในสภาพแวดล้อมทางสังคมเช่นนี้ คนส่วนใหญ่เข้าใจว่า การมีความ
พร้อมทางวัตถุจะท าให้ชีวิตมีความสงบสุข จึงพยายามท าทุกสิ่งเพื่อตามวัตถุ ไขว่คว้าหามาบ ารุงชีวิต 
สิ่งใดที่ยังไม่มีเหมือนคนทั่วไปจะพยายามดิ้นรนหามา สิ่งที่มีอยู่แล้วก็ให้มีมากกว่าเดิม ก่อให้เกิด
ปัญหาการกู้หนี้ยืมสินหรืออาจถึงขั้นทุจริตคิดมิชอบต่อหน้าที่การงาน ซึ่งจะท าให้คนค้นหาความสงบ
สุขทางใจไม่ได้จนตลอดชีวิตมนุษย์ในสังคมปัจจุบันชอบตรวจสอบคนอื่น ไม่ยอมหันมาตรวจสอบ
ตนเอง ดังค าสอนที่ว่า จงเตือนตนด้วยตนเอง(ขุ.ธ.25/36/66.) 

การเสริมสร้างให้สังคมไทยอยู่อย่างยั่งยืนจะต้องปฏิบัติตามวิถีปฏิบัติตามรูปแบบที่เป็น อัต
ลักษณ์ที่ดี ที่ปฏิบัติกันมายาวนาน เสริมสร้างจุดเด่นให้เพื่อสร้างชุมชนที่เข้มแข็งในการเป็นกลไก
ส าคัญในการขับเคลื่อนการพัฒนาชุมชน โดยที่ใช้ยุทธศาสตร์และแนวทางการพัฒนาจะช่วยสนับสนุน
ส่งเสริมให้ชุมชนสามารถจัดกิจกรรมที่เป็นองค์รวม เกิดการกระบวนการเรียนรู้และการจัดการความรู้



 

 

~ 25 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 6 No. 1 [January – April 2023] 

ร่วมกันของคนในชุมชนด้วยทุนทางทรัพยากรและศักยภาพของชุมชน มีการผลิตเพื่อเลี้ยงตัวเองอย่าง
พอเพียง พึ่งพาตนเองได้ มีการพึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกันทั้งภายในและภายนอกชุมชนบนพื้นฐานการ
เคารพความหลากหลายทางวัฒนธรรมน าไปสู่การอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข เกิดความสมานฉันท์ มีการ
อนุรักษ์ พัฒนาและใช้ประโยชน์จากความหลากหลายทางชีวภาพที่มีอยู่ได้อย่างเหมาะสมยั่งยืนน าไปสู่
สภาวะดินด าน้ าชุ่ม ป่าไม้ พืชพรรณ สัตว์ป่าอุดมสมบูรณ์ และสิ่งแวดล้อมน่าอยู่ปลอดมลภาวะ อยู่
ร่วมกับทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมได้อย่างสันติและเกื้อกูลเกิดความสงบสุขร่มเย็น สามารถ
แก้ปัญหาความยากจนอย่างมีบูรณาการ มีภูมิคุ้มกันสามารถต้านรับและใช้ประโยชน์จากกระแสการ
เปลี่ยนแปลงต่าง ๆ อย่างรู้เท่าทัน และมีบทบาทที่เข้มแข็งในการพัฒนาประเทศ 

 
ความหมาย ความส าคัญประเภท และกระบวนการสร้างอัตลักษณ์ 

ความเป็นตัวตนมีลักษณะคล้ายกับเหรียญมีสองด้านซ้อนทับกันอยู่ วาทกรรมจะสร้างภาพ
ตัวแทนของตัวเรา เช่น การเป็นหญิงหรือชาย การเป็นไทยหรือเป็นลาว เป็นต้น อัตลักษณ์เหล่านี้จะ
หล่อหลอมและยัดเหยียดต าแหน่งทางสังคม ตลอดถึงประสบการณ์ความเป็นตัวเราในแง่มุมต่าง ๆ อัต
ลักษณ์หมายถึงคุณลักษณะเฉพาะตัวซึ่งเป็นตัวบ่งชี้ของลักษณะเฉพาะของบุคลสังคมชุมชนหรือ
ประเทศนั้น ๆ เช่นเชื้อชาติภาษาวัฒนธรรมท้องถิ่นและศาสนา ฯลฯ ซึ่งมีคุณลักษณะที่ไม่ทั่วไปหรือ
สากลกับสังคมอื่น ๆ พูดง่าย ๆ คือลักษณะที่ไม่เหมือนกับของคนอื่น ๆ “อัตลักษณ์” มาจากภาษา
บาลีว่าอตฺต + ลักษณะโดยที่ “อัตตะ” มีความหมายว่าตัวตน, ของตนส่วน “ลักษณะ” หมายถึง
สมบัติเฉพาะตัวหากมองเพียงแค่รูปศัพท์ “อัตลักษณ์” จึงเหมาะจะน ามาใช้หมายถึงลักษณะเฉพาะตัว
ของสิ่งใดสิ่งหนึ่งมากกว่าส่วนค าว่า “เอกลักษณ์” มีค าว่า “เอก” ซึ่งหมายถึงหนึ่งเดียวจึงน่าจะ
หมายความว่าลักษณะหนึ่งเดียว (ของหลาย ๆ สิ่ง) หรือลักษณะที่ของหลาย ๆ สิ่งมีร่วมกันซึ่งเป็น
ความหมายแรกตามพจนานุกรมนั่นเองค าว่าอัตลักษณ์ตรงกับค าภาษาอังกฤษว่า Identity หมายถึง
ผลรวมของลักษณะเฉพาะของสิ่งใดสิ่งหนึ่งซึ่งท าให้สิ่งนั้นเป็นที่รู้จักหรือจ าได้เช่นนักร้องกลุ่มนี้มีอัต
ลักษณ์ทางด้านเสียงที่เด่นมากใครได้ยินก็จ าได้ทันทีสังคมแต่ละสังคมมีอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของ
ตนเองโลกาภิวัตน์ท าให้อัตลักษณ์ของสังคมไทยเปลี่ยนไป(ทิดกร สอนภาษา,ฉบับที่ 445, (23 มิ.ย. 
2551). 

สรุปความว่า อัตลักษณ์ คือ สิ่งที่บ่งบอกถึงตัวตนว่าเป็นใคร อย่างไร อัตลักษณ์ที่แท้จริงจะอิง
อยู่กับคุณค่า ประวัติศาสตร์ สิทธิ ความเป็นมาทางสังคมดั้งเดิมของชุมชน มีความรู้สึกว่าเป็นพวกเรา
ที่แตกต่างจากพวกเขา ในขณะเดียวกันก็สามารถสร้างสานความสัมพันธ์กับสังคมอื่น กลุ่มอื่น อัต
ลักษณ์ไม่ได้เกิดขึ้นตามธรรมชาติ ไม่ได้เป็นผลิตของเชื้อชาติ วัฒนธรรม และได้หยุดนิ่งอยู่กับที่ อัต
ลักษณ์สามารถถูกสร้างขึ้นมาใหม่ และมีการสืบทอดจากรุ่นสู่รุ่น ที่มีกระบวนการสัมพันธ์กับ
สถานการณ์ที่เปลี่ยนไป 

 
ประเภทของอัตลักษณ ์

มีนักวิชาการที่มีความเห็นเหมือนกันและต่างกันเกี่ยวกับประเภทของอัตลักษณ์ซึ่งท่านแบ่ง
ออกเป็น 2 ประเภทและ 3 ประเภท เพราะผลการศึกษาท าให้ได้เกณฑ์การจ าแนกแตกต่างกันแต่เมื่อ
พิจารณาโดยรวมแล้ว พบว่าอัตลักษณ์แบ่งได้เป็น 2 ประเภท โดยพิจารณาจากสิ่งที่ใช้ในการ
แสดงออกของบุคคล ได้แก่ อัตลักษณ์ส่วนบุคคลเป็นสิ่งที่แสดงออกถึงการรู้จักตนเอง การรับรู้ตนเอง 
การยอมรับตนเองและความภาคภูมิใจในตนเองที่เกิดจากการปฏิสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมทาง



 

 

~ 26 ~ 

วารสารชัยภูมิปรทิรรศน์ ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 [มกราคม-เมษายน 2566] 

ธรรมชาติ และสภาพแวดล้อมทางวัฒนธรรม ซึ่งอัตลักษณ์ทางสังคมเป็นสิ่งที่แสดงออกถึงผลของการ
ขัดเกลาทางสังคมกระบวนการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม และระบบการศึกษาทั้งนี้สิ่งที่แสดงออกมา
จะปรากฏในรูปวิถีชีวิต ความคิด ความเชื่อและแบบแผนพฤติกรรม ได้แบ่งอัตลักษณ์ออกเป็น 3 
ประเภท คือ  

1) อัตลักษณ์หรือตัวตนส่วนตัว (Personal or Self Identity) ตนเป็นปัจเจกชน สามารถที่
จะมีส่วนร่วมในการก่อรูปหรือสร้างอัตลักษณ์ของตนขึ้นมาได ้

2) อัตลักษณ์ส่วนร่วม (Collective Identity) หมายถึงอัตลักษณ์ที่เป็นปัจเจกชนจ านวนหนึ่ง
มีร่วมกันทั้งที่เป็นอัตลักษณ์ส่วนตัวและอัตลักษณ์ทางสังคม 

3) อัตลักษณ์ทางสังคม (Social Identity) หมายถึง อัตลักษณ์ที่คนอื่น ๆ มอบให้กับปัจเจก
ชน กล่าวอีกนัยหนึ่ง หมายความว่า ปัจเจกชนคนหนึ่งอาจถูกก าหนดนิยามในทางสังคมโดยเชื่อมโยง
กับอาชีพ ศาสนา ภูมิหลังทางชาติพันธุ์หรืออาจจะเป็นประเภททางสังคมใด ๆ ก็ได้ 

กล่าวโดยสรุป เมื่อใช้เกณฑ์การมองจากภายนอกและการมองจากภายในพบว่า อัตลักษณ์มี 
2 ประเภท คือ อัตลักษณ์ที่เกิดจากการนิยามตนเองและอัตลักษณ์ที่สังคมนิยามให้ดังแนวคิดของ 
Golf man นักสังคมวิทยาในสายสัญลักษณ์สัมพันธ์ได้จ าแนกแยกแยะความแตกต่างระหว่างอัต
ลักษณ์ส่วนบุคคลและอัตลักษณ์ทางสังคม โดยอัตลักษณ์ของปัจเจกประกอบด้วย 2 ส่วน เขานิยามว่า
ความคิดความรู้สึกที่เป็นปัจเจกมีต่อตัวเองว่า Ego  Identity ส่วนภาพปัจเจกในสายตาคนอื่น ใน
ฐานะที่เป็นบุคคลที่มีเอกลักษณ์เฉพาะตัวเขาเรียกว่า “Personal Identity” ส่วน “Social Identity” 
ของบุคคลคือสถานภาพทางสังคม เช่น อาชีพ เพศ ชาติพันธุ์ หรือศาสนาที่ปัจเจกบุคคลนั้นสังกัดอยู่ 
สังคมคาดหวังและเรียกร้องว่าปัจเจกบุคคลควรจะวางตัวอย่างไร นั่นคือจุดที่อัตลักษณ์ทางสังคม
และอัตลักษณ์ปัจเจกซ้อนทับกันอยู่ อัตลักษณ์ทางสังคมจึงมีสองส่วนคือ ส่วนแรกเป็นมาตรฐานที่
สังคมเรียกร้องจากปัจเจกบุคคล และส่วนที่สองคืออัตลักษณ์ที่เป็นจริงของคนนั้น(Golf man, 1963 : 
118-121) 

 
กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ 

กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ หมายถึง การสร้างทางชาติพันธุ์ให้เกิดขึ้นภายใต้ความสัมพันธ์
ทางสังคมที่สลับซับซ้อน หลากหลาย ไม่หยุดนิ่งมาตั้งแต่อดีต สันนิษฐานกันว่ากลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ ที่
อาศัยอยู่ในบริเวณใกล้เคียงกัน ณ ช่วงเวลาเดียวกัน มีการติดต่อสัมพันธ์ทั้งในเชิงซื้อขายแลกเปลี่ยน
สิ่งของจนถึงการรบราฆ่าฟันกัน ความสัมพันธ์ดังกล่าวก่อให้เกิดการหยิบยืมและผสมปนเปทาง
วัฒนธรรมระหว่างกัน ดังนั้น เมื่อกลุ่มชาติพันธุ์แต่ละกลุ่มต้องการรักษาความเป็นหนึ่งเดียวหรือความ
เป็นปึกแผ่นในพวกเดียวกัน กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์เพื่อสร้างความเหมือน ในพวก
เราและความต่างในพวกเขาจึงเกิดขึ้น ในกระบวนกานี้อาจมีทั้งการสร้างขึ้นมาใหม่อย่างสิ้นเชิงและ
การหยิบยืมบางส่วนทางวัฒนธรรมคนอื่นมาท าให้เป็นของเรา อัตลักษณ์ที่ถูกสร้างขึ้นในยุคหนึ่ง แต่
เมื่อกาลเวลาเปลี่ยนไปอัตลักษณ์อาจใช้ไม่ได้ผล(วันดี สันติวุฒิเมธ,ี2554 : 219-221). 

เนื่องจากกลุ่มชาติพันธุ์แต่ละกลุ่มมีการปรับตัวและหยิบยืมวัฒนธรรมระหว่างกัน ด้วยเหตุนี้ 
เมื่ออัตลักษณ์เก่ามีพลังน้อยลง อัตลักษณ์ใหม่จึงถูกสร้างขึ้นมาทดแทน อัตลักษณ์จึงเป็นสิ่งที่ไม่
แน่นอนตายตัวและไม่หยุดนิ่ง การสืบทอดและผลผลิต อัตลักษณ์ใหม่จึงเกิดขึ้นได้เสมอภายใต้
กาลเวลา และบริบททางสังคมที่เปลี่ยนไปซึ่ง (ยศ สันตสมบัติ,2545 : 50).สิทธิชุมชนตามความเชื่อใน
มิติของระบบคุณค่าจริงๆ แล้วไม่ได้มีนัยเฉพาะที่เป็นเพียงความเชื่อดั้งเดิมเท่านั้น แต่หมายถึงคุณค่าที่



 

 

~ 27 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 6 No. 1 [January – April 2023] 

มีการปรับเปลี่ยน ผ่านกระบวนการผลิตความเชื่อเดิมมาใช้ในสถานการณ์ใหม่ เพื่อตอบสนองและ
ปรับตัวกับสถานการณ์ใหม่ที่ก าลังเผชิญหน้าอยู่ในการปรับตัวนี้ชุมชนให้ความส าคัญกับการมองสิทธิ
ชุมชนในมิติของอ านาจมากขึ้น เพราะการที่รู้ว่าชุมชนมีสิทธิอย่างไรนั้น ขึ้นอยู่กับการสร้างความชอบ
ธรรมของชุมชน ซึ่งถือว่าเป็นความพยายามอย่างหนึ่งในการจะบอกให้คนอื่นรู้ว่าชุมชนนั้นเป็นใคร 
และเกี่ยวข้องโดยตรงกับการแสดง อัตลักษณ์ของชุมชนซึ่งเป็นความพยายามที่จะก าหนด
ความสัมพันธ์ของชุมชนกับกลุ่มชนอ่ืนๆในสังคม  

ฉะนั้น เมื่อกลุ่มชนใดก็ตามที่รวมกันขึ้นเป็นชุมชนพวกเขาก็จะต้องพยายามที่จะบอกคนอื่นว่า
พวกเขามีตัวตนอยู่อย่างไรในสังคม กล่าวอีกนัยหนึ่งได้ว่า อัตลักษณ์ก็คือพลังในการจัดความสัมพันธ์
กับภายนอก ทั้งที่ เป็น พ่อค้า นายหน้า นักธุรกิจ หรือหน่ วยงานทั้งของเอกชนและรัฐบาลใน
ขณะเดียวกัน (อรรถจักร สัตยานุรักษ์,2548 : 45.) มีความเห็นที่สอดคล้องในท านองเดียวกันและได้มี
ความเห็นเพิ่มเติมว่าภายใต้การเปลี่ยนแปลงของสถานการณ์ชุมชนมีการปรับตัวอยู่ตลอดเวลา แต่
ความเปลี่ยนแปลงในอัตลักษณ์ของชาวบ้านเป็นผลลัพธ์โดยตรงของความเปลี่ยนแปลงการรับรู้
ประวัติศาสตร์ของชุมชนร่วมกัน จากเดิมที่เป็นการรับรู้ว่าตนเองเป็นคนบ้านไหน มาจากที่ใด และมี
ความสัมพันธ์ร่วมกับชุมชนใดบ้าง ในลักษณะใด และระบบความสัมพันธ์ภายในระหว่างชุมชนนี้ 
ชาวบ้านทั้งปวงมีศักยภาพที่จะท าอะไรได้บ้าง ตลอดจนเมื่อมีปัญหาเกิดขึ้น ได้มีการร่วมกันแก้ไข
ปัญหาอย่างไร ชุมชนจึงด ารงอยู่มาได้ เมื่อรัฐขยายตัวเข้ามาสู่ชุมชน ได้เปลี่ยนการรับรู้ตัวตนของ
ชาวบ้านด้วยการท าให้แต่ละคนเป็นคนของหมู่บ้านหนึ่งๆซึ่งเป็นหน่วยเล็กๆของชาติไทย พร้อมกับ
การขยายตัวทางด้านการบริหารและการควบคุมของระบบราชการ และชาวบ้านก็รับรู้ตนเองว่าเป็น
คนที่จะต้องพ่ึงพารัฐในทุกด้านทั้งการท ามาหากิน การจัดการทรัพยากร การศึกษา สุขภาพอนามัย 

สรุปความว่า คุณูปการของการศึกษาอัตลักษณ์ช่วยให้เห็นความละเอียดอ่อนของอ านาจใน
กระบวนอัตลักษณ์ ความเข้าใจในเรื่องอ านาจและอัตลักษณ์ช่วยให้เรารู้เท่านั้นและเข้าใจถึงที่มาของ
ความรุ่นแรงทางสังคมรอบ ๆ ตัวเรา กระบวนการสร้างอัตลักษณ์จะปะปนอยู่ในชีวิตประจ าวันของเรา
โดยไม่ตระหนักรู้ เราต้องตกอยู่ภายในภายใต้โครงครอบของมันใช้มันและถูกมันใช้เกือบตลอดเวลา
และหากมองไปรอบ ๆ ตัวจะพบความรุนแรงเชิงสัญลักษณ์ของการกีดกันและการแบ่งแยกอยู่เสมอ 

 
อัตลักษณ์ล้านนา 

อาณาจักรล้านนา คือ ราชอาณาจักรของชาวไทยวนในอดีตที่ตั้งอยู่บริเวณภาคเหนือตอนบน
ของประเทศไทย ตลอดจนสิบสองปันนา เช่น เมืองเชียงรุ่ง (จิ่งหง) มณฑลยูนนาน ภาคตะวันออกของ
พม่า ฝั่งตะวันออกของแม่น้ าสาละวิน ซึ่งมีเมืองเชียงตุงเป็นเมืองเอก ฝั่งตะวันตกแม่น าสาละวิน มี
เมืองนายเป็นเมืองเอก และ 8 จังหวัด ได้แก่ จังหวัดเชียงใหม่ ล าพูน ล าปาง เชียงราย พะเยา แพร่ 
น่าน และแม่ฮ่องสอน โดยมีเมืองเชียงใหม่ เป็นราชธานี มีภาษาตัวหนังสือ วัฒนธรรม และประเพณี
เป็นของตนเอง ต่อมาถูกปกครองในฐานะรัฐบรรณาการของอาณาจักรตองอู อาณาจักรอยุธยา และ
อาณาจักรอังวะ จนสิ้นฐานะอาณาจักร กลายเป็นเมืองส่วนหนึ่งของอาณาจักรอังวะในราชวงศ์นยอง
ยาน ไปในที่สุด ล้านนา หมายถึง ดินแดนที่มีนานับล้าน (ไร่) หรือมีที่นาเป็นจ านวนมาก คู่กับล้านช้าง 
คือดินแดนที่มีช้างนับล้านตัว เมื่อปี พ.ศ. 2530 ค าว่า “ล้านนา” กับ “ลานนา” เป็นหัวข้อโต้เถียงกัน 
ซึ่งคณะกรรมการช าระประวัติศาสตร์ไทย ซึ่งมี ดร.ประเสริฐ ณ นคร เป็นประธาน ได้ให้ข้อยุติว่า 
“ล้านนา” เป็นค าที่ถูกต้อง และเป็นค าที่ใช้กันในวงวิชาการ 



 

 

~ 28 ~ 

วารสารชัยภูมิปรทิรรศน์ ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 [มกราคม-เมษายน 2566] 

ปัญหาที่น าไปสู่การโต้เถียงกันนั้น สืบเนื่องมาจากในอดีตการเขียนมักไม่ค่อยเคร่งครัดในเรื่อง
วรรณยุกต์ แต่ก็เป็นที่เข้าใจกันว่า แม้จะเขียนโดยไม่มีรูปวรรณยุกต์โทก ากับ แต่ให้อ่านเหมือนมี
วรรณยุกต์โท ส าหรับค า “ลานนา” น่าจะมาจากพระบรมราชวินิจฉัยของพระบาทสมเด็จพระ
จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวที่ว่า “ลานนาหมายถึงท าเลท านา” ซึ่งท าให้ค าว่าลานนาใช้กันมาเป็นเวลาเกือบ
หนึ่งศตวรรษ ภายหลัง พ.ศ. 2510 นักวิชาการระดับสูงพบว่าล้านนาเป็นค าที่ถูกต้องแล้ว และชัดเจน
ยิ่งขึ้นเมื่อ ดร.ฮันส์ เพนธ์ ค้นพบค าว่า “ล้านนา” ในศิลาจารึกที่วัดเชียงสา ซึ่งเขียนขึ้นในปี พ.ศ. 
2096 อย่างไรก็ดี การตรวจสอบค าว่า ล้านนา ได้อาศัยศัพท์ภาษาบาลี โดยพบว่าท้ายคัมภีร์ใบลาน
จากเมืองน่านและที่อื่น ๆ จ านวนไม่น้อยกว่า 50 แห่ง 

 
อาณาเขตของล้านนา 

หลักฐานทางประวัติศาสตร์กล่าวไว้ว่า ดินแดนล้านนานั้นหมายถึงดินแดนบางส่วนของอาณา
เขตบริเวณ ลุ่มน้ าแม่โขง ลุ่มน้ าสาละวิน แม่น้ าเจ้าพระยา ตลอดจนเมืองที่ตั้งตามลุ่มน้ าสาขาเช่นแม่
น ากก แม่น้ าปิง แม่น้ าวัง แม่น้ ายม แม่น้ าน่าน แม่น้ าปาย แม่น าแตง แม่น้ างัด ฯลฯ โดยมีอาณาเขต
ทางทิศใต้จดเมืองตาก (อ าเภอบ้านตากในปัจจุบัน) และจดเขตดินแดนด้านเหนือของอาณาจักร
สุโขทัย ทิศตะวันตกเลยลึกเข้าไปในฝั่งตะวันตกของแม่น้ าสาละวิน ทิศตะวันออกจดฝั่งตะวันตกของ
แม่น้ าโขง ทิศเหนือจดเมืองเชียงรุ่ง (หรือคนจีนเรียกในปัจจุบันว่า เมืองจิ่งหง เนื่องจากคนจีนออก
เสียงภาษา “ไทยลื้อ” ไม่ชัด จาก “เจียงฮุ่ง” จึงกลายเป็น “จิ่งหง” (Jinghong) ซึ่งบริเวณชายขอบ
ของล้านนา อาทิ เมืองเชียงตุง เชียงรุ่ง เมืองยอง เมืองปุ เมืองสาด เมืองนาย เป็นบริเวณที่รัฐล้านนา
แผ่อิทธิพล ไปถึงในเมืองนั้น ๆ 

ในสมัยโบราณได้กล่าวถึงเมืองขึ้นกับดินแดนล้านนามี 57 เมือง ดังปรากฏในต านาน พื้นเมือง
ของเชียงใหม่ว่า ใน สัตตปัญญาสล้านนา 57 หัวเมือง แต่ก็ไม่ได้ระบุว่ามี เมืองใดบ้าง ปัจจุบันมี
หลักฐานที่พม่าน าไปจากเชียงใหม่ในสมัยที่พม่าปกครองเมืองเชียงใหม่ (พ.ศ. 2101-2317) และได้
แปลเป็นภาษาพม่าต่อมาในปี ค.ศ. 2003 ทางมหาวิทยาลัย Yangon ได้แปลเป็นภาษาอังกฤษ ชื่อ 
ZinmeYazawinหรือต านานพื้นเมืองเชียงใหม่ฉบับภาษาพม่า ได้ระบุเมืองต่าง ๆ 57 หัวเมือง โดย
แบ่งออกเป็น 3 กลุ่มเมือง คือ กลุ่มเมืองขนาดใหญ่ มี 6 เมือง กลุ่มเมืองขนาดกลางมี 7 เมือง กลุ่ม
เมืองขนาดเล็กมี 44 เมือง เช่น เมืองฝาง เมืองเชียงของ เมืองพร้าว เมืองเชียงดาว เมืองลี้ เมืองยวม 
เมืองสาด เมืองนาย เมืองเชียงตุง เมืองเชียงค า เมืองเชียงตอง เมืองน่าน เมืองเทิง เมืองยอง เมืองลอง 
เมืองตุ่น เมืองแช่ เมืองอิง เมืองไลค่า เมืองลอกจ๊อก เมืองปั่น เมืองยองห้วย เมืองหนองบอน เมืองสู่ 
เมืองจีด เมืองจาง เมืองกิง เมืองจ าคา เมืองพุย เมืองสีซอ เมืองแหงหลวง เมืองหาง เมืองพง เมืองด้ง 
ฯลฯ 

 
อัตลักษณ์วิถีชีวิตชาวล้านนา 

ชาวไตโบราณมีรากฐานของสังคมเกษตรกรรมแบบพอเพียงและพึ่งตนเอง ในโลกทัศน์และคติ
ความเช่ือเรื่องผี ซึ่งเหมือนกับชนเผ่าอื่น ๆ ของเอเชีย ก่อนอิทธิพลคติความเชื่อทางพราหมณ์-ฮินดู จะ
แผ่เข้ามาในดินแดนที่ตั้งถิ่นฐานของคนไตอย่างน้อย 1,400 ปีที่แล้วในยุคก่อนหริภุญชัย ตั้งแต่มีแคว้น
หริภุญชัยภายใต้อ านาจของละโว้ ศาสนาพุทธเริ่มเข้ามามีบทบาทต่อพัฒนาการด้านทัศนคติความเชื่อ
และวัฒนธรรมของคนในดินแดนที่ภายหลังเป็นอาณาจักรล้านนา พุทธศาสนาเจริญขึ้นทีละน้อย และ
เจริญเป็นอย่างมากในสมัยพระเจ้าติโลกราชตลอดจนสมัยพระเมืองแก้ว กล่าวกันว่าถือเป็นยุคทอง



 

 

~ 29 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 6 No. 1 [January – April 2023] 

ของล้านนา แต่คติความเชื่อเรื่องผีและพราหมณ์-ฮินดู หาได้หมดไปไม่ กลับเสริมสร้างเอกลักษณ์แบบ
แผนโลกทัศน์ของชาวล้านนาให้มีลักษณะเฉพาะและผสมผสาน ปัจจุบันการเปลี่ยนแปลงด้านสังคม
และเศรษฐกิจส่งผลให้คติความเช่ือและศาสนามีแนวโน้ม เสื่อมลงอย่างเห็นได้ชัด 

วัฒนธรรม เป็นสิ่งที่ท าให้เกิดความเจริญงอกงามแก่หมู่คณะ ประกอบไปด้วย ความรู้ ความ
เชื่อ ศิลปะ ประเพณี จารีต กฎหมาย เป็นเอกลักษณ์ร่วมที่เป็นแบบแผนในสังคม โดยสัมผัสได้จาก วิถี
ชีวิต พฤติกรรม บุคลิกภาพ และถูกเก็บสะสม พัฒนา และถ่ายทอดสู่ชนรุ่นหลังล้านนา เป็นขอบเขต
ทางวัฒนธรรมในพื้นที่ภาคเหนือของประเทศไทย หมายรวมถึงจังหวัด เชียงใหม่ ล าพูน ล าปาง 
เชียงราย พะเยา แพร่ น่าน แม่ฮ่องสอน รวมถึง ตาก และ อุตรดิตถ์บางส่วน ล้านนาเป็นชื่อต้นของ
อาณาจักรที่สถาปนา โดย พญามังรายมหาราช ในปี พ.ศ. 1839ที่จริงแล้วขอบเขตอาณาจักรล้านนา 
ไม่ได้อยู่แค่ในประเทศไทยในปัจจุบัน ในอดีตก่อนมีแผนที่ประเทศไทย ล้านนาเคยมีดินแดนกว้างขวาง
เข้าไปในส่วนหนึ่งของพื้นที่รัฐฉานที่อยู่ในประเทศพม่าปัจจุบัน ส่วนหนึ่งของยูนนานใต้ประเทศจีน 
แถบสิบสองปันนา และส่วนหนึ่งของประเทศลาวตอนเหนือในปัจจุบันวัฒนธรรมล้านนา หมายถึง 
วัฒนธรรมที่มีแบบแผนที่เป็นเอกลักษณ์ของผู้คนที่อาศัยอยู่ในพื้นที่ ที่เคยเป็นดินแดน อาณาจักร
ล้านนาในอดีต ปรากฏให้เห็นใน วัฒนธรรมการด ารงชีวิต ภูมิปัญญาความรู้ด้านต่างๆ ทั้งความเชื่อ 
ศิลปะ ประเพณี และจารีต ซึ่งสามารถสังเกตและสัมผัสได้  

จากวิถีชีวิต พฤติกรรมหรือบุคลิกภาพ ของผู้คนที่ส่วนมากมีบรรพบุรุษสืบสายมาจากผู้ที่ตั้ง
ถิ่นฐานในดินแดนอาณาจักรล้านนาในอดีตวัฒนธรรมล้านนา ไม่ได้มีลักษณะที่มีแบบอย่างลักษณะ
เดียว (Typical) เนื่องจากชาติพันธุ์ของผู้คนในล้านนามีลักษณะผสมผสาน โดยเริ่มแรกก่อนตั้ ง
อาณาจักรได้มีชาวละว้า อพยพมาอาศัยอยู่ก่อนแล้ว จากนั้นมีชาวละโว้ ลพบุรี อพยพขึ้นมาสมทบใน
ยุค อาณาจักร หริภุญชัย และเมื่อ หริภุญชัยเสื่อมลง ชาวไตโยนจาก อาณาจักรโยนก ได้เคลื่อนย้ายลง
มาตั้งถิ่นฐานเป็นจ านวนมาก และตั้งอาณาจักรล้านนาขึ้น หลังจากนั้น ด้วยการเปลี่ ยนแปลงทาง
การเมือง สังคม และเศรษฐกิจ ล้านนาได้เป็นที่รวมของชาติพันธุ์ไตหลายเผ่ามากขึ้น ได้แก่ ไตลื้อ ไต
เขิน ไตยอง ไตใหญ่ รวมทั้ง ชาวละว้าเดิม และชาวกะเหรี่ยง เป็นต้น อย่างไรก็ตาม วัฒนธรรมล้านนา
ได้เกิดการผสมผสานจากสายวัฒนธรรมหลักของชาวไตโยน ที่มีต้นเหง้ามาจากไทลื้อโบราณ 
วัฒนธรรมชาวละว้าโบราณบางส่วน วัฒนธรรมของชาวไตเขิน ไตยอง ที่มีต้นเหง้ามาจากไตลื้อ เหมือน
เช่น ไตโยน และวัฒนธรรม ไตใหญ่ และพม่า ศิลปะและสถาปัตยกรรมของล้านนา ได้รับแรงบันดาล
ใจบางส่วนจาก พุกาม สุโขทัย และจีน แต่โดยรวมแล้วบรรพบุรุษล้านนาได้สะสมภูมิปัญญา ความรู้ใน
แขนงต่างๆ สร้างสรรค์เอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่งดงาม ไม่มีใครเหมือน มีความลงตัวและมี
เอกลักษณ์ที่ล้ าค่าภายหลังจากการเสื่อมลงของอาณาจักรล้านนา วัฒนธรรมล้านนาไม่ได้เสื่อมหายไป
ทั้งหมด 

ชาวล้านนาทั้งหลายได้สืบสานวัฒนธรรมต่าง ๆ เอาไว้ได้โดยส่วนมาก ในยุคที่เป็นเมืองขึ้น
ของพม่า ชาวล้านนาได้น าเอาวัฒนธรรมของพม่าเพียงเล็กน้อยมาเพิ่มเติม ท าให้มีสีสรร เช่น อาหาร 
ศิลปะ สถาปัตยกรรม เมื่อล้านนาได้เป็นส่วนหนึ่งของอาณาจักรสยาม วัฒนธรรมจากสยามได้ไหลบ่า
มาสู่ดินแดนล้านนา ท าให้เกิดการผสมผสานและรับเอาวัฒนธรรมสยามเข้ามาจ านวนมากจนปัจจุบัน 
นอกจากนั้นวัฒนธรรมจากตะวันตกที่ผ่านมาทางสยามที่ภายหลังคือ กรุงเทพมหานคร ได้ส่งอิทธิพล
มาสู่ล้านนาอย่างท่วมท้น เช่นกันธรรมชาติของวัฒนธรรมย่อมมีการปรับเปลี่ยน เพื่อความเหมาะสม 
สัดส่วนในการปรับเปลี่ยนมีนัยส าคัญเป็นอย่างมากต่อการด ารงอยู่ของอัตลั กษณ์ในวัฒนธรรม 
วัฒนธรรมล้านนาปัจจุบันได้ปรับเปลี่ยนไปมาก มีตัวแปรมากมายที่มีผลต่อการท าลายเอกลักษณ์



 

 

~ 30 ~ 

วารสารชัยภูมิปรทิรรศน์ ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 [มกราคม-เมษายน 2566] 

วัฒนธรรมล้านนา ได้แก่ ประชากรส่วนใหญ่ของดินแดนวัฒนธรรมล้านนาที่ไม่ใช่ลูกหลานคนล้านนา
และลูกหลานชาวล้านนาได้ปฏิเสธวัฒนธรรมล้านนา หรือคนต่างวัฒนธรรมผู้ที่มาอาศัยและมาเที่ยว
ชมในดินแดนล้านนาไม่เคารพและยอมรับอนุรักษ์วัฒนธรรมล้านนา และอีกประการหนึ่งคือการละทิ้ง
สิ่งดีในวัฒนธรรมล้านนาเดิม เปลี่ยนแปลงโดยรับวัฒนธรรมจากที่อื่นล้วน ๆ ไม่สร้างสรรค์ผสมผสาน
วัฒนธรรมเก่าและใหม่ให้สะดวกเหมาะสมและคงคุณค่าในอัตลักษณ์ล้านนา การน าเอาวัฒนธรรม
ล้านนามาใช้อย่างไม่ถูกต้องเหมาะสมก็เป็นอีกสาเหตุหนึ่งที่ส าคัญ เช่น การน าเอาศิลปและสัญลักษณ์
ทางพระพุทธศาสนา ที่เป็นสิ่งเคารพที่เป็นของสูง ไปใช้ในเชิงลบหลู่ บิดเบือนความหมาย หรือใช้ไปใน
เชิงพานิช อันเป็นการลดคุณค่า ที่มีความหมายต่อจิตใจลง เป็นต้น แล้ วเราจะปล่อยให้กระแส
โลกาภิวัฒน์แทรกซึมและขจัดความเป็นท้องถิ่นของล้านนาที่บ่มเพาะสั่งสมพัฒนาจนหายหมดสิ้นไปใน
วันข้างหน้า 

อัตลักษณ์ที่เป็นวิถีชีวิตของคนล้านนา ที่แสดงให้เห็นเด่นชัดว่าเป็นอัตลักษณ์ของคนเมืองหรือ
คนเหนือ ไม่ว่าจะเป็นด้านการแต่งกายด้วยเสื้อผ้าหม้อห้อม หรือเสื้อผ้าลายต่าง ๆ ของแต่ละพื้นที่ 
ภาษาที่ใช้เป็นภาษาค าเมือง ภาษาชาติพันธุ์  บ้านเรือนล้านนา อาหารล้านนา เพลงซอ เครื่องดนตรี 
ได้แก่ สะล้อ ซอ ซึง ศิลปกรรมต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็น สถาปัตยกรรม การสร้างอุโบสถ์ วิหาร หอ
พระไตรปิฎก หรือหอธรรม เจดีย์ ประติมากรรม เช่นการสร้างพระพุทธรูปไม้ ชาวล้านนาเรียก
พระพุทธรูปว่า “พระเจ้า” แม้ในทางพระพุทธศาสนา พระสงฆ์ชาวล้านนาเองก็มีวิถีการปฏิบัติทาง 
ศาสนพิธีที่แตกต่างกันจากพระสงฆ์ภาคอื่น กล่าวคือมีประเพณีพิธีกรรม เช่น สืบชะตา กิ๋นสลาก การ
เทศน์มหาชาติมหาเวสสันดรชาดกที่มีรูปแบบการเทศน์ที่แตกต่างไป มีการระบ าธรรม อื่อกาพย์ค า
สอน ส านวนต่าง ๆ เช่น ป๊าวก๋วยใบ มะนาวล่องโขง นกเขาเหิน เป็นต้นโดยผู้วิจัยจะได้น าอัตลักษณ์
ต่าง ๆ แสดงไว้ในบทที่ 4 บริบทของชุมชนชาวพุทธล้านนา ที่มีอัตลักษณเฉพาะต่อไป 

 
พระพุทธศาสนาในล้านนา 

ความเป็นมาของพระพุทธศาสนาที่ได้เผยแผ่มาในดินแดนถิ่นล้านนานั้น เกิดจากความศรัทธา
ในพระพุทธศาสนายิ่งของพระสงฆ์และผู้ปกครองล้านนาในยุคก่อน ถือเป็นคุณูปการอย่างยิ่งของ
พระสงฆ์และผู้ปกครองในแต่ละยุคแต่ละสมัยได้ตั้งใจที่จะน าหลักพุทธธรรมค าสอนที่องค์สมเด็จพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าได้เทศนาสั่งสอนเข้ามาประยุกต์ใช้ในวิถีชีวิตของคนในชุมชน จึงเกิดวิวัฒนาการของ
พระพุทธศาสนาในล้านนา หากจากกล่าวถึงพระพุทธศาสนาในล้านนาไม่ว่าจะเป็นประวัติความ
เป็นมาของพระพุทธศาสนาในล้านนาจากอดีตถึงปัจจุบัน มีรายละเอียดังต่อไปนี้ การเข้ามาของ
พระพุทธศาสนาในอาณาจักรล้านนา การเข้ามาของพระพุทธศาสนาในอาณาจักรล้านนา สามารถ
แบ่งเป็น 2 มิติ ดังน้ี 

มิติทางชาติพันธุ์ ถ้ายอมรับว่า ชาติพันธุ์ไท เคยอยู่ที่ตอนใต้ของประเทศจีน อาศัยอยู่บริเวณ
ลุ่มน้ าแยงซีเกียง ซึ่งปัจจุบันอยู่ภายใต้การยึดครองของชาวจีน(ฮั่น) เรียกว่า อาณาจักรอ้ายลาว จุด
ศูนย์กลาง อยู่ที่ มณฑลยูนาน จะตั้งตัวมาช้านานเพียงไร ไม่อาจทราบ แต่ปรากฏ “เมืองเทียน” หรือ 
“เมืองแถน” ราว พ.ศ.263-323 ในสมัยขุนหลวงม้าว (ลิเมา) กษัตริย์ที่ทรงครองราชย์อยู่ในอาณาจักร
อ้ายลาว ก่อนที่จะอพยพเข้ามาสู่ดินแดนประเทศไทยในปัจจุบัน ได้รับเอาพระพุทธศาสนามหายาน 
โดยการน าของพระสมณทูตชาวอินเดียมาเผยแผ่ หลังจากพระเจ้ากนิษกะมหาราชทรงอุปถัมภ์การ
สังคายนาครั้งที่ 4 ของฝ่ายมหายาน ณ เมืองชลันธร แคว้นแคชเมียร์ พระสมณทูตได้เข้ามาเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในเอเชียกลาง พระเจ้ามิ่งตี่ จักรพรรดิจีนทรงรับเอาพระพุทธศาสนาไปเผยแผ่ในจีน 



 

 

~ 31 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 6 No. 1 [January – April 2023] 

พระองค์ได้ส่งทูตมาเจริญสัมพันธไมตรีกับอาณาจักรอ้ายลาว คณะทูตที่มาได้น าเอาพระพุทธศาสนา
และสมณทูตมาด้วย เมื่อหลวงลิวเมารับเอาพระพุทธศาสนา ราวพ.ศ. 600 ก็ท าให้หัวเมืองไทยทั้ง 77 
หัวเมือง และราษฎรจ านวนถึง 51,890 ครอบครัว เปลี่ยนมานับถือพระพุทธศาสนาแบบมหายาน  
ภายหลัง เมื่อไทกลุ่มนี้ต่อสู้ปกป้องดินแดนกับจีน แต่พ่ายแพ้สงครามกับจีน จึงถอยร่นลงมาทางแหลม
อินโดจีน ตั้งบ้านเมืองเป็นอิสระ สร้างอาณาจักรน่านเจ้า (หนังสือ เรื่องของชาติไทย ของ พญาอนุมาน
ราชธน เรียบเรียงเพื่อพิมพ์ครั้งแรก พ.ศ. 2483 ราว 70 ปีมาแล้ว ยังมีความเชื่อเก่า ๆ ว่า ถิ่นเดิมของ
ไทยอยู่ในดินแดนจีน และอาณาจักรน่านเจ้าเป็นของไท แต่ถูกจีนรุกรานหลายระรอก กลุ่มหนึ่งลงมา
ตั้งอาณาจักรที่ราบทางภาคกลางตอนบนของไทยปัจจุบัน มีกรุงสุโขทัยเป็นราชธานี) เรื่องอาณาจักร
น่านเจ้าเป็นของไทนั้น ได้มีข้อโต้แย้งจากนักนักวิชาการประวัติศาสตร์โบราณคดีมานุษยวิทยาทั่วโลก 
และรับรู้กันมานานว่า  อาณาจักรน่านเจ้าไม่ใช่ของไท แต่เป็นอาณาจักรของ “ชนชาติไป๋, หยี๋” (พูด
ภาษาตระกูลจีน-ทิเบต หรือ โล-โล้, หลอ-หลอ) ที่เป็นคนพื้นเมืองดั้งเดิมดึกด าบรรพ์ อยู่ในหุบเขา
(รอบทะเลสาบเอ๋อร์ไห่) ทางตอนเหนือของมณฑลยูนนาน ศูนย์กลางตั้งอยู่บริเวณที่ปัจจุบันเรียกว่า
เมือง ต้าหลี่ (ต านานไทเรียก เมืองตาลีฟู) ด้วยผลงานศึกษาค้นคว้าวิจัยของนักวิชาการจีนและ
นักวิชาการนานาชาติต่างยืนยันตรงกันว่า “ไม่มีคนไทในน่านเจ้า เพราะน่านเจ้าไม่ใช่อาณาจักรของไท 
จึงไม่เคยมีคนไทถูกขับไล่ให้อพยพหลบหนีร่นลงมาทางใต้จากจีน (มติชนรายวัน ฉบับประจ าวันอังคาร
ที่ 9 พฤศจิกายน 2553). 

สรุปว่า ถ้าคนล้านนา หรือ คนไทกลุ่มนี้สืบสายมาจากชนชาติไท สมัยขุนหลวงลิวเมา (ขุน
หลวงเม้า) ที่เคยรับพระพุทธศาสนาจากจีนยุคจักรพรรดิมิ่งตี่ พ.ศ. 600) และน าติดตัวมาประพฤติ
ปฏิบัติในดินแดนใหม่นี้ ก็ยืนยันว่า ชาวล้านนา ได้นับถือ พระพุทธศาสนาแบบมหายาน  นับตั้งแต่ 
พุทธศตวรรษที่ 7 แล้ว ดังหลักฐานส าคัญในดินแดนนี้ คือ 

1) นอกประตูเมืองเชียงแสนด้านทิศตะวันตก มีพระธาตุกู่เต้า ที่สร้างเป็นปล้อง ๆ ต่อกันแบบ
เจดีย์จีน 

2) ขุดพบลานเงินในท้องที่อ าเภอเชียงแสน ซึ่งบรรจุมนตร์ของพระพุทธศาสนา ฝ่ายมหายาน 
สาขามันตรยาน เป็นหลักฐานว่า คนไทยน าพระพุทธศาสนาแบบมหายานจากจีนมา 

3) ประมาณ พ.ศ. 1292 พระเจ้าอชุตตราช (หลานของพระเจ้าสิงหนวัติ) ได้รับพระบรม
สารีริกธาตุจากพระสงฆ์มอญ ที่มาจากเมืองสะเทิม (สุธรรมนคร)  ได้สร้างพระธาตุดอยตุงตามรูปแบบ
ศิลปะทวาราวดีขึ้น เพื่อบรรจุพระบรมสารีริกธาตุ   

มิติทางภูมิศาสตร์ เมื่อถือเอาดินแดนตามสภาพภูมิศาสตร์เป็นหลัก พระพุทธศาสนามาสู่แดน
นี้ได้อย่างไรบ้าง ขอน าเสนอข้อมูลเพื่อพิจารณา ดังนี ้

1) โดยการน ามาของพระนางจามเทวี ผู้มาครองนครหริภุญชัย พุทธศตวรรษที่ 13 พ.ศ.
1205) ล้านนาในอดีต มีอาณาจักรโบราณ คือ อาณาจักรหริภุญชัย ปกครองโดยราชวงศ์จามเทวี  
อาณาจักรหริภุญชัย เป็นอาณาจักรมอญที่ตั้งอยู่บริเวณภาคเหนือของประเทศไทยปัจจุบัน ต านาน
จามเทวีวงศ์ได้บันทึกว่า ฤๅษีวาสุเทพเป็นผู้สร้างเมืองหริภุญชัยขึ้น  ทูลเชิญพระนางจามเทวี เจ้าหญิง
จากอาณาจักรละโว้ ให้ขึ้นมาครองเมืองหริภุญชัย ในปี พ.ศ. 1205 (ชินกาลมาลีปกรณ์) บางแห่งว่า 
มาครองเมืองปี พ.ศ. 1202 (ตามต านานพระนางจามเทวีฉบับแปลและเรียบเรียงโดย นายสุทธวารี 
สุวรรณภาชน์) ในครั้งนั้น พระนางจามเทวีได้น าพระภิกษุ นักปราชญ์ และช่างศิลปะต่าง ๆ จากละโว้
ขึ้นมาด้วยเป็นจ านวนมาก ประกอบด้วย  พระเถระ 500 รูป หมู่ปะขาวที่ตั้งตนอยู่ในเบญจศีล 500 
คน บัณฑิต 500 คน หมู่ช่างแกะสลัก 500 คน ช่างแก้วแหวน 500 คน พ่อเลี้ยง 500 คน แม่เลี้ยง 



 

 

~ 32 ~ 

วารสารชัยภูมิปรทิรรศน์ ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 [มกราคม-เมษายน 2566] 

500 คน หมู่หมอโหรา 500 คน หมอยา 500 คน ช่างเงิน 500 คน ช่างทอง 500 คน ช่างเหล็ก 500 
คน ช่างเขียน 500 คน หมู่ช่างทั้งหลายต่าง ๆ อีก 500 คน และช่างโยธา 500 คน ให้ร่วมเดินทางกับ
พระนางเพื่อไปสร้างบ้านแปลงเมืองแห่งใหม่ให้มั่นคงยิ่งขึ้น  เดินทางขึ้นมาโดยเรือตามล าแม่น้ าปิง 
เป็นระยะเวลานานถึง 7 เดือน จึงถึงเมืองหริภุญชัยพร้อมกับการเสด็จมาครองเมืองของพระนางจาม
เทวีครั้งนะน ได้อัญเชิญพระพุทธรูปส าคัญมาด้วย 2 องค์ คือ 1) พระแก้วขาว หรือ พระเสตังคมณี  
องค์เดียวกันกับที่ประดิษฐาน ณ วัดเชียงมั่น จังหวัดเชียงใหม่ ในปัจจุบัน 2) พระรอดหลวง 
ประดิษฐานที่วัดมหาวัน จังหวัดล าพูน เมื่อพระนางเดินทางมาถึงเมืองหริภุญชัยแล้ว สุเทวฤๅษีและสุก
ทันตฤๅษีจึงประกอบพิธีราชาภิเษก ยกพระนางจามเทวีขึ้นเป็นกษัตริย์แห่งหริภุญชัย เฉลิมพระนามว่า 
“พระนางเจ้าจามเทวี บรมราชนารี ศรีสุริยวงศ์ องค์บดินทร์ ปิ่นธานีหริภุญชัย” หลังจากพิธี
ราชาภิเษกล่วงไป 7 วัน พระนางจามเทวีทรงประสูติพระโอรส (แฝด) (ซึ่งทรงพระครรภ์มาตั้งแต่ยัง
ทรงอยู่ที่เมืองละโว้) 2 พระองค์ พระโอรสองค์โต ขนานพระนามว่า “พระมหันตยศ” หรือ พระมหา
ยศ ส่วนองค์รองขนานพระนามว่า “พระอนันตยศ” หรือ พระอินทวร 

ในรัชสมัยของพระนางจามเทวี นครหริภุญชัยมีความเจริญรุ่งเรืองอย่างยิ่ง  ราษฎรต่างอยู่
ร่วมกันด้วยความร่มเย็นเป็นสุข พระพุทธศาสนาได้รับการท านุบ ารุงอย่างดียิ่ง ตามต านานได้กล่าวว่า 
พสกนิกรต่างมีใจเลื่อมใสศรัทธา สร้างวัดขึ้นเป็นจ านวนถึง 2,000 วัด มีภิกษุอยู่จ าพรรษาครบทุกแห่ง 
เมื่อพระนางชนะสงครามต่อขุนวิลังคะ ผู้น าชาวลัวะในถิ่นนี้ ได้สร้างวัดประจ าเมืองขึ้นมาอีก 5 วัด 
เพื่อเป็นพุทธปราการ ล้อมพระนครหริภุญชัย 

 
พระพุทธศาสนาล้านนาในยุคปัจจุบัน 

อิทธิพลจากวัฒนธรรมพุทธแบบพม่าพ.ศ. 2101- 2317 สมัยที่อาณาจักรล้านนาตกเป็น
เมืองขึ้นของพม่า นับแต่สมัยพระเจ้าเมกุฏิสุทธิวงศ์ – สมัยพระเจ้ากาวิละ  ในช่วง 200 ปีที่ผ่านมา 
โดยการปกครองของพม่า บ้านเมืองอยู่ในสภาพเมืองขึ้น การศาสนาขึ้นอยู่กับสภาพชุมชนที่ไม่มั่นคง
และมีอ านาจ  ขาดผู้สนับสนุนหลัก ท าให้การพุทธศาสนาในล้านนาซบเซาลงไปมาก พระสงฆ์
นักปราชญ์ที่เก่งเหมือนสมัยรุ่งเรืองไม่มี การปฏิบัติกิจศาสนาก็เป็นแบบคตินิยมที่สืบกันมานาน 
บางอย่างมีการเบี่ยงเบนไปจากหลักการเดิมของ เถรวาทมาก รวมทั้งวัฒนธรรมพม่าได้มีมีอิทธิพลต่อ
วิถีชาวล้านนาหลายอย่าง เช่น 

(1) นิยมบวชเป็นสามเณร มากกว่าการบวชเป็นภิกษุ การที่บวชเป็นเณร และบวชในระยะสั้น 
ๆ นั้น ท าให้การศึกษาพระพุทธศาสนาในล้านนา ไม่เข้มแข็งและค่อยเสื่อมลงเรื่อยมาจนถึงปัจจุบันที่
เพิ่มมาอีก 200 ปี (2317 – 2557 เป็นเวลารวมทั้งหมด 400 ปี ความเสื่อมถอยเช่นนี้ท าให้ไม่มี
นักปราชญ์ทางภาษาบาลี และแต่งต าราที่เป็นภาษาลีเกิดขึ้นในล้านนาเช่นในสมัยก่อนอีก ทั้งนี้เพราะ
สังคมแต่นิยมการบวชสามเณร เมื่อสร้างวัดก็ไม่นิยมสร้างพระอุโบสถ ส่วนมากวัดในชุมชนจะมีเพียง
พระวิหารกับพระสถูปเจดีย์  ถึงแม้มีผู้ที่บวชพระภิกษุและอุทิศตนต่อพระศาสนาตลอดชีพก็มีอยู่บ้าง 
แต่ความนิยมศึกษาพระปริยัติธรรมให้เข้มแข็งก็มีน้อย ส่วนใหญ่เน้นประกอบพิธีกรรมสงเคราะห์
ชาวบ้าน หรือ ประพฤติตนในสายปฏิบัติ สายครูบา เป็นเอกเทศไป 

(2) พิธีแห่ลูกแก้ว แต่งตัวเหมือนเจ้าชาย ขี่ม้า ถือตรงตามพุทธประวัติ 
(3) มีรูปบั้นสิงห์แบบพม่านั่งเฝ้าประตูวัด 
(4) การนับถือพระอุปคุต และการตักบาตรในเวลากลางคืนของวันเพ็ญที่ตรงกับวันพุธ 

เรียกว่า “เป็งปุ๊ด หรือเพ็งพุธ” ที่ประเทศพม่า มีรูปพระบัวเข็ม ก็คือ พระอุปคุตนั่นเอง 



 

 

~ 33 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 6 No. 1 [January – April 2023] 

(5) การเอาทองหุ้มพระธาตุ หรือ พระเจดีย์ เป็นธรรมเนียมนิยมของพม่า(หุ้มทองจังโก) 
(6) การฟ้อนผีมดผีเม็ง แต่งตัวแบบพม่า นุ่งโสร่ง มีผ้าพันศีรษะ 
จากประวัติศาสตร์ความเป็นมาของอาณาจักรล้านนา และความเป็นมาของพระพุทธศาสนาที่

ได้เผยแผ่มาถึงล้านนา แสดงให้ความความเจริญของพระพุทธศาสนาแต่ละยุคตั้งแต่อดีตจวบจน
ปัจจุบันซึ่งแสดงให้เห็นว่า ชาวพุทธล้านนานั้นมีความยึดมั่นในหลักปฏิบัติตามค าสอนในทาง
พระพุทธศาสนาที่น ามาใช้ในชีวิตประจ าวัน จึงเป็นเสมือนเบ้าหล่อหลอมจากคนในอดีตสู่การสืบทอด
จนถึงปัจจุบัน ความภูมิใจในความเป็นชาวล้านนา กอปรกับวิถีวัฒนธรรมประเพณีต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น
ภายใต้แห่งความเชื่อความศรัทธาในพระพุทธศาสนา จึงส่งผลมาถึงคนในปัจจุบัน 

 
บทสรุป 

การสร้างอัตลักษณ์ชุมชนชาวพุทธล้านนาภาคเหนือ โดยยึดหลักและสอดคล้องกับความ
ศรัทธาในพุทธศาสนา ที่มีอิธิพลต่อชุมชนชาวพุทธล้านนาภาคเหนือ กลาวไดวาเปนความเชื่ออยางมี
เหตุผลของบุคคลที่มีตอศาสนาพุทธ ซึ่งอาจจะมากนอยแตกตางกันไป อันน าไปสูการปฏิบัติตนเพื่อท า
ความดี ในที่นี้จึงสามารถใหความหมายที่เกี่ยวของกับ“ความศรัทธา หรือความเช่ือ ทางพุทธศาสนา”  

1. ความเชื่อในพระพุทธเจ้า เปนความมั่นใจในฐานะที่ท่านเปนบุคคลตนแบบที่ยืนยันถึง
ความสามารถของมนุษยวา เป็นผู้มีสติปญญา ความสามารถที่จะฝกหรือพัฒนาใหบริบูรณไดสามารถ
หยั่งรูหลักธรรม บรรลุความหลุดพนเปนอิสระ ไรทุกขลอยเหนือโลกธรรมและมีความดีสูงสุดเลิศ ที่แม้
เทพเจาและพรหมก็เคารพบูชา 

2. ความเชื่อในพระธรรม ไดแก ความมั่นใจในความจริงและความดงามที่พระพุทธเจา ได
แสดงไววาเปนสิ่งที่พระองคไดคนพบ ปฏิบัติเห็นผล ประจักษกับตนเองแล้วจึงน ามาประกาศเปดเผย
ไวธรรมคือกฎแหงธรรมชาติเปนกลางและเที่ยงธรรมตอทุกคน ผูใดรูจักพัฒนาตนเองใหมีสติปัญญา 
น าความรูทางธรรมหรือความจริงนี้มาใชประโยชนตอสิ่งทั้งหลาย ดวยความรูเทาทันสภาพความเป็น
จริง ก็จะแกปญหาไดดีที่สุดและมีชีวิตดีที่สุด 

3. ความเชื่อในพระสงฆ พระสงฆคือ ผูสละบานเรือนมาบวชในพุทธศาสนาไดศึกษาและ
ปฏิบัติตามหลักธรรมของพระพุทธเจา ความเชื่อในพระสงฆคือ ความมั่นใจในกลุ่มบุคคลนั้นวามีธรรม
เปนรากฐาน เปนผูมีจิตใจหางทุกขแมจะมีพัฒนาการทางจิตปัญญาในระดับตางกัน แตก็อยูรวมกันด
วยดีดวยการรูธรรมและปฏิบัติธรรม 

สรุปไดวา ศรัทธา คือ ความเชื่อในพระพุทธเจ้า พระธรรม และพระสงฆหรือเรียกวาพระ
รัตนตรัยอันเปนหัวใจส าคัญของพุทธศาสนา เปนความเชื่อที่มีเหตุและผล รวมทั้งตองมีปญญาก ากับไว
อยเูสมอ 

 
องค์ความรู้ใหม ่

การสร้างอัตลักษณ์ชุมชนชาวพุทธล้านนาภาคเหนือ ปฏิเสธไม่ได้เลยว่าหลักความเชื่อทาง
พระพุทธศาสนาที่ประกอบด้วย เชื่อกรรม, เชื่อกฎแห่งกรรม, เชื่อว่ากรรมมีอยู่จริง เชื่อวิบาก, เชื่อผล
ของกรรม, เชื่อว่าผลของกรรมมีจริง เชื่อความที่สัตว์มีกรรมเป็นของตน เชื่อความตรัสรู้ของ
พระพุทธเจ้า เป็นหลักความเชื่อที่กอปรด้วยปัญญา หลักความเชื่อดังกล่าวสามารถน าไปใช้ใน
ชีวิตประจ าวันปฏิบัติให้เห็นจริง ได้ประโยชน์ในปัจจุบันและในภพหน้า เป็นหลักการใหญ่ที่คนใน
ชุมชนชาวพุทธล้านนา มีความเชื่ออย่างนี้ ประโยชน์ของความศรัทธาท าให้ชุมชนชาวพุทธล้านนาใช้



 

 

~ 34 ~ 

วารสารชัยภูมิปรทิรรศน์ ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 [มกราคม-เมษายน 2566] 

ชีวิตด้วยความไม่ประมาท มุ่งพากันสร้างกิจกรรมต่าง ๆ ที่สอดคล้องกับความเชื่อความศรัทธานั้น ๆ 
ท าให้ชุมชนเกิดความสามัคคีในรูปแบบของประเพณีวัฒนธรรมต่าง ๆ เช่นมีความเชื่อในพระพุทธเจ้า 
จึงสร้างกิจกรรมผ่านประเพณีที่ส าคัญ ๆ เช่น ประเพณีปอยส่างลอง การบวชสามเณรซึ่งเป็นหน่อเนื้อ
ของสมณะ สืบทอดอายุพระพุทธศาสนา ด้วยการอนุรักษ์และส่งเสริมอัตลักษณ์ชุมชนชาวพุทธล้านนา
วัฒนธรรมไทย เป็นหน้าที่ของคนไทยที่จะต้องช่วยกันอนุรักษ์เพื่อให้ชาติของตนเองมีวัฒนธรรมที่
รุ่งเรืองเป็นที่ยอมรับของต่างชาติ เพราะชาติที่มีวัฒนธรรมย่อมแสดงถึงความเจริญรุ่งเรืองของชาตินั้น
ด้วย การอนุรักษ์และส่งเสริมวัฒนธรรมไทยปฏิบัติได้ดังนี้ 

1) การอนุรักษ์และส่งเสริมทางด้านจิตใจ ปัญหาทางด้านจิตใจที่เกี่ยวกับคติธรรม เนติธรรม 
วัตถุธรรม และสหธรรม ควรที่จะส่งเสริมให้มีความเจริญยิ่งขึ้นไป 

2) การอนุรักษ์และส่งเสริมระเบียบประเพณี ท าประเพณีประจ าชาติให้มีความหมายในทางดี
งามช่วยกันส่งเสริมและปฏิบัติกันอย่างจริงจัง 

3) การอนุรักษ์และส่งเสริมทางวรรณกรรม ท าวรรณกรรมให้สูงค่ามีความไพเราะกินใจ 
อ านวยประโยชน์ในด้านวัฒนธรรมแก่ผู้อ่านโดยสร้างวรรณกรรมให้มีคติธรรม เนติธรรม วัตถุธรรม 
และสหธรรม แฝงอยู่ด้วยจะท าให้เป็นวรรณกรรมที่ทรงคุณค่าอย่างยิ่ง 

4) การอนุรักษ์และส่งเสริมทางศิลปกรรม ท าศิลปกรรมให้มีความหมายทางคติธรรม เนติ
ธรรม วัตถุธรรม และสหธรรมจะท าให้ศิลปกรรมมีค่าสูงทางศิลปะสอนให้ผู้ดูเห็นคุณค่า  

การอนุรักษ์วัฒนธรรมและการส่งเสริมวัฒนธรรมจะสามารถด ารงความเป็นชาติไว้ได้ สามารถ
สร้างความกลมเกลียวภายในชาติได้ ก่อให้เกิดความสามัคคีภายในชาติ 
 
บรรณานุกรม 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539)พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525) พระไตรปิฎกและอรรถกถาฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร : เฉลิมชาญการพิมพ ์
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส (2538).พุทธศาสนสุภาษติ เล่ม 1. (พิมพ์ครั้งที่  

32). กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราชวิทยาลัย 
ส านกังานคณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ.(2545) แผนพัฒนาการศึกษา ศาสนา ศิลปะและ 

วัฒนธรรมแห่งชาติ พ.ศ. (2545 -2549). กรุงเทพมหานคร : อมรินทร์พริ้นต้ิงแอนด์พับลิชชิ่ง 
สมเดจ็พระญาณสังวร (เจริญ สุวฑฺฒโน).(2538).ความจริงที่ต้องเข้าใจ. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ ์

มหามกุฏราชวิทยาลัย 
สวัสดิ์ พินิจจันทร์.(2537).คติธรรม. กรุงเทพมหานคร : กองวัฒนธรรม กรมการศาสนา  

กระทรวงศึกษาธิการ 
สมปราชญ์ อัมมะพันธ์ุ.(2536).ประเพณีและพิธีกรรมในวรรณคดีไทย. กรุงเทพมหานคร : โอ.เอส.  

พริ้นต้ิงเฮ้าส ์
สุพัตรา สุภาพ.(2525).สังคมและวัฒนธรรมไทย : ค่านิยม ครอบครัว ศาสนา ประเพณี.  

กรุงเทพมหานคร : ไทยวัฒนาพานิช 
อานนท์ อาภาภริม.(2515).มนุษย์กับสังคม : สังคมและวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ ์

บ ารุงนุกูลกิจ  
ทิดกร สอนภาษา.(2551) “ภาษาไทย ขัดใจปู่ : เอกลักษณ์-อัตลักษณ”์. คมชัดลึก City life, ฉบับที่  



 

 

~ 35 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 6 No. 1 [January – April 2023] 

445, (23 มิ.ย. 2551). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


