
 

 

~ 12 ~ 

วารสารชัยภูมิปรทิรรศน์ ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 [มกราคม-เมษายน 2566] 

 
การดับทุกขท์างกายและจิตใจตามแนวพระพุทธศาสนา 

The Cessation of Suffering Physical and Mental According to Buddhism 
 

พระสัญชัย ทพิย์โอสถ 
Phra Sanchai Thiposot 

พระกิตติธัช รสัดาดาน 
Phra kittitat rutsadadan 

เดชาวัต บญุสวัสดิ ์
Dechawat Boonsawasd 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตล้านนา 
Mahakut Rajabhat University Lanna Campus 

E-mail : sunchait65@gmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 24 มกราคม 2566 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 6 มีนาคม 2566 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 18 เมษายน 2566 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้ได้กล่าวถึง 1) วิธีการแก้ทุกข์ทางใจตามแนวพระพุทธศาสนา คือการฝึกสติ รู้จัก
ตนเอง รู้จักมองชีวิตตามความเป็นจริง ไม่ให้หลงกับโลกธรรม อันเป็นสาเหตุแห่งทุกข์ ท าให้ทุกข์เบา
บางลง ท าให้ใจสงบมากขึ้นจากความเข้าใจ ใช้แนวทางการเจริญกรรมฐานในอานาปานสติสูตร เป็น
การฝึกใจให้อยู่นิ่งกับตนเอง ไม่ส่งใจออกไปภายนอก มีสิ่งมากระทบก็ถือว่าเป็นเรื่องธรรมดา เป็นส่วน
ช่วยขัดเกลาจิตใจ มีความสุขกับปัจจุบัน  2) ใช้หลักการสมาธิกับการเรียน การท างาน การก าหนด
ทิศทางและหลักการในการใช้ชีวิตโดยไม่ประมาท มีเมตตากับมนุษย์ด้วยกัน มองชีวิตว่าทุกสิ่งทุกอย่าง
ไม่เที่ยง ใช้ความข่มใจ และมีความจริงใจกับตัวเอง มุ่งมั่นจนกว่าจะประสบความส าเร็จในเป้าหมาย 3) 
การฝึกการเจริญกรรมฐานในอานาปานสติสูตรไปใช้อย่างต่อเนื่องให้เห็นคุณค่า สามารถน ามา
ประยุกต์ในการใช้ชีวิตประจ าวันได้ เพื่อพัฒนาชีวิตและสร้างความดีให้กับตนเองและเกิดสันติสุขกับ
สังคมต่อไป 
ค าส าคัญ : การดับทุกข,์ กายและจิตใจ, พระพุทธศาสนา 

 
Abstract 

 
This academic article shows 1) the method for the cessation of suffering from 

the mental approach of Buddhism. With the practice of mindfulness, self-esteem, 
knowing everything they are, and delusion because of suffering. It is reducing 
suffering and having an understanding of mindfulness, Use the Anapanasati Sutra 
meditation method. It is an exercise of the mind to be still with oneself. Try to save 
your mind from being pessimistic, and be happy in the present time. 2) use 



 

 

~ 13 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 6 No. 1 [January – April 2023] 

meditation in the study, working, principle to use life, not to neglect wisdom, and try 
to have loving-kindness with all, have the perspective to everything is impermanent, 
patient, sincerely with ourself, try to do until having to the goal. 3) training 
meditation from Anapanasati Sutra can apply in daily life for value, to develop our 
life in the right thought and peaceful in society. 
Keywords : cessation of suffering, body and mind, Buddhism 

 
บทน า 

สภาพปัญหาจากการศึกษาพบว่าปัญหาสังคม อาจเกิดจากสาเหตุต่าง ๆ เช่น อาจเกิดจาก
การเปลี่ยนแปลงทางสังคมในลักษณะที่ผู้คนในสังคมยอมรับไม่ได้ อาจเกิดจากความบกพร่องทาง
ร่างกายและจิตใจของมนุษย์หรืออาจเกิดจากปัจจัยทางสภาวะแวดล้อมทางธรรมชาติที่ไม่เหมาะสม 
เป็นต้นว่า ความแห้งแล้ง ภัยธรรมชาติ สังคมไทยในปัจจุบันมีการเปลี่ยนแปลงไปอย่างมาก ผู้คนใน
สังคมมีการเบี่ยงเบนความสัมพันธ์ไปจากเดิม และสถาบันทางสังคมก็ท าหน้าที่ไม่ครบสมบูรณ์ สิ่ง
เหล่านี้ เป็นปัจจัยพื้นฐานที่ท าให้เกิดปัญหาสังคม ดังนี้  (โรงเรียนดิจิทัล , 2565) ปัญหาสังคม
[ออนไลน์].) ปัญหายาเสพติด  ก าลังระบาดในหมู่เยาวชน  ปัจจุบันนี้ประเทศไทยมีคนติดสิ่งเสพติด
มากกว่าสองล้านคน  ส่วนใหญ่เป็นกลุ่มเยาวชน สาร เสพติดที่ระบาดในประเทศไทย  เช่น  ฝิ่น  
กัญชา เฮโรอีน  และแอมเฟตามีนซึ่งในประเทศไทยมีแนวโน้มขยายตัวมากขึ้นด้วยมี การลักลอบ
น าเข้ามายังบริเวณชายแดนใต้และภาคเหนือของไทย ปัญหาเด็กและเยาวชน ปัญหาเด็กและเยาวชน
ในสังคมไทยเป็นปัญหาที่ส าคัญและมีความหลากหลาย  เช่น  เด็กเร่ร่อน  ปัญหาเด็กติดยาเสพติด   
มั่วสุมตามสถานที่บันเทิง  และปัญหาเหย่ือของโฆษณาท าให้เป็นผู้บริโภคนิยม  

ปัญหาทุจริตคอร์รัปชั่น ปัญหาทุจริตคอร์รัปชั่นเป็นปัญหาที่อยู่ในสังคมไทยมาเป็นเวลานาน 
และนับวันยิ่งรุนแรงมากยิ่งขึ้น  ปัญหาคอร์รัปชั่นท า ให้ประเทศชาติต้องสูญเสียงบประมาณที่ต้อง
น ามาใช้ในการพัฒนาประเทศชาติเป็นเวลามหาศาล  เช่น การทุจริตของข้าราชการ บางคนในการ
จัดซื้อวัสดุเพื่อน ามาสร้างถนนท าให้ได้วัสดุที่ไม่มีคุณภาพแต่ราคาสูง ซึ่งส่งผลกระทบต่อประชาชน
โดยตรงเพราะ ประชาชนต้องใช้ถนนในการสัญจร  หากถนนไม่ดี ช ารุด หรือทรุดตัวก็จะท าให้
ประชาชนเดือดร้อนเกิดอันตรายต่อชีวิตและ ทรัพย์สินได้ ปัญหาความยากจน ความยากจน คือ 
สภาพการด ารงชีวิตของบุคคลที่มีรายได้ไม่พอกับรายจ่ายไม่สามารถจะหาสิ่งจ าเป็นมาสนองความ 
ต้องการทางร่างกาย และจิตใจได้อย่างเพียงพอจนท าให้บุคคลนั้นมีสภาพความเป็นอยู่ที่ต่ ากว่าเกณฑ์
มาตรฐานที่สังคมวางไว้ ความยากจนขึ้นอยู่กับมาตรฐานของแต่ละสังคม ปัญหาโรคเอดส์ โรคเอดส์ 
(AIDS : Aequired Deficency Syndrome) แพร่มาสู่ประเทศไทยจากประเทศตะวันตก ประเทศไทย
ได้รับ อันตรายจากโรคเอดส์รุนแรงขึ้น โรคเอดส์เกิดจากสาเหตุที่ส าคัญ เช่น การส าส่อนทางเพศ การ
ใช้เข็มฉีดยาร่วมกัน การถ่ายเท เลือดที่ขาดความระมัดระวังปัจจุบันยังไม่มียารักษาโรคเอดส์ ผู้ป่วย
จะต้องเสียชีวิตทุกราย ประเทศไทยต้องสูญเสียงบประมาณ จ านวนมากในการรักษาผู้ป่วยโรคเอดส์ 
ซึ่งเป็นบุคคลที่สังคมรังเกียจ  

และจากผลการส ารวจความพึงพอใจของประชาชนต่อการท างานของรัฐบาลที่มีต่อ
ความสามารถของรัฐบาลในการแก้ไขปัญหาด้านสังคมและเศรษฐกิจ (ส านักงานสถิติแห่งชาติ. 
(2556). การส ารวจความคิดเห็นของประชาชนต่อการบริหารงานของรัฐบาลครบ 2 ปี พ.ศ. 2556. 
[ออนไลน์].จากการสอบถามประชาชนเกี่ยวกับการแก้ไข ปัญหาด้านสังคมและด้านเศรษฐกิจของ



 

 

~ 14 ~ 

วารสารชัยภูมิปรทิรรศน์ ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 [มกราคม-เมษายน 2566] 

รัฐบาล พบว่า สามารถแก้ไขปัญหาได้ใกล้เคียงกัน โดยเห็นว่าแก้ไขได้ ในระดับปานกลางร้อยละ 57.3 
และ 54.4 มีเพียงร้อยละ 9.0 และ 8.7 แก้ไขปัญหาได้ในระดับมาก และแก้ไขปัญหาได้ ในระดับน้อย 
ร้อยละ 25.9 และ 27.2 ส่วนแก้ไขไม่ได้เลย มีเพียงร้อยละ 7.8 และ 9.7 ตามล าดับ ประชาชนได้ให้
ขอเสนอแนะว่า ประชาชนร้อยละ 15.7 ที่ให้ข้อเสนอแนะต่อการบริหารงานของรัฐบาล ได้แก่ รัฐบาล
ควรเร่งแก้ไข ปัญหาเศรษฐกิจ และสินค้าราคาแพง/ควบคุมราคาสินค้า (ร้อยละ 25.1) การบริหารงาน
ต้องจริงจัง/โปร่งใส/ไม่โกงกิน และค านึงถึงประโยชน์ส่วนรวมเป็นหลัก (ร้อยละ 22.0) และควรท าตัว
เป็นกลาง สร้างความปรองดอง/ดูแลประชาชนอย่างทั่วถึงไม่แบ่งข้าง แบ่งสี และแบ่งฝ่าย (ร้อยละ 
5.0) เป็นต้น 

มีคนคิดค้นวิธีการดับทุกข์ต่าง ๆ มากมาย ระดับเบื้องต้น ตั้ งเป็นพรรคการเมือง มี
นักการเมืองเป็นตัวแทน เพื่อช่วยเหลือประชาชน ปัญหาด้านปากท้อง เป็นปัญหาทางกาย ส่วนปัญหา
ทางใจที่มองไม่เป็นปัญหาใหญ่ ระหว่างทุกข์กายกับทุกข์ใจอันใดมีน้ าหนักมากกว่ากัน คิดว่าทางใจจะ
มีน้ าหนักมากกว่า ดังมีส านวนไทยที่ว่า “คับที่อยู่ได้ คับใจอยู่ยาก” และค าเมืองท่าน “ของกิ๋นล าอยู่ตี้
คนมัก ของฮักอยู่ตี้คนเปิงใจ๋” พระพุทธเจ้าพระองค์ก็บอกว่า มโนปุพฺพงฺคมา ธมฺมา มโนเสฏฐา มโนม
ยา แปลเป็นไทยได้ว่า ธรรมทั้งหลายมีใจมาก่อน มีใจเป็นใหญ่ ส าเร็จด้วยใจ คนเราจะท าอะไรก็ตาม 
ต่างก็ต้องใช้ใจเป็นที่ตั้ง เป็นจุดเริ่ม เพราะว่าทุกสิ่งทุกอย่างบนโลกนี้ล้วนเกิดมาจากใจทั้งสิ้น คนที่
ล้มเหลว ย่อมมีความท้อ นั่นก็ย่อมเป็นธรรมดาอย่างหนึ่ง แต่เมื่อใดที่หายเหนื่อยหายท้อก็ต้องเริ่มขึ้น
ใหม่อีกครั้ง  เพราะว่าคนเราต้องอยู่และก้าวไปด้วยความหวัง เราจะอยู่แบบไร้ซึ่งความหวังมิได้ 

ขอให้มีใจที่มุ่งมั่น จะท าสิ่งใดก็ตาม จริงค าเดียวท าให้ส าเร็จทั้งชีวิต ที่เรายังไม่ส าเร็จแสดงว่า
เราอยู่ระหว่างทางเพื่อการเรียนรู้  วันหนึ่งเราย่อมจะต้องที่หมายเหมือนคนอื่นๆ ถ้าเราเรียนรู้และ
พัฒนาตนเองอย่างไม่หยุดยั้งถ้าว่าตามหลักพระพุทธศาสนาปัญหาความทุกข์มาจากการเวียนว่ายตาย
เกิด เมื่อถือก าเนิดขึ้นมาแล้วปฏิเสธไม่ได้ว่า จะไม่ให้มีทุกข์ จะให้สุขอย่างเดียวคงไม่เป็นไปไม่ได้ 
กระบวนการถือก าเนิดมนุษย์ในพุทธศาสนากล่าวว่า เกิดมาก็ทุกข์แล้ว ชาติปิทุกขา การเกิดก็เป็นทุกข์ 
รู้ว่าทุกข์ต้องท าความเข้าใจในทุกข์ การดับทุกข์ และวิธีการดับทุกข์ แต่ความทุกข์ก็เป็นส่วนหนึ่งของ
ชีวิต มีค ากล่าวว่า “ความทุกข์ท าให้รู้จักคิด ความรู้จักคิดท าให้เราฉลาด ความฉลาดท าให้เรารู้จัก
อดทน” คนจะคิดมากตอนที่เกิดทุกข์ รู้จักวิธีการคิด ปรับตัว ตอนสบายอาจจะไม่ค่อยได้คิด แต่ตอน
ทุกข์มานี่คิดมากเป็นที่สุด 

ดังนั้นการศึกษาเรื่อง วิธีการดับทุกข์ทางกายและจิตใจตามแนวพระพุทธศาสนา เป็น
การศึกษาเพื่ อให้ เกิดความเข้าใจเกี่ยวกับเรื่องวิธีการดับทุกข์ทางกายและจิตใจตามแนว
พระพุทธศาสนา ค าสอนเชิงพุทธเป็นแหล่งเรียนรู้ที่จะปรับเปลี่ยนชีวิตให้เปลี่ยนแปลง ชีวิตเราเป็นผู้
ก าหนดเอง ไม่ปล่อยให้เป็นตามกรรมเหมือนเรือไม่มีหางเสือ การฟังให้มาก ๆ เพื่อน ามาปรับปรุงชีวิต
นี้ให้ดี มีวัตถุประสงค์ 1. เพื่อศึกษาการดับทุกข์ทางกายและจิตใจตามแนวพระพุทธศาสนา  2. เพื่อ
ศึกษาวิธีการดับทุกข์ทางกายและจิตใจตามแนวพระพุทธศาสนา 

2. เนื้อเรื่อง การดับทุกข์ทางกายและจติใจตามแนวพระพุทธศาสนา 
กล่าวถึงการดับทุกข์ทางกายและจิตใจตามแนวพระพุทธศาสนา ก่อนที่จะดับทุกข์ต้องเข้าใจ

ในทุกข์ก่อน ความทุกข์ หมายถึง ภาวะที่เป็นไปตามธรรมชาติ ท าให้สรรพสิ่งรักษาสภาพเดิมไว้ได้ใน
ที่นี้หมายถึงร่างกาย ภาวะที่บีบคั้นจิตใจ ก่อให้เกิดผลคือความเร่าร้อน ความหวาดวิตก ความกังวล
ต่าง ๆ นานา จุดตั้งตนความทุกข์มาจากการตัณหา ความรักใคร่ที่ไปในเชิงตัณหา พระพุทธศาสนา
ไม่ได้ปฏิเสธเรื่องความรัก เพราะเป็นธรรมชาติของมนุษย์ ขนาดเจ้าชายสิทธัตถะก่อนออกบวช



 

 

~ 15 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 6 No. 1 [January – April 2023] 

พระองค์ก็มีความรักมาก่อนบวช มีการศึกษาวิเคราะห์เรื่องความรักในพุทธปรัชญา ผลการวิจัยพบว่า 
ความรักในพุทธปรัชญาเป็นเรื่องที่มีความเกี่ยวข้องกับอารมณ์ และจิตใจของมนุษย์เป็นส าคัญ ดังนั้น
จึงมีกลุ่มค าที่ใช้แทนความหมายของค าว่า “ความรัก” อยู่มากมายหลายค า แต่เมื่อกล่าวโดยรวมแล้ว 
สามารถที่จะแบ่งความรักออกได้เป็น 2 ประเภทใหญ่ ๆ คือ 1) ความรักแบบตัณหา 2) ความรักแบบ
เมตตา โดยความรักทั้งสองนี้ถือว่าเป็นความรักที่มีทั้งคุณค่าและโทษอยู่ในตัวเอง เป็นความรักที่มี
ความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกับมนุษย์เป็นอย่างมาก  แต่ถือว่าความรักแบบตัณหานั้น ย่อมที่จะน ามาซึ่ง
โทษภัยและความทุกข์ได้มากกว่า หรือยังเป็นความรักที่เจือปนด้วยกิเลสตัณหา ซึ่งอาจก่อให้เกิดความ
ทุกข์ได้ง่าย มีลักษณะที่ส าคัญคือ เป็นความรักที่ต้องการได้จากผู้อื่นเป็นส าคัญ ส่วนความรักแบบ
เมตตานั้น หากเราเข้าใจในความหมายและลักษณะที่แท้จริงของเมตตา รวมถึงมีการเกิดขึ้นเป็น
กระบวนธรรมแห่งความรักพรหมวิหาร โดยมีอุเบกขาธรรมเป็นตัวควบคุมอยู่ด้วยแล้ว ก็ย่อมที่จะ
น ามาซึ่งคุณประโยชน์หรือความสุขมากกว่าโทษภัยหรือความทุกข์ เพราะมีลักษณะที่ส าคัญคือ เป็น
ความรักที่ต้องการให้ในสิ่งที่ดีงามเป็นประโยชน์แก่ผู้อื่นเป็นส าคัญ (วีระชัย  วายุโชติ , 2553, น.
บทคัดย่อ) 

การถือก าเนิดเป็นมนุษย์จึงมีจุดตั้งต้นมาจาก สาเหตุ 2 ประการ คือ 1) ความรักแบบตัณหา 
2) ความรักแบบเมตตา จึงถือก าเนิดเกิดเป็นมนุษย์ประกอบไปด้วยกระบวนการ เกิด แก่ เจ็บ ตาย 
และการดิ้นรนแสวงหาเพื่อสนองต่อความต้องการของตนเอง จึงกลายเป็นความทุกข์ ความทุกข์ของ
มนุษย์ในอริยสัจนั้นมีอยู่  11 ประการ คือ 1) การเกิด เป็นความทุกข์อยู่หลายประการด้วยกัน การ
เกิดของมนุษย์ในครรภ์ของมารดามีล าดับดังนี้ ตั้งแต่หลังจากการปฏิสนธิของเซลไข่และอสุจิจนกระทั่ง
สิ้นสุดสัปดาห์ที่ 8 ซึ่งหลังจากนั้นจะเรียกว่าระยะทารกในครรภ์หรือฟีตัส (Fetus) โดยความรู้เกี่ยวกับ
กายมนุษย์ในอินทกสูตรกล่าวว่า “รูปนี้เป็นกลละก่อน จากกลละเป็นอัพพุทะ จากอัพพุทะเกิดเป็นเป
สิ (ชิ้นเนื้อเล็ก) จากเปสิเกิดเป็นฆนะ (เป็นก้อน) จากฆนะเกิดเป็นปุ่ม 5 ปุ่ม (ปัญจสาขา) ต่อจ ากนั้นมี
ผม ขน และเล็บจึงเกิดขึ้น” (ส.ส. (ไทย) 15/235/337 - 338.) เริ่มต้น 5 สัปดาห์แรก เมื่อน าเอา
วิทยาศาสตร์ไปเปรียบเทียบท าให้เห็น ความเหมือนกันที่ปรากฏในรายละเอียดพระไตรปิฎกและอรรถ
กถาได้อย่างดี เมื่อจุดเริ่มต้นเปรียบเทียบที่ “กลละ คือ ตัวอ่อน บลาสโตซิสต์ระยะฝังตัว” (แพทย์
หญิงเสริมสุข วิจารณ์สถิต, 2561, น.245-258) อายุครรภ์ (GA) ที่ข้อมูลสอดคล้องกันทั้งทาง
พระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์ ดังนี้ 

มนุษย์จะอยู่ในครรภ์มารดาจนถึงอายุครรภ์สัปดาห์ที่ 44 (ฟีตัสสัปดาห์ที่ 42) เพราะอาศัยลม
เกิดแต่กรรม (กรรมชวาต) ร่างกาย ของเด็กเปลี่ยนท่าหันเท้าขึ้นศีรษะลงต่ าและเคลื่อนไปสู่ช่องก าเนิด 
ทารกนั้นคลอดออกมา โดยในสมัยพุทธกาลย่อมไม่มีการกระตุ้นคลอดดังเช่นสมัยปัจจุบัน ดังนั้น หญิง
มีครรภ์ในสมัยพุทธกาลจะคลอดลูก เมื่อมีอาการเจ็บครรภ์คลอด ซึ่งส่วนใหญ่จะไม่เกินอายุครรภ์ที่ 44 
สัปดาห์หรืออายุทารก 42 สัปดาห์ (Shime J, et al. (1984). Pp.547-552) จึงคลอดออกมาสู่โลก
ภายนอก  

ก. ทุกข์เนื่องจากการก้าวลงสู่ครรภ์ เพราะการเกิดในครรภ์นั้น เป็นสถานที่คับแคบ มืดมน 
เต็มไปด้วยกลิ่นเหม็นอันเกิดจากซากสัตว์ที่มารดากินเข้าไป  

ข. ทุกข์เนื่องจากอยู่ในครรภ์ เพราะเมื่อมารดาด่ืมน้ าเย็นก็รู้สึกไปด้วยเมื่อมารดาน้ าร้อนก็ร้อน
ไปด้วย อีกทั้งเจบ็ปวดด้วยของมีรสจัด เช่น เปรี้ยว เผ็ด เค็ม 

ค. ทุกข์เนื่องจากครรภ์วิบัติ คือ ถึงเวลาคลอดแล้วไม่ได้คลอด ต้องทนอุดอู้อยู่ในครรภ์ เพื่อรอ
หมอมาท าคลอด 



 

 

~ 16 ~ 

วารสารชัยภูมิปรทิรรศน์ ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 [มกราคม-เมษายน 2566] 

ง. ทุกข์เพราะการท าคลอด คือ ถูกลมเบ่งออกมาให้ออกทางช่องคลอดถูกบีบคั้นด้วยอุ้งเชิง
กราน 

จ. ทุกข์เพราะออกจากครรภ คือ ถูกจับยกเพื่อช าระสิ่งสกปรก จากนั้นก็เจ็บปวดด้วยการถูก
ใช้ผ้าเช็ด เปรียบเสมือนถูกแทงด้วยเข็ม 

2. ความชรา เป็นความทุกข์ที่บุคคลไม่ต้องการเป็นต้องการที่จะหลีกหนีและตั้งข้อรังเกียจ ซึ่ง
ก็คือความทุกข์อันเนื่องมาจากความกลัวที่จะแก่ มีค าอธิบายถึงภาวะของความชราไว้ว่า “ก็ชราเป็น
ไฉน ความแก่ ภาวะของความแก่ ฟันหลุดผมหงอก หนังเป็นเกลียว ความเสื่อมแห่งอายุ ความแก่
หง่อมของอินทรีย์ในหมู่สัตว์ ของเหล่าสัตว์น้ันๆ อันนี้เรียกว่าความชรา” (ที.ม. (ไทย) 10295/281) 

3. ความตาย เป็นความทุกข์เพราะ 1) ต้องวิตกกังวลถึงอนาคตข้างหน้า 2) ต้องระลึกถึงคน
อันเป็นที่รักอยู่ข้างหลัง 3) ฝืนใจตาย จ าใจตาย 

4. ความโศก (โสกะ) หมายถึง อาการที่จิตเศร้าหมอง ไม่สดชื่น ส่งผลให้หน้าตาหมองคล้ า 
ปราศจากสง่าราศี ซบเซา ไม่พูดจา ร้องห่มร้องไห้ ทานอาหารได้น้อย ภาวะของความโศกนั้นคือ 
“ความแห้งใจ กิริยาที่แห้งใจ ภาวะของบุคคล ผู้แห้งใจ ความแห้งผาก ณ ภายใน” (ที .ม.
10/295/282) 

5. ความคร่ าครวญ (ปะริเทวะ) หมายถึง ความคร่ าครวญ  พิไรร าพัน 
6. ความทุกข์ทางกาย หมายถึง ความล าบากกาย ความไม่ส าราญร่างกาย ความเจ็บไข้ได้ป่วย 
7. โทมะนัสสะ หมายถึง ความทุกข์ทางใจ ความน้อยใจ  คับแค้นใจ ความไม่สะบายใจอันเกิด

จากการกระทบกระทั่งภายในใจ 
8. ความคับแค้นใจ (อุปายาสะ) หมายถึง การที่จิตใจถูกบีบคั้นอย่างรุ่นแรงเนื่องมาจากความ

โลภ ความโกรธ ความหลงเกิดเป็นความท้อแท้  กลุ้มใจ  อาลัยอาวรณ์ 
9. ความต้องประสบกับสิ่งอันไม่เป็นที่รัก หมายถึง (อัปปิเยหิ  สัมปะโยคะ) การได้พบกับสิ่งที่

ตนเองไม่ชอบ ไม่พอใจ กลายเป็นความขัดข้องหมองมัว  ตรอมใจ  จากการประสบสิ่งไม่เป็นที่รัก 
10. ความพลัดพรากจากสิ่งที่ตนเองรัก (ปิเยหิ  วิปปะโยคะ) หมายถึงการสูญเสียในสิ่งที่ตน

รัก กลายเป็นความโศกเมื่อพลักพรากจากของรัก 
11. ความปรารถนาสิ่งใดแล้วไม่ได้ตามที่ใจปรารถนา (ยัมปิจฉัง นะ ละภะติ) ความปรารถนา

สิ่งใดแล้วไม่ได้ตามที่ใจปรารถนา กลายเป็นความหม่นหมองจากการอยากได้สิ่งใดแล้วไม่ได ้
ทั้ง  11 ประการนี้ คือ ความทุกข์ที่เกิดขึ้นกับมนุษย์และยากที่จะหลีกเลี่ยงซึ่งความทุกข์

เหล่านี้เกิดขึ้นจากการยึดมั่นอยู่กับขันธ์ ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “แม้ชาติก็เป็นทุกข์ แม้ชราก็เป็น
ทุกข์ แม้มรณะก็เป็นทุกข์ แม้โสก ปริเทวะทุกข์โทมนัสอุปายาส ก็เป็นทุกข์ แม้ความประจวบกับสิ่งไม่
เป็นที่รักก็เป็นทุกข์ แม้ความพลัดพรากจากสิ่ง ที่รักก็เป็นทุกข์ ปรารถนาสิ่งใดไม่ได้ แม้อันนั้นก็เป็น
ทุกข์ โดยย่อ อุปาทานขันธ์ ทั้ง 5 เป็นทุกข์” (ที.ม.10/249/281) 

2. วิธีการดับทุกข์ทางกายและจิตใจตามแนวพระพุทธศาสนา แบ่งเป็นทุกข์ทางกาย และทุกข์
ทางใจ วิธีการดับทุกข์ทางกาย มีพระสูตรที่พระพุทธเจ้าได้ทรงตรัสไว้ในจูฬมาลุงกยโอวาทสูตร ปัญหา
เร่งด่วนของชีวิต ครั้งหนึ่งพระพุทธองค์ประทับอยู่ ณ วัดเชตวัน กรุงสาวัตถี พระมาลุงกยะเข้าไปเฝ้า 
ทูลขอให้ตอบปัญหาข้อสงสัยของตนว่า โลกเที่ยงหรือไม่เที่ยง โลกมีที่สุดหรือไม่มีที่สุด (คือโลกมี
ขอบเขตอยู่แค่ไหนเพียงไรหรือกว้างขวางไม่มีขอบเขต) ร่างกายกับจิตใจเป็นอย่างเดียวกันหรือเป็นคน
ละอย่าง สัตว์ตายแล้วยังมีอยู่หรือดับสูญไป ท่านทูลพระพุทธองค์ว่าถ้าทรงตอบปัญหานี้ให้แจ่มแจ้งก็



 

 

~ 17 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 6 No. 1 [January – April 2023] 

จะอยู่ประพฤติพรหมจรรย์ในส านักพระผู้มีพระภาคเจ้าต่อไป ถ้าไม่ทรงตอบก็จะขอลาสึกไปเป็น
คฤหัสถ์ 

พระพุทธองค์ตรัสว่า ก่อนเธอจะมาบวชก็ไม่ได้สัญญากันว่า เมื่อบวชแล้วจะตอบปัญหานี้ให้ 
แม้เธอจะต้องตายไปเพราะคับข้องใจในปัญหาเหล่านี้ก็จะไม่ตอบให้ ปัญหาเรื่องโลกเที่ยงหรือไม่เที่ยง
นั้นไม่ใช่ปัญหาเร่งด่วน เปรียบคนที่ถูกยิงด้วยลูกศรอาบยาพิษแล้ว เมื่อญาติพี่น้องต้องการถอนลูกศร
ให้ เขาบอกว่าต้องไปสืบมาให้ได้เสียก่อนวา่ใครเป็นคนยิง ยิงมาจากทิศไหน ลูกศรท าด้วยอะไร เมื่อสืบ
ได้ความแล้วจึงจะยอมให้เอาลูกศรออก ท าอย่างนั้นจะพึงตายเสียก่อน หน้าที่โดยเร่งด่วนของผู้นั้นคือ 
การเอาลูกศรออกรักษาแผลให้หาย จึงจะเป็นการกระท าที่ถูกต้อง ฉันใด หน้าที่โดยเร่งด่วนของมนุษย์
คือ การท าตนให้พ้นทุกข์ฉันนั้น ให้พักปัญหาอันไม่มีประโยชน์ ไม่เป็นเบื้องต้นแห่งพรหมจรรย์ไว้ก่อน 
ปัญหาเร่งด่วนที่ทรงตอบก็คือ เรื่องทุกข์ เหตุให้เกิดทุกข์ ความดับทุกข์ และข้อปฏิบัติให้ถึงความดับ
ทุกข์ (คือ อริสัจจ์ 4 นั่นเอง) เพราะเราเป็นเบื้องต้นแห่งพรหมจรรย์ เป็นไปเพื่อความหน่ ายคลาย
ก าหนัด และดับทุกข์โดยสิ้นเชิง 

พระพุทธองค์ทรงช้ีให้เห็นว่า จะมีความรู้เรื่องโลกเที่ยง ไม่เที่ยง สัตว์ตายแล้วมีอยู่หรือดับสูญ
ไปหรือไม่ก็ตามก็ยังคงมีความเกิด แก่ เจ็บ ตาย โศกเศร้า เสียใจพิไรร าพัน ทุกข์กาย ทุกข์ใจ คับแค้น
อยู่ในใจอยู่นั่นเอง ไม่อาจพ้นทุกข์ไปได้ พระมาลุงกยะฟังแล้วช่ืนชมยินดีในพระพุทธภาษิตเป็นอย่างยิ่ง 
(แสง จันทร์งามและคณะ, 2553, น.754-755) ตามเรื่องนี้พอสรุปได้ว่า ปัญหาทางอภิปรัชญานั้นเป็น
เรื่องไม่จ าเป็นเร่งด่วนส าหรับผู้ต้องการพ้นทุกข์ กล่าวคือเกิดแก่เจ็บตาย ที่ทุกคนเผชิญอยู่ มนุษย์และ
สัตว์โลกจมอยู่ในห้วงทุกข์ มีความทุกข์ขวางอยู่เบื้องหน้าอีกมากมาย ถูกลูกศรความทุกข์เสียบอยู่ 2 
ดอก ดอกหนึ่ง เสียบกาย (ทุกข์กาย) อีกดอกหนึ่งเสียบจิต(ทุกข์ใจ)จึงควรรีบขวนขวายเพื่อน าลูกศร
ออกเสียโดยเร็วจึงจะชอบด้วยเหตุผล 

วิธีการดับทุกข์ทางใจ ท่านบอกว่า เนื้อไหนร้ายให้ตัดเนื้อส่วนนั้นทิ้งไป ตอนที่เกิดเรื่องทุกข์
ส่วนใหญ่คนจะบอกเราให้หายใจเข้าลึก ๆ ให้มีสติมาก ๆ นะ ส่วนใหญ่คนจะได้แค่บอกเราเท่านั้น แต่
คนที่แก้ปัญหาทางใจของเราคือ ตัวเราเอง ในทางพระพุทธศาสนาท่านบอกว่าให้ยอมรับตัวตนของตน
ก่อน คือ ยอมรับกรรม (การกระท า) และแก้ไขกรรม (การกระท า) นั้นด้วยตนเอง ทุกข์ทางกายอาจ
บรรเทาได้ด้วยการรักษาทางวิทยาศาสตร์ แต่ทุกข์ทางใจต้องแก้ด้วยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
หลักธรรมที่พระพุทธองค์ทรงในการแก้ปัญหา คือ หลักอริยสัจ 4 ประการ หรือหลักการคิด 4 
ประการ เมื่อทุกข์เกิดขึ้นให้ก าหนดรู้ เมื่อทุกข์เกิดขึ้นให้ก าหนดละ (ปล่อยวาง) เมื่อทุกข์เกิดขึ้นให้
ก าหนดแจ้ง (หาวิธีการแก้ไขที่ดีที่สุดเป็นไปเพื่อประโยชน์ตนและคนอื่น) เมื่อทุกข์เกิดขึ้นให้ก าหนด
เจริญ (ด าเนินทันที) 

 
สรุปค าสอนในอริยสัจ 

เรื่อง เกี่ยวข้องกับชีวิต เหตุและผล 
ทุกข ์ ชีวิตคืออะไร มีลักษณะอย่างไร การรู้ปัญหา (ผล) 
สมุทัย ชีวิตเป็นอย่างไร สาเหตุของปัญหา  
นิโรธ เป้าหมายของชีวิต การพ้นจากปัญหา (ผล) เปน็ปัญญา 
มรรค ชีวิตควรด าเนินอย่างไร การแก้ปัญหา (ปัญญา) 

ถ้าพูดกันแบบภาษาชาวบ้านก็ว่า ถ้ามัวแต่นอนฟังเพลงตลอดวันตลอดคืน ไม่เคยขึ้นเวทีเลย
จะเป็นได้อย่างไร หรือ ดูวิดีโอการขับรถจากสื่อออนไลน์ ถ้าไม่ลงมือปฏิบัติก็ไม่มีวันเป็น ปัญหาต่าง ๆ 



 

 

~ 18 ~ 

วารสารชัยภูมิปรทิรรศน์ ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 [มกราคม-เมษายน 2566] 

ที่เกิดขึ้นเท่าที่ประสบการณ์จากผู้เรียบเรียง คิดว่ามาจากการไม่รู้จักประมาณ หรือส ารวมอินทรีย์ คือ 
ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ  ตาดู หูฟัง จมูกดมกลิ่น กายถูกต้องสัมผัสที่สิ่งที่ควรถูกต้อง สมองคิด 
หรือใจคิดในสิ่งที่ควรคิด คิดให้กุศลเกิดก็ได้ คิดให้อกุศลเกิดก็ได้ เพราะใจอยู่ที่การฝึกฝนอบรมไปทาง
ไหน ไปทางดีก็ดี ไปทางร้ายก็ร้ายได้ หลักการคิดที่เร้ากุศลให้เกิดขึ้น คือ ปธาน 4 (ความเพียร 
(Padhàna: effort; exertion) 

1. สังวรปธาน เพียรระวังหรือเพียรปิดกั้น คือ เพียรระวังยับยั้งบาปอกุศลธรรมที่ยังไม่เกิด มิ
ให้เกิดขึ้น (Sa§vara-padhàna: the effort to prevent; effort to avoid) 

2. ปหานปธาน (เพียรละหรือเพียรก าจัด คือ เพียรละบาปอกุศลธรรมที่ เกิดขึ้นแล้ว 
(Pahàna-padhàna: the effort to abandon; effort to overcome) 

3. ภาวนาปธาน (เพียรเจริญ หรือเพียรก่อให้เกิด คือ เพียรท ากุศลธรรมที่ยังไม่เกิด ให้เกิดมี
ขึ้น (Bhàvanà-padhàna: the effort to develop) 

4. อนุรักขนาปธาน (เพียรรักษา คือ เพียรรักษากุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วให้ตั้งมั่น และให้เจริญ
ยิ่งขึ้นไปจนไพบูลย์ (Anurakkhanà-padhàna: the effort to maintain) ปธาน 4 นี้ เรียกอีกอย่าง
ว่า สัมมัปปธาน 4 (ความเพียรชอบ, ความเพียรใหญ่ (Sammappadhàna: right exertions; great 
or perfect efforts) (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยตฺโต), 2559, น.121) 

หลักธรรมนี้ประดุจดังป้อมปราการใจไม่ให้ไหลลงสู่ที่ต่ า เพราะใจก็เปรียบเสมือนน้ าที่ชอบ
ไหลลงสู่ที่ต่ า เพราะฉะนั้นต้องยกระดับใจให้สูงขึ้นด้วยการฝึกสติ ด้วยการระลึกถึงสิ่งที่ดีงามและ
เป็นไปในเชิงสร้างสรรค์ มนุษย์เรานั้นส าคัญที่ความคิด บางคนป่วยกายแต่ไม่ป่วยทางจิต แต่บางคน
ป่วยทางจิตแต่ไม่ป่วยทางกาย อย่างค าที่ท่านกล่าวว่า “จิตเป็นนาย กายเป็นบ่าว” สอดคล้องกับ
ข้อความของพีรญา กัณฑบุตร (2564, น. 61) ได้กล่าวถึงเรื่องการจิตใจหรือการท าทุกอย่างด้วยด้วย
ใจไว้ว่า บางทีคนเราไม่อาจจะปฏิเสธได้ว่าจะท างานใด  งานขายไหน จ าเป็นจะต้องมีทุนก็จริงอยู่ แต่
สิ่งที่จริงกว่านั้น ทุกคนมีทุนที่ส าคัญที่สุดที่ติดตัวเรามาแบบไม่ต้องไปกู้ยืมมาลงทุน ไม่เสียดอกเบี้ย ไม่
มีวันถูกดิสเครดิต คือการมีใจ เพราะสิ่งที่ท าให้งานผ่านไปได้ด้วยดีทุกขั้นตอนของวงจรงานคือต้อง
ท างานด้วยใจ ขอเพียงมีใจรักและอดทนมีใจในการท างานผสมกับความมุมานะในการท างาน
ประกอบด้วย ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ ณ อภัย  พวงมะลิ. (2561) การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์
โดยการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐานสีของศูนย์ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานวัดถ้ าพระผา
คอก อ าเภอเวียงชัย จังหวัดเชียงราย พบว่า สาระส าคัญเกี่ยวกับการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตาม
แนวสติปัฏฐาน 4 และหลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับคุณภาพชีวิตคือสติปัฏฐานเป็นหลักธรรมส าคัญใน
พระพุทธศาสนาที่กล่าวไว้ในมหาสติปัฏฐานสูตร วิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐานต้องใช้
สติสัมปชัญญะเข้าไปก าหนดกายเวทนาจิตและธรรมผู้ที่ปรารถนาจะบรรลุมรรคผลคือนิพพานต้อง
เริ่มต้นด้วยสติปัฏฐาน ส่งผลดีต่อคุณภาพชีวิต มีความตั้งใจมั่นในการปฏิบัติ รู้ตัวทั่วพร้อมอยู่
ตลอดเวลา ผู้ที่ปฏิบัต ิณ ศูนย์ฯ ทั้งสองกลุ่มมีความเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีขึน้สุขภาพจิตดีขึ้น เข้าใจ
คนอื่นและมองโลกตามความเป็นจริง ยอมรับการเปลี่ยนแปลงพร้อมปรับตัวเสมอ และ จีระศักดิ์ เล
พล (2558) ได้ศึกษาเรื่อง การพัฒนาชุดฝึกอบรม การฝึกเจริญสติแบบไหว-นิ่ง เพื่อพัฒนาผลสัมฤทธิ์
ทางการเรียนส าหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาชั้นปีที่ 4-6 พบว่า ผู้ที่ผ่านการฝึกอบรมมีการพัฒนา
ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน ภายหลัง การฝึกอบรมของกลุ่มทดลอง สูงกว่าก่อนการฝึกอบรมที่คะแนน
เฉลี่ยทางสถิติที่ระดับ .05 และเปรียบเทียบผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนของกลุ่มทดลองและกลุ่มควบคุม
ไม่แตกต่างกันอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ .05 ผลของทักษะปฏิบัติระหว่างฝึกอบรมภาพรวมอยู่



 

 

~ 19 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 6 No. 1 [January – April 2023] 

ในระดับมาก (3.38) เมื่อพิจารณาเป็นรายข้อของการประเมิน พบว่า ข้อที่มีค่าเฉลี่ยสูงสุด ได้แก่ ข้อที่ 
12-15 มาก (3.35) ข้อที่มีค่าเฉลี่ยต่ าสุด ได้แก่ ข้อที่ 1 (3.25) และสอดคล้องกับงานวิจัยของ อนุวัฒน์ 
กระสังข์ (2557) ได้ศึกษาเรื่องการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ในองค์กรตามแนวพุทธภายใต้กระแส
บริโภคนิยม พบว่า ในองค์กรจ าเป็นจะต้องมีการก าหนดนโยบายหรือมีแผนการการพัฒนาและ
องค์การกิจกรรมต่างๆเพื่อเสริมระบบในการสั่งสอนอบรมให้ได้ผลยิ่งขึ้น ต้องสร้างความเข้าใจเรื่อง
แนวคิดบริโภคนิยมให้ทุกคนได้เข้าใจ มีการแลกเปลี่ยนประสบการณ์ซึ่งกันและกันเรียนรู้จาก
ประสบการณ์ที่เกิดขึ้น ในยุคโลกาภิวัตน์ ควรน าเทคโนโลยีมาใช้ในการเรียนการสอนและการท างาน
การใช้ชีวิต ให้มีอิสระในการเรียนรู้ สังคมต้องปรับเปลี่ยนมาตรฐานการเลี้ยงดูหรือการสร้าง
สิ่งแวดล้อมที่เอื้อต่อการพัฒนาสติปัญญาของเยาวชนให้ถูกต้องเหมาะสมและการจัดการศึกษาอบรม
ขัดเกลาเยาวชนได้เรียนรู้และเข้าใจถึงคุณค่าวัฒนธรรมอันดีงามโดยมีหลักไตรสิกขาคือ พฤติกรรมที่
พึ่งประสงค์ คือ เก่ง เป็นคนดี การฝึกอบรมพัฒนาทางด้านจิตใจ การพัฒนาปัญญาและหลักธรรมที่
สนับสนุนและสร้างภูมิคุ้มกันด้วยหลักพุทธธรรมโดยกระบวนการจะอยู่ในรูปแบบของการพัฒนาใน 3 
ด้านร่วมกันคือพฤติกรรมจิตใจและปัญญา มีความสัมพันอิงอาศัยกันและส่งผลต่อกันเป็นปัจจัยแก่กัน
ในกระบวนการการพัฒนาการพัฒนาองค์กร 

3. การประยุกต์วิธีการดับทุกข์ทางกายและจิตใจตามแนวพระพุทธศาสนา มนุษย์ทุกคนใน
โลกนี้ตราบใดยังไม่บรรลุเป็นพระอริยบุคคลแล้วไซร้ ก็ต้องตกอยู่ในอ านาจของอกุศลมูล 3 ประการ 
คือ ความโลภ ความโกรธ ความหลง เป็นธรรมดา ต่อให้เรียนจบสูงขนาดไหน ก็ตกอยู่ใต้อ านาจ 3 
ประการนี้ แต่ท าให้เบาบางได้ด้วยการขัดเกลา ฝึกฝนไม่ให้ใจตกอยู่ใต้อ านาจของอารมณ์สามประการ
นี้ ดังค ากล่าวของ คนฉลาดมักอารมณ์แรงและธรรมดายิ่งอารมณ์แรงมากขึ้นเท่าไรก็ยิ่งมีแนวโน้มจะ
หุนหันพลันแล่นมากขึ้นเท่านั้นภาวะหน้ามืดหุนหันพลันแล่นคือแนวโน้มให้เกิดพฤติกรรมแบบคนโง่ยิ่ง
พฤติกรรมแบบคนโง่เกิดขึ้นบ่อยเท่าใดปมปัญหายิ่งซับซ้อนเอาความฉลาดตามมาแก้ในภายหลังได้ยาก
ขึ้นเท่านั้นมนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตชนิดเดียวที่รวมเอาความฉลาดสุดกับโง่สุดไว้ในตัวคนคนเดียวได้ สร้าง
ชีวิตดี ๆ ด้วยความคิดอ่านชาญฉลาดได้เสร็จแล้วก็ท าลายชีวิตดี ๆ นั้นด้วยอารมณ์โง่งมได้ ดังนั้นต้อง
มีสติควบคุมใจไว้ (ดังตฤณ, (2565). เรื่องมนุษย์สร้างชีวิตที่ดีด้วยความคิดอ่านอย่างชาญฉลาดได้. 
[ออนไลน์]. 

เรื่องเล่าว่า งูตัวหนึ่งเลื้อยเข้าไปในโรงไม้  มันไถลเลื้อยข้ามเลื่อยใบหนึ่ง มันเจ็บปวดมาก เลย
หันหัวแว้งฉกกัดเลื่อย แต่กลับท าให้ปากมันมีแผลเหวอะโดยไม่ได้ยั้งคิด มันกลับเข้าใจว่า มันก าลังถูกจู่
โจมโดยเลื่อย มันตัดสินใจ เลื้อยโอบรอบตัวเลื่อย แล้วจัดการรัดเจ้าเลื่อยอย่างเต็มก าลัง แต่สิ่งที่ได้ คือ 
มันกลับถูกเลื่อยฆ่ามันตายในที่สุด 

ในบางครั้ง เราตอบโต้ความโกรธ ด้วยการคิดท าร้ายคน ๆ นั้น แต่เราไม่ได้ฉุกคิดเลยว่า ใน
ที่สุดแล้ว เรากลับก าลังท าร้ายตัวเองอยู่ในชีวิตจริง บางทีมันจะดีกว่า ถ้าเราไม่สนใจต่อสิ่งที่ก าลัง
เกิดขึ้นไม่สนใจคนพวกนั้น ไม่สนใจพฤติกรรมเหล่านั้น แม้แต่ค าพูดของพวกเขาในบางครั้ง มันจะ
ดีกว่า หากเราไม่โต้ตอบ เพราะมันอาจจะไม่ใช่แค่ ได้ผลลัพธ์ที่เลวร้าย แต่อาจเป็นภัยที่ร้ายแรงขั้นถึง
ชีวิตกันเลยที่เดียวอย่าปล่อยให้ความโกรธครอบง าชีวิตคุณ แต่กลับเป็นความรัก ที่อยู่เหนือทุกสิ่งจง
ยิ้มเข้าไว้ แผ่ความสุขในตัวคุณออกไปนี่คือ กฎของธรรมชาติ อาหารที่เรากิน จะถูกย่อยและถูกขับ
ออกไปภายใน 24 ชม. ไม่เช่นนั้น เราจะป่วยน้ าที่เรากิน เข้าสู่ภายในร่างกาย และจะถูกขับออกมา ใน
อีก 4 ชม. ไม่เช่นนั้น เราจะไม่สบาย อากาศที่เราหายใจเข้าไป จะถูกดันออกมา ในเวลาแค่ 1 นาที 
ไม่เช่นนั้น เราก็จะตาย แล้วนับประสาอะไรกับอารมณ์ที่ไม่น่าพิสมัยต่าง ๆ เช่น ความโกรธ ความ



 

 

~ 20 ~ 

วารสารชัยภูมิปรทิรรศน์ ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 [มกราคม-เมษายน 2566] 

อาฆาตพยาบาท ความอิจฉาริษยา ความหวั่นไหวในจิตใจทั้งหลาย แต่เรากลับเก็บสิ่งพวกนี้ไว้กับเรา 
เป็นแรมเดือนแรมปีหากอารมณ์แย่ ๆ ทั้งหลายยังไม่ถูกก าจัดออกไปจากใจเรามันก็จะกัดกร่อนจิตใจ
ส่วนดี และท าให้ร่างกายนี้เจ็บป่วยตามไปด้วย แนวการบ าบัดจิตด้วยกระบวนการทางพุทธศาสนาจึง
เป็นสิ่งส าคัญต่อการพัฒนาจิตใจ 

 
องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษา 

 การควบคุมจิตใจเป็นเรื่องส าคัญ ในสถานการณ์หนึ่งที่เกิดขึ้นท่านใดควบคุมอารมณ์
ได้คนนั้นเป็นคนคุมสถานการณ์ กล่าวว่า ไอคิว (IQ) กับอีคิว (EQ) เป็นสิ่งที่ต้องเกื้อหนุนซึ่งกันและกัน 
คนที่มีไอคิวดีและอีคิวดีก็แปลว่าจะมีโอกาสในสิ่งต่าง ๆ มากขึ้น การมีไอคิวดีจะช่วยให้เราได้เรียนรู้
การควบคุมการจัดการอารมณ์ ขณะที่การมีอีคิวดีก็ช่วยในเรื่องของการพัฒนาการสติปัญญาได้ดีขึ้น
อย่างต่อเนื่อง สิ่งที่เกิดผลต่อเราเมื่อเราพัฒนาสติให้มาก คือ รู้จักตนเองให้รู้จักจุดอ่อนจุดแข็งของ
ตัวเองเป็นอย่างไร 

ควบคุมตัวเองให้ได้ เอาใจเขามาใส่ใจเรา  เข้าใจคนอื่น มีความตั้งใจอยากที่จะท าเรื่องใดเรื่อง
หนึ่งให้มันประสบความส าเร็จ ช่วยให้คนอื่นเขามองเห็นเป้าหมาย  และช่วยคนอื่นเขามองเป้าหมาย
ของตนเองให้ทะลุชัดเจนและลงมือท าให้เกิดผลตามเป้าหมายนั้น ดังแผนภาพ 
 

 
 

บทสรปุ 

มีค ากล่าวว่า การที่จะเอาดินไปถมมหาสุมทร ถมอย่างไรก็ไม่มีวันเต็ม กลบมหาสมุทรหายไป
ได้ มีแต่ป้องกันไม่ให้น้ าในสมุทรล้นมาท่วมบ้านเรือนเท่านั้น ทุกข์มีอยู่คู่กับโลก ทุกข์ทางกายเป็นเรื่อง
ธรรมดาของสังขารที่ต้องมีโรคประจ าอยู่แล้ว ทุกข์ประจ าสังขาร ร่างกายต้องช ารุดแก่คร าคร่า  ต้อง
เจ็บไข้ และต้องตายไป เหล่านี้ต้องประคองและรักษาไปตามอาการที่เกิดขึ้นมา ส่วนทุกข์ทางใจ มี
สาเหตุมาจากรากเหง้าของกิเลส คือ โลภ โกรธ หลง (โลภะ  โทสะ โมหะ) สามประการ เป็นรากเหง้า
ของความวุ่นวายทั้งปวง เป็นตัวท าให้เกิดทุกข์ทางกาย และใจ โดยเฉพาะใจ ถ้าเปรียบในสนามรบ คือ 
ข้าศึกที่ไม่ปราณีต่อฝ่ายตรงกันข้าม ไม่มีการจับเป็นเฉลยศึก ประหารอย่างเดียว  

สติ ความระลกึได้

สมัปัชชญัญะ ความ
รู้ตวัทัว่พร้อม
ตลอดเวลา

1. 1)Self 

Awareness (สต)ิ

2) Self 
Regulation คือ
ต้องรู้จกัควบคมุตนเอง 

3)Empathy
ความเห็นใจ หรือเข้าใจ

คนอ่ืน

4)Motivation มี
แรงจงูใจ หรือมี 

Growth minset

มีแรงจงูท่ีจะท าให้ส าเร็จ

5)Social Skill
(ชว่ยกระตุ้นให้คนอ่ืน
มองเห็นเปา้หมาย)



 

 

~ 21 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 6 No. 1 [January – April 2023] 

ดังนั้น วิธีการแก้ทุกข์ทางใจตามแนวพระพุทธศาสนา คือการฝึกสติ รู้จักตนเอง รู้จักมองชีวิต
ตามความเป็นจริง ไม่ให้หลงกับโลกธรรม 8 ประการ อันเป็นสาเหตุแห่งทุกข์ หรือท าให้เบาบางลงมี
ความทุกข์น้อยลง ท าให้ใจสงบมากขึ้น เข้าใจตามหลักธรรมและแนวทางการเจริญกรรมฐานในอานา
ปานสติสูตร เป็นการฝึกใจให้อยู่นิ่งกับตนเอง ไม่ส่งใจออกไปภายนอก มีสิ่งมากระทบก็ถือว่าเป็นเรื่อง
ธรรมดา มีส่วนช่วยขัดเกลาจิตใจ มีความสุขกับปัจจุบัน  2) ใช้หลักการมีสมาธิกับการเรียนการท างาน 
ใช้ในการก าหนดทิศทางและเป็นหลักการในการใช้ชีวิต การเรียน ด ารงชีวิตโดยไม่ประมาท บอกกล่าว
เพื่อนมนุษย์ด้วยกัน ให้ตั้งอยู่ในความไม่ประมาท มองชีวิตตามความเป็นจริง คือไม่เที่ยง ใช้ความข่มใจ 
และมีความจริงใจกับตัวเอง มุ่งมั่นจนกว่าจะประสบความส าเร็จในเป้าหมาย 3) การฝึกการน า
หลักธรรมไปใช้ในชีวิต แนวทางการเจริญกรรมฐานในอานาปานสติสูตรไปใช้อย่างต่อเนื่อง มีคุณค่า
อย่างมากสามารถน ามาประยุกต์ในการใช้ชีวิตประจ าวันได้ ใช้ได้กับชีวิตทุกด้าน เพื่อพัฒนาชีวิตและ
สร้างความดใีห้กับตนเองและเกิดสันติสุขกับสังคมต่อไป 

 
บรรณานุกรม 
ณ อภัย พวงมะลิ. (2561). การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์โดยการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติ 

ปัฏฐานสีของศูนย์ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานวัดถ้ าพระผาคอก อ าเภอเวียงชัย จังหวัด 
เชียงราย. วิทยานิพนธ์ตามหลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาผู้น าทางการศึกษาและพ ั
ฒนาทรัพยากรมนุษย์ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่. 

ดังตฤณ, (2565). เรื่องมนุษย์สร้างชีวิตที่ดีด้วยความคิดอ่านอย่างชาญฉลาดได้. [ออนไลน์]. สืบค้นเมื่อ 
วันที่ 30 กรกฎาคม 2565. https://dungtrin.com/social/. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบบประมวลธรรม  
(Dictionary of Buddhism). กรุงเทพฯ : มูลนิธิการศึกษาเพื่อสันติภาพ. 

พีรญา  กัณฑบุตร. (2564). เด็ก กศน.แล้วไง คิดเป็น ชีวิตก็เปลี่ยน. เพชรบุรี : ไรเตอร์โซล. 
แพทย์หญิงเสริมสุข วิจารณ์สถิต. (2561). “พัฒนาการของก าเนิดมนุษย์ในครรภ์เชิงเปรียบเทียบ 

ทรรศนะทางพุทธศาสนา และสูติศาสตร”์, ดุษฏีนิพนธ์ หลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรดุษฎี 
บัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ระศักดิ์ เลพล. (2558). การพัฒนาชุดฝึกอบรม การฝึกเจริญสติแบบไหว-นิ่ง เพ่ือพัฒนาผลสัมฤทธิ ์
ทางการเรียนส าหรับนักเรียนช้ันประถมศึกษาช้ันปีที่ 4-6. วิทยานิพนธ์ ตามหลักสูตรปริญญา 
ศึกษาศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการวิจัยและพัฒนาหลักสูตร คณะครุศาสตร์อุตสาหกรรม  
มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลธญับุรี. 

โรงเรียนดิจิทัล. (2565). ปัญหาสังคม. [ออนไลน์]. สืบค้นเมื่อวันที่ 25 กรกฎาคม 2565. จาก 
แหล่งที่มา 
http://www.digitalschool.club/digitalschool/health46/health5_1/lesson3/3_14.
php 

วิโรจน์ นาคชาตรี. (2542). พุทธปรัชญาเถรวาท. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัย 
รามค าแหง.  

วีระชัย วายุโชติ. (2553). การศึกษาวิเคราะห์เรื่องความรักในพุทธปรัชญา. สารนิพนธ์.  
หลักสูตรศาสนศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา. บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

http://www.digitalschool.club/digitalschool/health46/health5_1/lesson3/3_14


 

 

~ 22 ~ 

วารสารชัยภูมิปรทิรรศน์ ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 [มกราคม-เมษายน 2566] 

ส านักงานสถิติแห่งชาติ. (2556). การส ารวจความคิดเห็นของประชาชนต่อการบริหารงานของรัฐบาล 
ค รบ  2  ปี  พ .ศ . 2 5 5 6 . [อ อ น ไล น์ ] . สื บ ค้ น เมื่ อ วั น ที่  2 5  ก รก ฎ าค ม  2 5 6 5 . 
http://www.nso.go.th/sites/2014/ 

แสง จันทร์งามและคณะ. (2553). พระไตรปิฎกส าหรับผู้บวชใหม่และชาวพุทธทั่วไป. กรงเทพฯ :  
เจริญวิทย์การพิมพ์. 

อนุวัฒน์ กระสังข์. (2557). การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ในองค์กรตามแนวพุทธภายใต้กระแสบริโภค 
นิยม. หลักสูตรปรัชญาพุทธศาสนาดุษฎีบัณฑิต สาขารัฐประศาสนศาสตร์บัณฑิตวิทยาลัย.
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

Shime J, et al. (1984). “Prolonged pregnancy: surveillance of the fetus and the  
neonate and the course of labor and delivery”, American Journal of 
Obstetrics and Gynecology, Vol. 148 Iss. 5 , Mar: pp.547-552. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


