
 

 

~ 41 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 5 No. 3 [September – December 2022] 

 

หลักอริยสัจสี่กับการน าไปใช้แก้ปัญหาชีวิต 
THE FOURTH NOBLE TRUTH TO APPLY TO SOLVE PROBLEMS IN LIFE 

 
สัญชัย ทิพย์โอสถ 

Sanchai Thiposot 
สมิตไธร อภิวัฒนอมรกุล 

Smitthai Aphiwatamonkul 
มนตรี วิชัยวงษ์ 

Montri Wichaiwong 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตล้านนา 

Mahamakut Buddhist University ; Lanna Campus 
Email : Sunchait65@gmail.com 

วันที่รับบทความ (Received) : 13 ธันวาคม 2565 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 15 ธันวาคม 2565 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 22 ธันวาคม 2565 
 

บทคัดย่อ 
การมองโลกในแง่ตามความเป็นจริงด้วยปัญญาท าให้เราคิดเป็นเมื่อคิดเป็นเราก็เป็นสุข ไม่มีที่ท าให้

เศร้าเพราะมันเป็นเช่นนั้นเอง ไม่มีอะไรให้ล้มละลายและขาดทุนในอารมณ์ เพราะทุกอย่างมีเหตุปัจจัยของ
มัน โดยหลักของสมมติสัจจะ ทุกอย่างเป็นไปตามเหตุปัจจัย และไปสู่ปรมัตถสัจจะ ทุกอย่างไม่ว่าจะได้ จะ
เสีย จะดี จะมี จะเป็น ก็เกิดข้ึน ตั้งอยู่ และดับไป ไม่มีอะไรคงที่ถาวรตลอดกาลตลอดสมัย มองอย่างนี้จะท า
ให้เข้าใจถึงสรรพสิ่งในการด ารงชีวิต ไม่ตกเป็นทาสของความได้ ความมี ความเสีย ความเป็น เพราะเป็นตถ
ตา หลักอริยสัจสี่กับการน าไปใช้แก้ปัญหาชีวิตประกอบด้วย ทุกข์ คือ ความไม่สบายกายและใจ สมุทัย เหตุ
เกิดของทุกข์มาจากความอยาก นิโรธ ความดับทุกข์ มรรค ทางที่จะน าไปสู่ความดับทุกข์นั่นคือมรรค 8 การ
ด ารงชีวิตอย่างมีสติความมีสติน าไปสู่สมาธิและปัญญา ซึ่งจะน าพาให้พ้นจากความทุกข์และความโศกเศร้าทั้ง
มวลอันจะน าไปสู่สันติสุข 
ค าส าคัญ ; หลักอริยสัจสี่, การน าไปใช้, แก้ปัญหาชีวิต 
 

ABSTRACT 
 Being realistic with wisdom makes us think. When we think, we are happy and 
nothing to be sad about, because that's how it is. There is nothing to go bankrupt and lose 

mailto:Sunchait65@gmail.com


 

 

~ 42 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2565] 

in emotion, because everything has its cause based on the assumption of truth. Everything 
depends on the factors and go to the ultimate truth. Everything, be it gain or loss, good or 
bad, stays and goes away. Nothing stays constant forever. Looking at it in this way will 
make us understand everything in life. Do not become slaves to gains, possessions, losses, 
and existence because they are Tathata. The Four Noble Truths and their application to 
solving life problems consist of Dukkha, physical and mental discomfort. Samudaya, the 
origin of suffering from craving. Cessation, the cessation of suffering, and the Path leading 
to the cessation of suffering, that is the Noble Eightfold Path. Mindful Living Mindfulness 
leads to concentration and wisdom which will bring relief from all sorrows and sorrows 
which will lead to peace. 
Keywords : The Fourth noble truth, to apply, to solve problems in life 
 

บทน า 
(หลวงปริญญาโยควิบูลย์ 2509) ได้กล่าวว่า วงจรชีวิตมีการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป ชีวิตเป็นสิ่งไม่

ซับซ้อนก็ใช่ซับซ้อนก็ใช่ มุมมองของชีวิตในทางพระพุทธศาสนามองว่า ชีวิตเป็นสิ่งที่เปราะบาง แตกสลายได้
ง่าย เกิดมาต้องดิ้นรนต่อสู้เพ่ือให้อยู่รอด ท่ามกลางการแข่งขันกัน ความเจริญของโลกรุ่งเรืองขึ้นด้วยวัตถุ
เพียงใด สุขและทุกข์ของมนุษย์เจริญตามขึ้นเพียงนั้น แต่สุขของโลกนั้นย่อมมีทุกข์เจือปนอยู่ด้วยทุกกรณี 
ถึงแม้ว่าเรามีความยินดีในการเกิด เราก็มีความทุกข์ในการตาย ความเกิดข้ึนมาพร้อมกับความตาย 
 (กองพุทธศาสนศึกษา 2555 : 34-35) ดังพุทธศาสนสุภาษิตท่ีว่า “เอถ ปสฺสถิม  โลก  จิตฺต  ราชรถูปม  
ยตฺถ พาลา วิสีทนฺติ นตฺถิ สงฺโค วิชานต ” "สูทั้งหลาย จงมาดูโลกนี้ อันตระการ ดุจราชรถ ที่พวกคนเขลา
หมกอยู่ แต่พวกผู้รู้หาข้องอยู่ไม่" ค าว่า โลกมีทั้งโดยตรง ได้แก่ แผ่นดินเป็นที่อยู่อาศัย โลกโดยอ้อม ได้แก่ 
สัตว์ผู้อาศัย  และโลกมีลักษณะ 3 ประการ คือ 1) สิ่งที่ให้โทษโดยส่วนเดียว เปรียบด้วยยาพิษ 2) เป็นสิ่งที่
ให้โทษในเมื่อเกินพอดี เปรียบด้วยของมึนเมา 3) สิ่งที่เป็นอุปการะ เปรียบด้วยอาหารและเภสัช ถ้าใช้ในทาง
ผิดอาจเป็นโทษได้ ผู้หมกอยู่ในโลก คือ คนผู้ไร้พิจารณา ไม่หยั่งเห็นโลกโดยถ่องแท้ อาการที่หมกอยู่ในโลก 
เพลิดเพลินในสิ่งอันให้โทษ ระเริงจนเกินพอดี ในสิ่งอันอาจให้โทษ ติดในสิ่งที่เป็นอุปการะ  โทษของการหมก
อยู่ในโลกจนเกินไป ย่อมได้ทุกข์บ้าง สุขบ้าง แม้สุขก็สุขเพียงสามิสสุข มีเหยื่อเจอด้วยของล่อใจเป็นเหตุให้ติด
อยู่ ดุจเหยื่อ คือ เนื้อที่เบ็ดเกี่ยวไว้ เป็นผู้จะพึงถูกจูงไปได้ด้วยตามปรารถนา ผู้ไม่ข้องอยู่ในโลก บัณฑิต
พิจารณาเห็นความเป็นจริงแห่งสิ่งนั้น ๆ ว่าอย่างอย่างไร ไม่ข้อง ไม่พัวพันในสิ่งอันล่อใจให้ใคร ๆ ไม่อาจยั่ว
ให้ติดด้วยประการใดประการหนึ่ง ย่อมเป็นอิสระแก่ตน  

ด้วยที่ว่าโลกนี้วิจิตรตระการตาเปรียบด้วยราชรถโบราณที่ประดับด้วยเครื่องอลังการอย่างสวยสด
งดงาม มิใช่เพื่อให้หลงชม ดุจดูละคร เห็นแก่สนุก แต่เพ่ือให้หยั่งเห็นลงในถึงคุณและโทษแห่งสิ่งนั้น จะได้ไม่
ตื่นเต้นไม่ติดในสิ่งนั้น  โลกได้พัฒนานวัตกรรมพ่ืออ านวยความสะดวก เทคโนโลยีก็สามารถกลับมาท าลาย
เราได้ในเวลาอันรวดเร็วโลกได้เพลิดเพลินไปกับวัตถุจนคิดท านวัตกรรมหุ่นยนต์ใช้แทนมนุษย์ได้แต่มนุษย์พา



 

 

~ 43 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 5 No. 3 [September – December 2022] 

กันลืมเรื่องน้ าใจและก าลังใจที่มีให้กันผลที่เกิดขึ้นก็คือความไม่มีสุขเพราะว่าไปหลงใหลนวัตถุนิยมจนเกินไป 
เพราะว่าโลกนี้เต็มไปด้วยกันแก่งแย่งแข่งขัน รบราฆ่าฟันกันไปทุกบ้านทุกเมือง  

ดังนั้น จึงท าให้ผมมีผู้มีสติปัญญาคิดว่าทางนี้เป็นทางตัน เพราะเราลืมศีลธรรมของมนุษย์หรือว่า
ศาสนาไปหรือเปล่าเมื่อกลับมาคิดด้วยเหตุผลก็พบแต่ว่าพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาหนึ่งที่จะน าความสุข
กลับมาให้มนุษย์โลกได้การศึกษาพระพุทธศาสนาช่วยน ามาช่วยโลกให้เป็นสุขจะเห็นได้ว่าแต่ก่อนไม่เคยมี
ชาวตะวันตกที่สนใจในพระพุทธศาสนาปัจจุบันมีคนตะวันตกสนใจพระพุทธศาสนามากขึ้นสิ่งที่ส าคัญก็คือ
บทความหรือว่าหนังสือที่ช่วยอธิบายความรู้ความเข้าใจในการศึกษาพระพุทธศาสนา ค าถามที่ส าคัญที่คน
ส่วนใหญ่จะถาม คือ  

1) พระพุทธศาสนานั้นเป็นปรัชญาหรือศาสนาอะไร  
2) เป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา  
3) พระพุทธเจ้ามีองค์เดียวหรือถือว่าเป็นพระเจ้า  
4) การเวียนว่ายตายเกิด  
5) พระพุทธศาสนาผิดกับศาสนาอื่นอย่างไร เป็นปัญหาที่คนต้องการถาม ค าตอบคือเพ่ือรู้เท่านั้น 
แต่ค าถามที่ต้องการค าตอบมากที่สุดคือ ค าสอนใดบ้างจะท าให้ชีวิตดีขึ้นได้อย่างไร จะช่วยแก้ปัญหา

ชีวิตได้อย่างไร ปัญหาอันดับแรกของมนุษย์คือ ความหิว มนุษย์แย่งชิงกันเพราะความหิว เบียดเบียนกันก็
เพราะความหิว รังแกผู้ที่อ่อนแอกว่าตนเอง ตามทฤษฎีของชาร์ล ดาร์วินที่ว่า กลไกการเกิดวิวัฒนาการของ
สิ่งมีชีวิตที่เขาคิดว่าสิ่งมีชีวิตมีความหลากหลายตามธรรมชาติ และปัจจัยทางธรรมชาติ เช่น ปริมาณอาหาร
และน้ าที่จ ากัด ท าให้สิ่งมีชีวิตตัวที่เหมาะสมเท่านั้นที่จะมีชีวิตอยู่รอด (survival of the fittest) และ
ถ่ายทอดลักษณะที่เหมาะสมกับสภาพแวดล้อมนั้นไปสู่ลูกหลาน แนวคิดของดาร์วินดัง กล่าว เรียกว่า ทฤษฏี
การคัดเลือกโดยธรรมชาติ (theory of natural selection) การต่อสู้ดิ้นรนเพ่ือความอยู่รอดในระบบ
นิเวศวิทยาของชีวิตบางครั้งจ าเป็นเบียดเบียนผู้อ่ืนเพ่ือความอยู่รอด เพ่ืออยู่ท่ามกลางการแข่งขันให้รอด 
พระพุทธเจ้าตรัสว่า การเกิดก็เป็นทุกข์ ทุกข์เพราะดิ้นรน ตามความอยากที่เป็นสัญชาตญาณมาตั้งแต่เกิด 
(Instinct) ตามแนวคิดทางพุทธกล่าวได้ว่าเกิดมาพร้อมกับทุกข์ มนุษย์เกิดมาพร้อมกับปัญหาและแนวทางที่
แก้ด้วยการน าหลักธรรมมาแก้ให้ได้และอย่างไร 
 ดังนั้น การศึกษาเรื่อง หลักอริยสัจสี่กับการน าไปใช้แก้ปัญหาชีวิต มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษา หลัก
อริยสัจสี่กับการน าไปใช้แก้ปัญหาชีวิต เป็นแนวทางในการน าไปหลักธรรมไปประยุกต์ใช้ในชีวิต ด้วยการ
Learning by doing เรียนแล้วต้องน าไปใช้เมื่อเจอปัญหา จะท าอย่างไร และจะแก้ปัญหาหาทางออก
อย่างไร  
 หลักอริยสัจสี่กับการน าไปใช้แก้ปัญหาชีวิต 
 เมื่อเกิดขึ้นมาเป็นมนุษย์แล้วก็ต้องยอมรับสภาพของชีวิต องค์ประกอบของชีวิตประกอบด้วย การ
เกิดขึ้นมามีชีวิต ปัญหาของการมีชีวิตคือการด ารงชีวิตอย่างไรให้ราบรื่น ในพระพุทธศาสนามีหลักการที่สืบ
สาวหาต้นตอของปัญหา ด้วยหลักอริยสัจสี่ ในปัจจุบันสิ่งที่ส าคัญที่สุดต่อชีวิตคนเราคือการศึกษาเพ่ือเข้าใจ
ในสรรพสิ่งและไม่ยึดติดจนเกินไป คาดหวังสูงไปก็เจ็บปวด ไม่คาดหวังเลยก็เฉื่อยชา การศึกษาเป็น



 

 

~ 44 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2565] 

กระบวนการส าคัญที่จะพัฒนาคนให้มีความคิดรู้จักสิ่งใดควรไม่ควรกระท า อริยสัจ 4 เป็นหลักธรรมที่
ครอบคลุมทั้งหมดของพระพุทธศาสนา ฐานะและความส าคัญของอริยสัจ 4 พุทธองค์ตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย 
การรู้การเห็นของเราตามเป็นจริง ครบ 3 ปริวัฏ 12 อาการ ในอริยสัจ 4 เหล่านี้ ยังไม่บริสุทธิ์แจ่มชัด ตราบ
ใด ตราบนั้น เราก็ยังปฏิญาณไม่ได้ว่าเราบรรลุอนุตรสัมมา-สัมโพธิญาณ...” (ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร, วินย.
4/16/21 และ ส .ม.19/1670/530) “ภิกษุทั้งหลาย เพราะไม่ตรัสรู้ ไม่เข้าใจอริยสัจ 4 ทั้งเรา และเธอ จึงได้
วิ่งแล่นเร่ร่อนไป (ในชาติทั้งหลาย) สิ้นกาลนานอย่างนี้” (ที.ม.10/86/107) “ท่านผู้มีอายุทั้งหลาย รอยเท้า
ของสัตว์ทั้งหลาย ที่เที่ยวไปบนผืนแผ่นดินทั้งสิ้นทั้งปวง ย่อมประชุมลงในรอยเท้าช้าง รอยเท้าช้างนั้น กล่าว
ได้ว่า เป็นยอดเยี่ยม ในบรรดารอยเท้าเหล่านั้น โดยความมีขนาดใหญ่ ฉันใด กุศลธรรมทั้งสิ้นทั้งปวง ก็
สงเคราะห์ลงในอริยสัจ 4 ฉันนั้น” (ม.มู.12/340/349) “บุคคลครองชีวิตประเสริฐ (พรหมจรรย์) อยู่กับพระ
ผู้มีพระภาค ก็เพ่ือการรู้ การเห็น การบรรลุ การท าให้แจ้ง การเข้าถึง สิ่งที่ยังไม่รู้ ยังไม่เห็น ยังไม่บรรลุ ยังไม่
กระท าให้แจ้ง ยังไม่เข้าถึง (กล่าวคือข้อที่ว่า) นี้ทุกข์ นี้ทุกขสมุทัย นี้ทุกขนิโรธ นี้ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา” 
(องฺ.นวก.23/217/399) 
 ลักษณะค าสอนของพระพุทธศาสนา คือ การสอนความจริงที่เป็นประโยชน์ ความจริงที่น ามาใช้ให้
เป็นประโยชน์แก่ชีวิตได้ ส่วนสิ่งที่ไม่เป็นประโยชน์แม้ความจริงไม่สอน พระพุทธเจ้าไม่ทรงสนพระทัย และไม่
ยอมเสียเวลาไปกับการถกเถียงปัญหาทางอภิปรัชญาต่าง ๆ ดังพุทธพจน์ที่ว่าดังนี้  
 “ถึงบุคคลผู้ใดจะกล่าวว่า พระผู้มีพระภาคยังไม่ทรงพยากรณ์ (ตอบปัญหา) แก่เราว่า “โลกเที่ยง 
หรือโลกไม่เที่ยง โลกมีที่สุด หรือโลกไม่มีที่สุด ชีวะอันนั้น สรีระก็อันนั้น หรือชีวะก็อย่างสรีระก็อย่าง สัตว์
หลังจากตายมีอยู่ หรือไม่มีอยู่ สัตว์หลังจากตาย จะว่ามีอยู่ก็ใช่ จะว่าไม่มีอยู่ก็ใช่หรือว่าสัตว์หลังจากตาย จะ
ว่ามีอยู่ก็ไม่ใช่ ไม่มีอยู่ก็ไม่ใช่” ดังนี้ ตราบใด ข้าพเจ้าก็จะไม่ครองชีวิตประเสริฐ (พรหมจรรย์) ในพระผู้มีพระ
ภาค ตราบนั้น ตถาคตก็จะไม่พยากรณ์ความข้อนั้นเลยและบุคคลนั้นก็คงตายไปเสีย (ก่อน) เป็นแน่ 

“เปรียบเหมือนบุรุษถูกยิงด้วยลูกศรอาบยาพิษที่อาบยาไว้อย่างหนา มิตรสหาย ญาติสาโลหิตของ
เขา ไปหาศัลยแพทย์ผู้ช านาญมาผ่า บุรุษผู้ต้องศรนั้นพึงกล่าวว่า ‘ตราบใดที่ข้าพเจ้ายังไม่รู้จักคนที่ยิงข้าพเจ้า 
ว่าเป็นกษัตริย์ เป็นพราหมณ์ เป็นแพศย์ หรือเป็นศูทร มีชื่อว่าอย่างนี้มีโคตรว่าอย่างนี้ ร่างสูง เตี้ย หรือปาน
กลาง ด า ขาว หรือคล้ า อยู่บ้าน นิคม หรือนครโน้นข้าพเจ้าจะยังไม่ยอมให้เอาลูกศรนี้ออก ตราบนั้น ; ตราบ
ใด ข้าพเจ้ายังไม่รู้ว่า ธนูที่ใช้ยิงข้าพเจ้านั้น เป็นชนิดมีแล่ง หรือชนิดเป็นเกาทัณฑ์ สายที่ใช้ยิงนั้น ท าด้วยปอ 
ด้วยผิวไม้ไผ่ ด้วยเอ็นด้วยปุาน หรือด้วยเยื่อไม้ ลูกธนูที่ใช้ยิงนั้น ท าด้วยไม้เกิดเอง หรือไม้ปลูก หางเกาทัณฑ์ 
เขาเสียบด้วยขนปีกแร้ง หรือนกตะกรุม หรือเหยี่ยว หรือนกยูง หรือนกสิถิลหนุ เกาทัณฑ์นั้น เขาพันด้วยเอ็น
วัว เอ็นควาย เอ็นค่าง หรือเอ็นลิง ลูกธนูที่ใช้ยิงเรานั้น เป็นชนิดไร ข้าพเจ้าจะไม่ยอมให้เอาลูกศรออก ตราบ
นั้น’ “บุรุษนั้น ยังไม่ทันได้รู้ความที่ว่านั้นเลย ก็จะต้องตายไปเสียโดยแน่แท้ ฉันใด บุคคลนั้นก็ฉันนั้น” 

“แน่ะมาลุงกยบุตร เมื่อมีทิฎฐิว่า โลกเที่ยง แล้วจะมีการครองชีวิตประเสริฐ (ขึ้นมา) ก็หาไม่เมื่อ
มีทิฏฐิว่าโลกไม่เที่ยง แล้วจะมีการครองชีวิตประเสริฐ (ขึ้นมา) ก็หาไม่ เมื่อมีทิฏฐิว่า โลกเที่ยง หรือว่าโลกไม่
เที่ยง ก็ตาม ชาติก็ยังคงมีอยู่ ชราก็ยังคงมีอยู่ มรณะก็ยังคงมีอยู่ โสกะปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาส ก็ยังคง
มีอยู่ ซึ่ง (ความทุกข์เหล่านี้แหละ) เป็นสิ่งที่เราบัญญัติให้ก าจัดเสียในปัจจุบันทีเดียว”“ฉะนั้น เธอทั้งหลาย 



 

 

~ 45 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 5 No. 3 [September – December 2022] 

จงจ าปัญหาที่เราไม่พยากรณ์ ว่าเป็นปัญหาที่ไม่พยากรณ์ และจงจ าปัญหาที่เราพยากรณ์ ว่าเป็นปัญหาที่
พยากรณ์เถิด อะไรเล่าที่เราไม่พยากรณ์ (คือ) ทิฏฐิว่า โลกเที่ยง โลกไม่เที่ยง ฯลฯ เพราะเหตุไรเราจึงไม่
พยากรณ์ เพราะข้อนั้น ไม่ประกอบด้วยประโยชน์ไม่เป็นหลักเบื้องต้นแห่งชีวิตประเสริฐ (พรหมจรรย์) ไม่
เป็นไปเพ่ือนิพพิทา เพ่ือวิราคะ เพ่ือนิโรธ เพ่ือความสงบ เพ่ือความรู้ยิ่ง เพ่ือนิพพาน อะไรเล่าที่เราพยากรณ์ 
(คือ) ข้อว่า นี้ทุกข์ นี้ทุกขสมุทัย นี้ทุกขนิโรธ นี้ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา เพราะเหตุไรเราจึงพยากรณ์ เพราะ
ประกอบด้วยประโยชน์ เป็นหลักเบื้องต้นแห่งชีวิตประเสริฐ เป็นไปเพ่ือนิพพิทา เพ่ือวิราคะ เพ่ือนิโรธ เพ่ือ
ความสงบ เพ่ือความรู้ยิ่ง เพ่ือความตรัสรู้ เพ่ือนิพพาน” (ม.ม.13/150-152/147-153) 

สิ่งที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้มีมากมาย แต่ทรงน ามาสอนเพียงเล็กน้อย เหตุผลที่ทรงท าเช่นนั้น ทรงสอน
เฉพาะสิ่งที่เป็นประโยชน์ใช้แก้ปัญหาได้ และสิ่งที่ประกอบด้วยประโยชน์ใช้แก้ปัญหาได้ คือ อริยสัจ 4 ดัง
ข้อความพุทธพจน์ที่ว่า “ สมัยหนึ่ง พระพุทธเจ้าประทับอยู่ ณ ปุาสีสปาวัน ใกล้พระนครโกสัมพี ครั้งนั้น 
พระพุทธเจ้าทรงหยิบใบประดู่ลายจ านวนเล็กน้อย ถือไว้ด้วยฝุาพระหัตถ์ แล้วตรัสกะภิกษุทั้งหลายว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย เธอทั้งหลายส าคัญว่าอย่างไร ใบประดู่ลายเล็กน้อย ที่เราถือไว้ด้วยฝุามือกับใบที่อยู่บนต้นทั้งปุา
สีสปาวัน ไหนจะมากกว่ากัน? “ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ใบประดู่ลายจ านวนเล็กน้อย ที่พระผู้มีพระภาคทรงถือ
ไว้ด้วยฝุาพระหัตถ์ มีประมาณน้อย ส่วนที่อยู่บนต้น ในสีสปาวันนั่นแล มากกว่าโดยแท้ 

“ฉันนั้นเหมือนกัน ภิกษุทั้งหลาย สิ่งที่เรารู้ยิ่งแล้ว มิได้บอกแก่เธอทั้งหลาย มีมากมายกว่า;เพราะ
เหตุไรเราจึงมิได้บอก เพราะสิ่งนั้นไม่ประกอบด้วยประโยชน์ มิใช่หลักเบื้องต้นแห่งพรหมจรรย์ไม่เป็นไปเพ่ือ
นิพพิทา เพ่ือวิราคะ เพ่ือนิโรธ เพ่ือความสงบ เพ่ือความรู้ยิ่ง เพ่ือนิพพาน 

“ภิกษุทั้งหลาย อะไรเล่าที่เราบอก เราบอกว่า นี้ทุกข์ เราบอกว่า นี้ทุกขสมุทัย เราบอกว่า นี้ทุกขนิ
โรธ เราบอกว่า นี้ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา; เพราะเหตุอะไรเราจึงบอก ก็เพราะข้อนี้ประกอบด้วยประโยชน์ 
ข้อนี้เป็นหลักเบื้องต้นแห่งพรหมจรรย์ ข้อนี้เป็นไปเพ่ือนิพพิทา เพ่ือวิราคะ เพ่ือนิโรธ เพ่ือความสงบ เพ่ือ
ความรู้ยิ่ง เพื่อนิพพาน ฉะนั้น เราจึงบอก; 

“เพราะฉะนั้นแล ภิกษุทั้งหลาย เธอพึงกระท าความเพียร เพ่ือรู้ตามเป็นจริงว่า นี้ทุกข์ นี้ทุกขสมุทัย 
นี้ทุกขนิโรธ นี้ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา”(ส .ม.19/1712-3/548-9) อริยสัจ 4 เป็นหลักธรรมจ าเป็น ทั้งส าหรับ
บรรพชิต และคฤหัสถ์ พระพุทธเจ้าจึงทรงย้ า ใหภิกษุทั้งหลาย สอนให้ชาวบ้านรู้เข้าใจอริยสัจ ดังบาลีว่า 
“ภิกษุทั้งหลาย ชนเหล่าหนึ่งเหล่าใด ที่พวกเธอพึงอนุเคราะห์ ก็ดี เหล่าชนที่พอจะรับฟังค าสอน ก็ดี ไม่ว่า
เป็นมิตร เป็นผู้ร่วมงาน เป็นญาติ เป็นสาโลหิต ก็ตาม พวกเธอพึงชักชวน พึงสอนให้ด ารงอยู่ ให้ประดิษฐาน
อยู่ ในการตรัสรู้ตามเป็นจริง ซึ่งอริยสัจ 4 ประการ” (ส .ม.19/1706/544) 

ความหมายของอริยสัจ “ภิกษุทั้งหลาย อริยสัจ 4 ประการเหล่านี้แล เป็นของแท้อย่างนั้น ไม่
คลาดเคลื่อนไปได้ไม่กลายเป็นอย่างอ่ืน ฉะนั้น จึงเรียกว่า อริยสัจ...“ภิกษุทั้งหลาย ตถาคตเป็นอริยะ ในโลก 
พร้อมทั้งเทวะ ทั้งมาร ทั้งพรหม ในหมู่ประชาพร้อมทั้งสมณะและพราหมณ์ พร้อมทั้งเทวะและมนุษย์ ฉะนั้น 
จึงเรียกว่าอริยสัจ (เพราะเป็นสิ่งที่ตถาคต ผู้เป็นอริยะ ได้ตรัสรู้ และได้แสดงไว้) ” (ส .ม.19/1707-8/545 
(ความในวงเล็บ เป็นไขความของอรรถกถา ส .อ.3/411) 



 

 

~ 46 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2565] 

“ภิกษุทั้งหลาย เพราะได้ตรัสรู้อริยสัจ 4 นี้ตามเป็นจริง พระตถาคตอรหันตสัมมาสัมพุทธ-เจ้า จึงได้
นาม เรียกว่าเป็น อริยะ” (ส .ม.19/1703/543 (นี้ถือตามท่ีอ้างใน วิสุทฺธิ.3/78 แต่ในบาลีฉบับอักษรไทย ไม่มี
ค าวา “อริย” จึงตองแปลวา “เพราะได้ตรัสรูอริยสัจ 4 นี้ ตามเป็นจริง ตถาคต จึงได้นาม เรียกว่าเป็น 
อรหันตสัมมาสัมพุทธะ”) 

คัมภีรวิสุทธิมัคค์ อ้างความในบาลีมาแสดงความหมายของอริยสัจ สรุปได้ว่า (วิสุทฺธิ.3/78 (วิสุทธิ
มัคค์ “ภิกษุทั้งหลาย พระอริยะทั้งหลาย ย่อมแทงตลอดซึ่งสัจจะเหลานี้ เหตุนั้น จึงเรียกวา อริยสัจ” แต่บาลี
นี้ หาไม่พบในพระไตรปิฎกท่ีมีอยู่ “อริยะ” ว่าประเสริฐจึงแปลอริยสัจว่า ความจริงอย่างประเสริฐ หรือความ
จริงอันประเสริฐ แต่ของท่านแปลตรงตามพุทธพจนว่า ความจริงที่แท้  

ส าหรับความหมายของอริยสัจแต่ละขอ พึงทราบตามบาลี ดังนี้ “ภิกษุทั้งหลาย ข้อนี้แล เป็นทุกขอ
ริยสัจ คือ ชาติ (ความเกิด) ก็เป็นทุกข์ ชรา (ความแก่) ก็เป็นทุกข์ พยาธิ (ความเจ็บไข้) ก็เป็นทุกข์ มรณะ 
(ความตาย) ก็เป็นทุกข์ การประจวบกับสิ่งอันไม่เป็นที่รัก ก็เป็นทุกข์ การพลัดพรากจากสิ่งเป็นที่รัก ก็เป็น
ทุกข์ ปรารถนาสิ่งใดไม่ได้สิ่งนั้น ก็เป็นทุกข์ โดยย่อ (โดยใจความ) อุปาทานขันธ์ 5 เป็นทุกข์ “ภิกษุทั้งหลาย 
ข้อนี้แล เป็นทุกขสมุทัยอริยสัจ คือ ตัณหา อันน าให้มีภพใหม่ประกอบด้วยนันทิราคะ ซึ่งครุ่นใคร่ใฝุหาใน
อารมณ์ต่างๆ ได้แก่ กามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหา 

“ภิกษุทั้งหลาย ข้อนี้เป็นทุกขนิโรธอริยสัจ คือ การที่ตัณหานั้นแลดับไปได้ ด้วยการส ารอกออกหมด
ไม่มีเหลือ การสละเสียได้ สลัดออก พ้นไปได้ ไม่หน่วงเหนี่ยวพัวพัน “ภิกษุทั้งหลาย ข้อนี้เป็นทุกขนิโรธคามินี
ปฏิปทาอริยสัจ คือ อริยมรรคมีองค์ 8 นี้แหละ ได้แก่ สัมมาทิฏฐิ ฯลฯ สัมมาสมาธิ (1) ความเห็นชอบ (2) 
ความด าริชอบ (3) เจรจาชอบ (4) การงานชอบ (5) เลี้ยงชีวิตชอบ (6) ความเพียรชอบ (7) ความระลึกชอบ 
(8) ความตั้งจิตมั่นชอบ” (เชน ในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร; วินย.4/14/18; ส .ม.19/1665/528; และที่ ขุ.ปฏิ.
31/598-601/506-510; อภิ.วิ.35/145-162/127-136 เป็นต้น) 

ขยายความออกไปอีกเล็กน้อย ดังนี้ 
1. ทุกข์ แปลว่า ความทุกข์ หรือสภาพที่ทนได้ยาก ได้แก่ปัญหาต่าง ๆ ของมนุษย์ กล่าวให้ลึกลงไป

อีก หมายถึง สภาวะของสิ่งทั้งหลาย ที่ตกอยู่ในกฎธรรมดา แห่งความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา ซึ่ง
ประกอบด้วยภาวะบีบคั้น กดดัน ขัดแย้ง ขัดข้อง มีความบกพร่อง ไม่สมบูรณ์ในตัวเอง ขาดแก่นสาร และ
ความเที่ยงแท้ ไม่อาจให้ความพึงพอใจเต็มอ่ิมแท้จริง พร้อมที่จะก่อปัญหา สร้างความทุกข์ขึ้นมาได้เสมอ ทั้ง
ที่เกิดเป็นปัญหาขึ้นแล้ว และที่อาจเกิดเป็นปัญหาขึ้นมา เมื่อใดเมื่อหนึ่ง ในรูปใดรูปหนึ่ง แก่ผู้ที่ยึดติดถือมั่น
ไว้ด้วยอุปาทาน 
 2. ทุกขสมุทัย เรียกสั้น ๆ ว่า สมุทัย แปลว่า เหตุเกิดแห่งทุกข์ หรือสาเหตุให้ทุกข์เกิดขึ้น ได้แก่ 
ความอยาก ที่ยึดถือเอาตัวตนเป็นที่ตั้ง โดยอาการที่มีเรา ซึ่งจะเสพ ที่จะได้ จะเป็น จะไม่เป็น อย่างนั้นอย่าง
นี้ ท าให้ชีวิตถูกบีบคั้นด้วยความเร้าร้อน ร่านรน กระวนกระวาย ความหวงแหน เกลียดชัง หวั่นกลัว 
หวาดระแวง ความเบื่อหน่าย หรือความคับข้องติดขัด ในรูปใดรูปหนึ่ง อยู่ตลอดเวลา ไม่อาจปลอดโปร่งโล่ง
เบา เป็นอิสระ สดชื่นเบิกบานได้ อย่างบริสุทธิ์สิ้นเชิง ไม่รู้จักความสุข ชนิดที่เรียกว่า ไร้ไฝฝุา และไม่อืดเฟูอ 



 

 

~ 47 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 5 No. 3 [September – December 2022] 

3. ทุกขนิโรธ เรียกสั้นๆ ว่า นิโรธ แปลว่า ความดับทุกข์ ได้แก่ภาวะที่เข้าถึง เมื่อก าจัดอวิชชา 
ส ารอกตัณหาสิ้นแล้ว ไม่ถูกตัณหาย้อมใจ หรือฉุดลากไป ไม่ถูกบีบคั้นด้วยความรู้สึกกระวนกระวาย ความ
เบื่อหน่ายหรือความคับข้องติดขัดอย่างใด ๆ หลุดพ้นเป็นอิสระ ประสบความสุขที่บริสุทธิ์  สงบ ปลอดโปร่ง
โล้งเบา ผ่องใสเบิกบาน เรียกสั้น ๆ ว่านิพพาน 

4. ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา เรียกสั้น ๆ ว่า มรรค แปลว่า ปฏิปทาที่น าไปสู่ความดับทุกข์ หรือข้อ
ปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์ ได้แก่ อริยอัฏฐังคิกมรรค หรือทางประเสริฐ มีองค์ประกอบ 8 คือ สัมมาทิฏฐิ 
ฯลฯสัมมาสมาธิ (1) ความเห็นชอบ (2) ความด าริชอบ (3) เจรจาชอบ (4) การงานชอบ (5) เลี้ยงชีวิตชอบ 
(6) ความเพียรชอบ (7) ความระลึกชอบ (8) ความตั้งจิตมั่นชอบ  ที่เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา เพราะเป็นทาง
สายกลาง ซึ่งด าเนินไปพอดีที่จะให้ถึงนิโรธ โดยไม่ติดข้องหรือเอียงไปหาที่สุดสองอย่าง คือ กามสุขัลลิกานุ
โยค ความหมกหมุ่นในกามสุข และอัตตกิลมถานุโยค การประกอบความล าบากแก่ตน คือ บีบคั้นทรมาน
ตนเองให้เดือดร้อน 

หลักอริยสัจสี่กับการน าไปใช้แก้ปัญหาชีวิต การถือก าเนิดขึ้นมามีชีวิตแล้วก็ต้องยอมรับสภาพการมี
ชีวิต การมีชีวิตประกอบด้วยองคาพยพหลายอย่าง ด าเนินชีวิตเพ่ือให้ตอบสนองความต้องการ ถ้าแบ่งความ
ต้องการของคนตามล าดับอาชีพหรือสถานภาพ (Status) แต่ละคนมีความต้องการ ความสุข ความทุกข์
ต่างกัน ปัญหาของคนท่ีมีฐานะร่ ารวย ปัญหาของ คนที่มีฐานะปานกลาง ปัญหาของคนที่มีฐานะยากจนหรือ
ธรรมดา ตามสถานภาพและการเรียนรู้ แต่ปัญหาของมนุษย์ไม่มีวันสิ้นสุด เพราะรากฐานของปัญหามาจาก
ตัณหาความต้องการของมนุษย์ โลภ โกรธ หลง สมดังพุทธศาสนสุภาษิตท่ีว่า “นตฺถิ ตณฺหา สมา นที” แม่น้ า
เสมอด้วยตัณหาไม่มี หลักการในอริยสัจ 4 เป็นหลักการที่ช่วยแก้ปัญหาชีวิตได้เป็นทางออกของชีวิต 

ในโกฏิคามสัจจกถา ว่าด้วยทรงแสดงอริยสัจที่โกฏิคาม มีพระพุทธพจน์ที่ตรัสสอนให้เห็นสาเหตุแห่ง
การเร่ร่อนในวัฏฏสงสาร เพราะไม่ตรัสรู้และแทงตลอดอริยสัจ 4 ดังใจความว่า ครั้งนั้น พระผู้มีพระภาค
เสด็จไปประทับอยู่ที่โกฏิคาม ทรงรับสั่งกับภิกษุทั้งหลายในโกฏิคามว่า “ภิกษุทั้งหลาย เราและพวกเธอ
เร่ร่อนไปตลอดเวลานานถึงเพียงนี้เพราะไม่ตรัสรู้และไม่แทงตลอดอริยสัจ 4 ได้แก่ เราและพวกเธอเร่ร่อนไป
ตลอดเวลานานถึงเพียงนี้เพราะไม่ตรัสรู้และไม่แทงตลอดทุกขอริยสัจ ฯลฯ ทุกขสมุทยอริยสัจ ฯลฯ ทุกขนิ
โรธอริยสัจ ฯลฯ ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ ภิกษุทั้งหลาย แต่บัดนี้ ทุกขอริยสัจ ทุกขสมุทยอริยสัจ 
ทุกขนิโรธอริยสัจ ทุกขนิโรธคามินี ปฏิปทาอริยสัจ อันเราและพวกเธอได้ตรัสรู้และแทงตลอดแล้ว เราและ
พวกเธอตัดตัณหาในภพได้เด็ดขาด ตัณหาทจะน าไปเกิดสนแล้ว บัดนี้จึงไม่มีการเกิดอีกต่อไป" เพราะไม่เห็น
อริยสัจ 4 ตามเป็นจริง เราและพวกเธอจึงต้องท่องเที่ยวไปในชาตินั้น ๆ ตลอดเวลานาน แต่เพราะได้เห็น
อริยสัจ 4 เราและพวกเธอจึงถอนตัณหาที่จะน าไปเกิดได้ตัดรากแห่งทุกข์ได้เด็ดขาด บัดนี้จึงไม่มีการเกิดอีก
ต่อไป (วิ.มหา. (ไทย) 5/287/103-104) 

นายแสวง แสนบุตร (2556: บทคัดย่อ) ได้ศึกษาเรื่อง “การอธิบายอริยสัจ 4 ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนา” ผลการวิจัยพบว่า การอธิบายอริยสัจในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเป็นการอธิบายไปตามวงจร
แห่งอริยสัจ 4 ซึ่งประกอบด้วยองค์ประกอบส าคัญ 4 ประการ ได้แก่ คือ ทุกข์ใช้การก าหนดรู้สาเหตุแห่ง
ทุกข์คือ กามตัณหา ภวตัณหา และวิภวตัณหา ใช้การละ ความดับทุกข์สิ้นเชิงถึงภาวะแห่งความสุขที่ยอด



 

 

~ 48 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2565] 

เยี่ยม สุขท่ีสัมบูรณ์เพราะเป็นอิสระอย่างแท้จริง ความสิ้นทุกข์นี้ต้องท าให้ประจักษ์แจ้งและอริยมรรคมีองค์8 
ย่อเป็น 3 ระดับในนามของไตรสิกขา ต้องท าให้เจริญ ท าให้เกิดมีการเปรียบเทียบการอธิบายอริยสัจ 4 ใน
คัมภีร์พระพุทธศาสนาพบว่า การอธิบายอริยสัจที่ปรากฏทั้งในพระไตรปิฎกและในคัมภีร์อรรถกถามีความ
เหมือนกันในโครงสร้าง แต่มีความต่างกันในรายละเอียด ความเหมือนกันในโครงสร้างของกระบวนการ
อธิบายอริยสัจ 4 เป็นผลมาจากความเป็นคัมภีร์ที่ต่อเนื่องกันในฐานะเป็นคัมภีร์หลักและคัมภีร์รอง แต่ความ
แตกต่างในรายละเอียดซึ่งเป็นเนื้อหานั้นเป็นผลมาจากความเข้าใจและการตีความสภาวะธรรมของพระอรรถ
กถาจารย์ผู้รจนาคัมภีร์ที่อิงอยู่กับภาษาของผู้คนในยุคที่ท่านรจนาคัมภีร์นั้น ความแตกต่างในค าอธิบายเป็น
พัฒนาการที่ส าคัญยิ่งของอริยสัจ 
 (กฤษณ ธาดาบดินทร์ 2565 : 249) ศึกษาเรื่อง อริยสัจกับการแก้ปัญหาในสังคมไทย ผลการศึกษา
พบว่า การแก้ปัญหาสังคมไทยจ าเป็นจะต้องใช้อริยสัจเข้ามามีส่วนช่วยในการแก้ปัญหา โดยใช้ไตรสิกขาที่อยู่
ในทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจซึ่งเป็นรูปแบบย่อของอริยมรรคมีองค์ 8 และการที่จะแก้ปัญหาได้นั้น ต้อง
น ากิจหรือหน้าที่ในอริยสัจทั้ง สัจญาณ กิจญาณกตญาณเข้ามาร่วมด้วยการปฏิบัติตามไตรสิกขาคือ การ
ฝึกอบรมทางด้านพฤติกรรมหรือศีล ให้มีศีล 5ไม่ฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ ประพฤติผิดในกาม พูดค าหยาบ ส่อเสียด 
เพ้อเจ้อ ไม่ดื่มสุราและเมรัย ฝึกอบรมทางด้านสมาธิหรือจิตใจ ให้มีจิตใจที่เป็นสมาธิ  ตั้งใจมั่น เป็นจิตใจที่
เหมาะแก่การท างาน และการฝึกกอบรมทางด้านปัญญา ให้มีปัญญาอย่างถูกต้องและเหมาะสม เมื่อกระท า
ได้ตามไตรสิกขาแล้ว ปัญหาสังคมไทยก็จะหมดลงไป 
 สมชัย ศรีนอก (Somchai  Srinok) (2018 : 38) กล่าวไว้ว่า พระพุทธศาสนาได้เสนอเส้นทางที่
ถูกต้องขีวิต หลักค าสอนมีลักษณะที่โดดเด่น เป็นกลางและสามารถประยุกต์ใช้กับทุกเหตุการณ์ ดังนั้นหลัก
ค าสอนจึงครอบคลุมทั้งด้านความรู้และศาสตร์ สันติภาพในชีวิตของมนุษย์ พระพุทธเจ้าทรงสอนให้ศาสน
สาวกตั้งใจแสวงหาทางแห่งสันติภาพ แม้ว่าจะอยู่ท่ามกลางความไม่สะดวกต่างๆ ก็มีเปูาหมายคือ การ
แสวงหาสันติภาพ  
 (Jeff Wilson 2014) เรื่อง Mediating Mindfulness: How Does Mindfulness Reach 
America? สรุปได้ว่า การปฏิบัติทางศาสนาของต่างประเทศจะต้องถูกสื่อผ่านช่องทางต่างๆ เพ่ือเข้าถึงและ
ส่งผลกระทบต่อสหรัฐอเมริกา ความเฉพาะเจาะจงของช่องทางเหล่านี้ส่งผลต่อวิธีการท าความเข้าใจ การ
เผยแพร่ และการน าไปใช้ สติกลายเป็นค าแปลที่ต้องการส าหรับค าภาษาบาลีว่า สติ หลังจากหลายทศวรรษ
ของการสนทนาและการตั้งค่าอ่ืน ๆ โดยนักแปล ในศตวรรษที่ 20 เครือข่ายพระสงฆ์ชาวเอเชียและยุโรป 
พร้อมด้วยนักแปลชาวตะวันออกตะวันตก ค่อยๆ น าค าสอนทางพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับสติมาสู่โลก
ตะวันตก พัฒนาการใหม่ๆ ของการท าสมาธิแบบฆราวาสในเอเชียดึงดูดนักเรียนชาวอเมริกันจ านวนน้อยแต่มี
ความมุ่งม่ัน ซึ่งกลับมายังอเมริกาเหนือและเริ่มสอนเรื่องสติแก่ผู้ชมทั่วไป ในที่สุด สติปัฏฐานก็กลายเป็นเรื่อง
ยอดนิยมส าหรับนักประพันธ์ประเภทต่างๆ ซึ่งหลายคนไม่ได้นับถือศาสนาพุทธ (Jeff Wilson. (2014). 
Mediating Mindfulness: How Does Mindfulness Reach America. [Online]) 
 (Tapas Kumar Aich 2013) เรื่อง Buddha philosophy and western psychology สรุปได้ว่า 
ความจริงอันประเสริฐ 4 ประการที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ คือ ชีวิตเป็นทุกข์ (ทุกข์) ทุกข์มีเป็นเหตุ (ทุกขสมุทัย) 



 

 

~ 49 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 5 No. 3 [September – December 2022] 

ดับทุกข์ได้ (ดับคานิโรธ) มีหนทาง เพ่ือดับทุกข์ (ทุกขนิโรธสมาบัติ) มรรคมีองค์แปด (อสังขตะ -มรรค) ที่
พระพุทธเจ้าทรงแนะน าเพ่ือเป็นทางดับทุกข์ คือ สัมมาทิฐิ สัมมาวายามะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ 
สัมมาอาชีวะ สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ 

กลางศตวรรษที่ 20 การท างานร่วมกันระหว่างนักจิตวิเคราะห์และนักวิชาการทางพระพุทธศาสนา
จ านวนมากเป็นการพบกันระหว่าง "พลังที่ทรงพลังที่สุดสองอย่าง" ที่ปฏิบัติการอยู่ในความคิดของ
ชาวตะวันตก พระพุทธศาสนาและจิตวิทยาตะวันตกทับซ้อนกันในทางทฤษฎีและในทางปฏิบัติ ในช่วง
ศตวรรษที่ผ่านมา ผู้เชี่ยวชาญได้เขียนเกี่ยวกับความคล้ายคลึงกันหลายอย่างระหว่างพระพุทธศาสนากับ
สาขาต่างๆ ของจิตวิทยาตะวันตกสมัยใหม่ เช่น จิตวิทยาปรากฏการณ์วิทยา จิตวิเคราะห์เชิงวิเคราะห์ 
จิตวิทยามนุษยนิยม จิตวิทยาการรับรู้ และจิตวิทยาอัตถิภาวนิยม นักตะวันออก Alan Watts เขียนว่า 'หาก
เรามองลึกเข้าไปในวิถีชีวิตเช่นพระพุทธศาสนา เราจะไม่พบทั้งปรัชญาหรือศาสนาอย่างที่เข้าใจกันใน
ตะวันตก เราพบบางสิ่งที่เกือบจะคล้ายกับจิตบ าบัด พระพุทธเจ้าเป็นนักจิตบ าบัดที่ไม่เหมือนใคร วิ ธีการ
รักษาของเขาช่วยผู้คนนับล้านตลอดหลายศตวรรษที่ผ่านมา บทความนี้เป็นเพียงการแสดงออกถึงสิ่งที่ผู้เขียน
ในปัจจุบันมีความเข้าใจน้อยมากเกี่ยวกับปรัชญาของพระพุทธเจ้า และเป็นโอกาสที่จะได้แสดงความเคารพ
ต่อหนึ่งในนักจิตอายุรเวทที่ยิ่งใหญ่ที่สุดที่โลกเคยสร้างมา (Tapas Kumar Aich. (2013). Buddha 
philosophy and western psychology. [Online]) 

 

บทสรุป 
 ในโลกมีความจริงอยู่ 4 ประการที่จะแนวทางการแก้ปัญหาสามารถประยุกต์ในทุกสถานการณ์หรือ
วิธีการคิดแบบสอบสวนหาสาเหตุของปัญหาความจริงเหล่านี้เรียกว่า อริยสัจ 4 ประกอบด้วย 1) ทุกข์ คือ 
การมีอยู่ของทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ และตายล้วนเป็นทุกข์ ความเศร้าโศก ความโกรธ ความอิจฉาริษยา ความ
วิตกกังวล ความกลัวและความผิดหวังล้วนเป็น ทุกข์ การพลัดพรากจากของที่รักก็เป็นทุกข์ ความเกลียดก็
เป็นทุกข์ ความอยาก ความยึดมั่นถือมั่น ความยึดติดในขันธ์ทั้ง 5 ล้วนเป็นทุกข์ 2) สมุทัย คือ เหตุแห่งทุกข์ 
เพราะอวิชา ผู้คนจึงไม่สามารถเห็นความจริงของชีวิต พวกเขาตกอยู่ในเปลวเพลิงแห่งตัณหา ความโกรธ 
ความอิจฉาริษยา ความเศร้าโศก ความวิตกกังวล ความกลัว และความผิดหวัง  3) นิโรธ คือ ความดับทุกข์ 
การเข้าใจความจริงของชีวิตน าไปสู่การดับความเศร้า โศกทั้งมวล อันยังให้เกิดความสงบและความเบิกบาน 
4) มรรค คือ หนทางน าไปสู่ความดับทุกข์ อันได้แก่ อริยมรรค 8 ซึ่งได้รับการหล่อ เลี้ยงด้วยการด ารงชีวิต
อย่างมีสติความมีสติน าไปสู่สมาธิและปัญญาซึ่งจะปลดปล่อย ให้พ้นจากความทุกข์และความโศกเศร้าทั้งมวล
อันจะน าไปสู่ความศานติและ ความเบิกบาน พระพุทธองค์ได้ทรงเมตตาน าทางพวกเราไปตามหนทางแห่ง
ความรู้แจ้งนี้ 
องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษา 

การมองโลกตามความเป็นจริงนั้นต้องมองว่าทุกสิ่งทุกอย่างไม่คงที่เกิดขึ้นในเบื้องต้น แปรปรวนใน
ท่ามกลางและแตกสลายในที่สุดเป็นการมองด้วยปัญญาเห็นทุกอย่างตามความเป็นจริง ว่าทุกสิ่งเป็นไปดัง
เหตุปัจจัยที่มีองค์ประกอบแล้วจึงเกิดผลอย่าไปมองโลกในแง่ลบว่ามันเลวมันแย่ เพราะมันต้องมีส่วนดีบ้าง 



 

 

~ 50 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2565] 

แล้วก็อย่ามองว่ามันดีสูงสุดจนกระทั่งเราไว้ใจมัน วางใจมัน แล้วก็ตกเป็นทาสของมัน เพราะในที่สุดสิ่งที่ไว้ใจ
วาง ใจอาจกลายเป็นปฏิปักษ์ต่อเราก็ได้ 

แต่จงมองโลกในแง่ของความเป็นจริง คือ ไว้ใจก็ไม่ได้ วางใจก็ไม่ได้แล้วท าใจเป็นกลาง ๆ คนที่มอง
โลกแบบนี้เปรียบเหมือนคนยืนดูของในที่สูง ซึ่งจะเห็นความเป็นไปทุกอย่างเมื่อเรามองโลกตามความเป็นจริง
แล้วไม่มีอะไรที่เราจะไม่เข้าใจ 

คนทีม่องโลกตามความเป็นจริงจะรู้จักใช้ทุกเรื่องให้เป็นประโยชน์ แต่คนที่มองโลกไม่ตามความเป็น
จริง คือมองตามอารมณ์ บางครั้งท าให้คนดี ๆ ข้างเราก็กลายเป็นศัตรูคนที่เป็นมิตร มาชั่วชีวิตก็กลายเป็นคน
ที่เราคิดไม่ดีต่อเขา ส่วนคนที่เป็นศัตรูของเราก็ไปมองว่าเป็นคนดีไปมองโลกด้วยอารมณ์อย่างนี้ไม่ดีต้องมอง
โลกด้วยปัญญา 

ถ้าเรามองโลกในแง่ตามความเป็นจริงก็จะไม่มีอะไรให้เราซึมเศร้า ไม่มีอะไรให้เราล้มละลายและ
ขาดทุนในอารมณ์เพราะทุกอย่างมีเหตุปัจจัยของมันโดยหลักของสมมติสัจจะ คือ ทุกอย่างเป็นไปตามเหตุ
ปัจจัยและไป สู่ปรมัตถสัจจะคือทุกอย่างไม่ว่าจะได้จะเสียจะดีจะมีจะเป็นก็เกิดขึ้นตั้งอยู และดับไปไม่มีอะไร
คงที่ถาวรตลอดกาลตลอดสมัยมองอย่างนี้จะท าให้เราเข้าใจถึงสรรพสิ่งในการด ารงชีวิต ไม่ตกเป็นทาสของ
ความได้ความมีความเสียความเป็น การมองโลกตามความเป็นจริงด้วยปัญญาท าให้เราคิดเป็นเมื่อคิดเป็นเราก็
เป็นสุข 

 

บรรณานุกรม 
กองพุทธศาสนศึกษา ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2555). คู่มือธรรมศึกษาชั้นเอก. กรุงเทพฯ : โรง

พิมพ์ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 
หลวงปริญญาโยควิบูลย์. (2509). หลักพระพุทธศาสนาโดยย่อ. กรุงเทพฯ : สัมมาชีวศิลปมูลนิธิ. 
สถาบันนวัตกรรมและพัฒนากระบวนการเรียนรู้มหาวิทยาลัยมหิดล. (มปป). แนวคิดเกี่ยวกับวิวัฒนาการ

ของดาร์ วิน .  [ ออนไลน์ ] .  สื บค้น เมื่ อ วั นที่  28  พฤศจิกายน  2565 .  จากแหล่ งที่ ม า . 
https://il.mahidol.ac.th/e-media/150charles-darwin/Less3_2_6.html. 

นายแสวง แสนบุตร. (2556). การอธิบายอริยสัจ 4 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา. สารนิพนธ์ หลักสูตรปริญญา
พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

บรรณาธิการ. (2548). บทบรรณาธิการ : มองโลกตามความจริง . [ออนไลน์]. สืบค้นเมื่อวันที่ 29 
พฤศจิกายน 2565. จากแหล่งที่มา.  
https://mgronline.com/dhamma/detail/9480000011667. 

Somchai  Srinok. (2018). The Teaching on the Four Noble Truths and the Problem of 
Peace. International Journal of Multidisciplinary in Management and Tourism Vol. 2 
No. 1 January – June 2018. p.38. 

https://il.mahidol.ac.th/e-media/150charles-darwin/Less3_2_6.html
https://mgronline.com/dhamma/detail/9480000011667


 

 

~ 51 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 5 No. 3 [September – December 2022] 

Jeff Wilson. (2014). Mediating Mindfulness: How Does Mindfulness Reach America?. 
[Online]. Retrieved on December 1, 2022. From the source.  
https://academic.oup.com/book/25638/chapter- 
abstract/193050960?redirectedFrom=fulltext 

Tapas Kumar Aich. (2013). Buddha philosophy and western psychology. [Online]. 
Retrieved on December 1, 2022. From the source.  
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3705677/ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://academic.oup.com/book/25638/chapter-

