
 

~ 1 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 5 No. 3 [September – December 2022] 

 

พระพุทธศาสนากับการเมืองการปกครอง 
BUDDHISM AND POLITICS 

 
พระมหานรินทร์ สุรปญฺโ , 

Phramaha Narin Surapanyo 
ณรงค์ศักดิ์ บัวอ่อน 

Dr.Narongsak Bua-on 
นายสมศักดิ์ บัวอ่อน 

Mr.Somsak Bua-on 
วิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

Chaiyaphum Sangha College Mahachulalongkornrajavidyalaya University  
ฐิติยาพร ไชยวิมลสิริ 

Thitiyaphon Chaiwimonsiri 
องค์การบริหารส่วนต าบลบ้านกอก อ าเภอจัตุรัส จังหวัดชัยภูมิ 

Ban Kok Subdistrict Administrative Organization, Chatat District, ChaiyaphumProvince 

Email.Narinpempa123@hotmail.commail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 13 ตุลาคม 2565 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 21 ตุลาคม 2565 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 19 ธันวาคม 2565 

 

บทคัดย่อ 
 ในการศึกษาพระพุทธศาสนามาท าให้ทราบว่าฐานะเดิมของพระพุทธเจ้านั้นเริ่มต้นด้วยการถือก าเนิดใน
ราชกุลซึ่งมีหน้าที่ในการปกครองโดยตรง ฉะนั้นพระพุทธศาสนาจึงไม่ได้ห่างไกลจากสถาบันการปกครอง จะเห็น
ได้ว่าพระพุทธเจ้ามีความเกี่ยวข้องกับการเมืองการปกครองในหลายกรณี บทบาทหน้าที่ในการเผยแผ่พระธรรม
วินัยนี้เป็นบทบาทหน้าที่ของพระสงฆ์ที่ส าคัญ อนึ่งในการเผยแผ่นั้นพระสงฆ์ก็ด ารงตนในบทบาทหน้าที่ดังที่พระ
พุทธองค์เคยด ารงมาแล้ว เพราะการเผยแผ่ธรรมนั้นเป็น การให้ปัญญาแก่พุทธบริษัทจ าต้องตั้งตนอยู่บนพ้ืนฐาน
ความเป็นธรรม 
 ดังนั้นบทบาทหน้าที่ทางการเมืองของพระสงฆ์ที่ส าคัญ ก็คือการแนะน าสั่งสอนธรรมเกี่ยวกับการเมือง
โดยเฉพาะการแสดงหลักการปกครองที่ดีงาม ชอบธรรม และเป็นธรรม สอนให้นักการเมืองหรือผู้ปกครองเป็น
นักการเมืองหรือผู้ปกครองที่ดีมีคุณธรรม ทั้งนี้เพราะพระสงฆ์เป็นผู้มีความส าคัญต่อวิถีการด ารงชีวิตของชาวบ้าน

mailto:Narinpempa123@hotmail.commail.com


 

 

~ 2 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2565] 

เป็นผู้น าทางศาสนามีอิทธิพลต่อการกระตุ้นหรือแนะน าให้เกิดกิจกรรมในสังคมต่าง ๆ อย่างมากมายโดยมุ่งเน้น
การน าหลักธรรมทางพุทธศาสนามาเผยแพร่และพัฒนาเพ่ือให้ประชาชนเกิดสันติสุขอย่างยั่งยืน 
ค าส าคัญ: พระพุทธศาสนา, การเมือง, การปกครอง. 
 

ABSTRACT 
 In the study of Buddhism, it was revealed that the original status of the Buddha began 
with the birth of a royal family, which had direct ruling duties. Therefore, Buddhism is not far 
from the institution of government. It can be seen that the Buddha is related to politics and 
government in many cases. This role and duty in propagating the Dharma Vinaya is an 
important role and duty of the monks. Moreover, in the propagation, the Sangha was in the 
same role and responsibilities as the Buddha had previously held, because the propagation of 
the Dharma is to give wisdom to Buddhist companies must establish themselves on the basis 
of fairness. 
 Therefore, the political role of the monks is important. It is to teach the Dharma about 
politics, especially showing the principles of good governance, righteousness and fairness, 
teaching politicians or rulers to be good politicians or rulers with virtue. Of course, the monks 
are important to the way of life of the villagers. Religious leaders have influence to stimulate 
or recommend many activities in society focusing on applying Buddhist principles for spreading 
and developing sustainable peace for people. 
Keyword : Buddhism, politics, governance. 
 

บทน า 
 นักรัฐศาสตร์ตะวันตกหลายท่านมีความเห็นว่าศาสนกิจควรแยกออกจากรัฐกิจ หมายความว่า 
ศาสนาไม่ควรเข้าไปแทรกแซงกิจกรรมทางการเมืองไม่ว่าโดยรูปแบบใด ๆ ในขณะเดียวกันรัฐก็ไม่ควรเข้าไป
แทรกแซงกิจกรรมทางศาสนาโดยการจ ากัดสิทธิเสรีภาพของประชาชนในการนับถือและการประกอบ
พิธีกรรมตามความเชื่อในศาสนาของตน ในทางปฏิบัติบางประเทศสามารถด าเนินนโยบายกิ จการภายในได้
ในลักษณะนี้แต่มีอีกหลายประเทศที่น าเอาองค์กรและหลักค าสอนทางศาสนามาใช้ในทางการเมืองอย่าง
เต็มที่ทั้งนี้ย่อมขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัยและความเหมาะสมของแต่ละประเทศ ในประเทศไทยของเราประชาชน
ส่วนมากเป็นชาวพุทธ นักการเมืองที่เป็นชาวพุทธก็มีจ านวนมากตามสัดส่วน ลักษณะความสัมพันธ์ระหว่าง
ศาสนากับการเมืองไทยยังไม่อาจจะชี้ชัดลงไปได้ว่าผสมผสานหรือแปลกแยก ในปัจจุบันนี้มีนักการเมือง
หลายท่านมีความเข้าใจอย่างลึกซึ้งและปฏิบัติศาสนธรรมอย่างเคร่งครัด นักการเมืองเหล่านี้มีความเห็นว่า
การเมืองไทยควรจะผสมผสานพุทธธรรมโดยชี้ให้เห็นว่าถ้าหากนักการเมืองประกอบกิจกรรมทางการเมือง
บนพ้ืนฐานพุทธธรรมอย่างเคร่งครัดแล้วภาพพจน์ทางการเมืองก็จะดีขึ้น การเมืองก็จะมีความมั่นคงสร้าง



 

 

~ 3 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 5 No. 3 [September – December 2022] 

ประโยชน์ให้แก่ประชาชนส่วนใหญ่ได้และเป็นเครื่องมือในการพัฒนาชาติที่มีประสิทธิภาพ ในขณะเดียวกันก็
มีนักการเมืองอีกหลายท่านมีความเห็นว่าไม่ควรดึงศาสนาเข้ามายุ่งเกี่ยวกับการเมืองโดยชี้ให้เห็นว่าการเมือง
เป็นเรื่องผลประโยชน์สกปรก หากเอาศาสนาซึ่งเป็นของสูงบริสุทธิ์มาคลุกเคล้ากับการเมือง ศาสนาจะพลอย
ตกต่ าเศร้าหมองไปในไม่ช้า ทรรศนะทั้งสองประการแสดงว่าขณะนี้เราเริ่มแสวงหาความสัมพันธ์ที่เหมาะสม
ระหว่างศาสนากับการเมือง (พระมหาจรรยา สุทธิ าโณ 2541 : 1-2) 
 ในสังคมไทยนี้พระพุทธศาสนามีความเก่ียวพันกับวิถีชีวิตของชาวพุทธในฐานะที่เป็นสถาบันที่ส าคัญ
สถาบันหนึ่งของสังคมมีความส าคัญต่อประเพณีทางสังคมและวัฒนธรรมที่เกี่ยวข้องกับธรรมชาติ ปัญหาและ
ความเป็นอยู่ของปัจเจกบุคคลและสังคมโดยส่วนรวม นักวิชาการทางสังคมศาสตร์ไทยหลายท่านได้พยายาม
ศึกษาความเกี่ยวข้องกันระหว่างพุทธศาสนากับการเมืองเพ่ืออธิบายถึงความสัมพันธ์ระหว่างกันในชั้นที่ยัง
ประโยชน์สุขให้เกิดขึ้นแก่ส่วนรวม ดังนั้นศาสนากับการเมืองและสังคมจึงมีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิด 
“การเปลี่ยนแปลงใด ๆ ที่เกิดขึ้นในทางการเมืองและสังคมย่อมมีผลกระทบต่อศาสนา และในท านอง
เดียวกันการเปลี่ยนแปลงในศาสนาก็จะมีผลกระทบต่อการเมืองและสังคมเช่นเดียวกัน” (สมบูรณ์ สุขสาราญ 
2530 : 16) 
 ฉะนั้นจึงไม่มีศาสนาใดในโลกท่ีไม่มีวัตถุประสงค์เพ่ือสังคมและการเมือง ศาสนาจึงไม่อาจปลีกตัวเอง
ออกจากสังคมได้ดังที่พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ) ได้กล่าวไว้ว่า “ธรรมะกับการเมืองเป็นสิ่งที่
แยกกันไม่ได้ แยกกันเมื่อไรการเมืองก็กลายเป็นเรื่องท าลายโลกขึ้นมาทันที” (ไพโรจน์ อยู่มณเฑียร 2533 
:103) ในบทนี้ผู้เขียนจะขอน าเสนอพระพุทธศาสนากับการเมืองการปกครองโดยมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ คือ 
 ความส าคัญของพระพุทธศาสนา 
 ความส าคัญของพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นศาสนาประจ าชาติไทย ชนชาติไทยได้นับถือและยกย่อง
เทิดทูนพระพุทธศาสนาเป็นสรณะแห่งชีวิตและสืบทอดต่อเนื่องกันมาเป็นเวลาช้านาน ขนบธรรมเนียม
ประเพณีและศิลปวัฒนธรรมของชาติส่วนใหญ่มีพ้ืนฐานมาจากพระพุทธศาสนา องค์พระมหากษัตริย์ซึ่งทรง
เป็นพระประมุขของชาติทุก ๆ พระองค์ทรงเป็นพุทธมามกะทรงด ารงอยู่ในฐานะเป็นองค์เอกอัคร
ศาสนูปถัมภกทรงยกย่องเชิดชูพระพุทธศาสนาตลอดมาตั้งแต่อดีตอันยาวนานจวบจนกาลปัจจุบันอันแสดง
ให้เห็นเป็นประจักษ์ว่าพระพุทธศาสนาได้สถิตสถาพรเป็นมิ่งขวัญของชาติไทยตลอดมา ชาติไทยได้มีความ
เจริญมั่นคงด ารงเอกราชอธิปไตยสืบทอดต่อกันมาตั้งแต่โบราณกาลจวบจนกาลปัจจุบันก็ด้วยคนไทยทั้งชาติ
ยึดมั่นอยู่ในหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามีความเคารพบูชาพระรัตนตรัย คือพระพุทธ พระธรรม และ
พระสงฆ์เป็นสรณะ พระพุทธศาสนาจึงมีบทบาทส าคัญอย่างยิ่งต่อชีวิตของชาวไทยโดยมีส่วนเสริมสร้าง
อุปนิสัยของคนในชาติให้รักความสงบ มีความเสียสละ แกล้วกล้า อาจหาญ รอบรู้ฐานะอฐานะ มีความรัก 
และยึดมั่นอยู่ในสามัคคีธรรมโดยที่พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติไทย ดังกล่าวมานี้ชาวไทยส่วนใหญ่
ประมาณร้อยละ 95 ของประชากรทั้งประเทศเป็นพุทธศาสนิกชนและเป็นผู้นับถือพระพุทธศาสนา 
พระพุทธศาสนาจึงมีอิทธิพลเป็นอันมากต่อความเชื่อและความประพฤติหรือการด ารงชีวิตของคนไทยส่วน
ใหญ่ หากมองดูสภาพสังคมไทยในปัจจุบันจะเห็นได้ว่าแม้ชาวไทยส่วนใหญ่จะเป็นพุทธศาสนิกชนดังกล่าว
แล้วแต่ส่วนใหญ่มักเป็นกันตามจารีตประเพณีหรือพุทธศาสนิกชนตามส าเนามะโนครัวส าเนาทะเบียนบ้านซึ่ง



 

 

~ 4 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2565] 

มักไม่ค่อยได้มีโอกาสเรียนรู้ได้ศึกษาพระพุทธศาสนาเท่าที่ควร ฉะนั้นพระพุทธศาสนาจึงมีความส าคัญเป็น
อย่างยิ่งต่อพุทธศาสนิกชน (พิทูร มลิวัลย์ และไสว มาลาทอง 2542 : 1) ความส าคัญของพระพุทธศาสนา
อาจกล่าวโดยสรุปได้ใน 2 ประเด็นหลัก ๆ คือ พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาเอกของโลก และความส าคัญของ
พระพุทธศาสนากับสังคมไทยซึ่งมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ คือ 
 1. พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาเอกของโลก 
 พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาเอกของโลกที่มีหลักค าสั่งสอนอันเปรียบเสมือนห้วงมหานทีแห่งสรรพ
ศาสตร์จึงมิใช่เพียงแค่เป็นปรัชญาหรือทฤษฎีเพียงเท่านั้น หากแต่ยังมีเนื้อหาครอบคลุมถึงวิถีชีวิต ความ
เป็นอยู่ ความนึกคิดแทบทุกด้าน และที่ส าคัญพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งการกระท า (กรรมวาทและ
กิริยาวาท) และเป็นศาสนาแห่งความเพียรพยายาม (วิริยวาท) ไม่ใช่ศาสนาแห่งการอ้อนวอนปรารถนาหรือ
ศาสนาแห่งความห่วงหวังกังวล การสั่งสอนธรรมของพระพุทธเจ้าทรงมุ่งผลในทางปฏิบัติให้ทุกคนจัดการกับ
ชีวิตที่เป็นอยู่จริง ๆ ในโลกนี้และเริ่มต้นตั้งแต่บัดนี้ ดังนั้นค าว่า “พระพุทธศาสตร์” แยกได้เป็น 3 ค า ก็คือค า
ว่า พระ แปลได้ว่า ประเสริฐหรือดีเลิศ ค าว่า พุทธะ แปลว่า ผู้รู้ -ผู้ตื่น-ผู้เบิกบาน ในที่นี้หมายถึงท่านผู้ตรัสรู้
อริยสัจ 4 อย่างถ่องแท้ ค าว่า ศาสตร์ แปลว่าความรู้หรือองค์ความรู้ที่เกิดจากการศึกษาค้นคว้าวิจัยซึ่งเป็น
กิจกรรมของมนุษย์อย่างหนึ่งที่ได้มุ่งอธิบายอย่างเป็นระบบในความที่น่าจะเป็นไปได้ เมื่อรวมกันเข้าแล้วได้
ความหมายว่าองค์แห่งความรู้ของผู้รู้ -ผู้ตื่น-ผู้เบิกบานอย่างประเสริฐ ในบรรดาองค์แห่งความรู้ทั้งหมดนั้น
เป็นความรู้ที่พระพุทธเจ้าทรงศึกษาค้นคว้าวิจัยด้วยพระองค์เองจนสามารถก าหนดเป็นทฤษฎีแห่งความรู้ต่าง 
ๆ มากมาย ในที่นี้จึงจะขอแบ่งลักษณะความรู้ที่พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอนเพียงแค่น้อยนิดเท่านั้นแบ่งออกได้
เป็น 3 ลักษณะดังนี้ 
 1.1) ค าสอนที่ทรงค้นพบใหม่ ค าสอนที่ทรงค้นพบใหม่ เช่น อริยสัจ ปฏิจจสมุปบาท เป็นต้น 
 1.2) ค าสอนที่ทรงปฏิรูปจากลัทธิศาสนาเดิม ค าสอนที่ทรงปฏิรูปจากลัทธิศาสนาเดิม เช่น การ
ท าบุญให้ได้ผลสมบูรณ์จะต้องท ากับผู้เป็นพราหมณ์โดยก าเนิดหรือบริสุทธิ์โดยตระกูล พระองค์ทรงปฏิรูป
โดยให้ท ากับปฏิคาหก (ผู้รับ) ที่มีศีลบริสุทธิ์มีคุณธรรม และทายก (ผู้ถวายหรือผู้ให้) จะต้องมีความบริสุทธิ์ใน 
3 กาล คือ ก่อนให้-ขณะก าลังให้-หลังจากให้แล้ว 
 1.3) ค าสอนที่ทรงปฏิวัติ ค าสอนที่ทรงปฏิวัติ เช่น การฆ่าสัตว์บูชายัญจัดเป็นมหามงคลอย่างยิ่ง
สามารถบันดาลให้ตนส าเร็จตามปรารถนาได้ พระองค์ทรงเห็นตรงกันข้ามว่าการฆ่าเป็นบาปทั้งสิ้น ความรู้ใน
พระพุทธศาสนาแม้จะมากมายถึงกระนั้นก็ตามพระพุทธศาสนาก็มีเปูาหมายสูงสุดอยู่ที่พระนิพพานคือการ
หลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด ดังนั้นการบรรลุนิพพานก็คือการเข้าถึงความดับทุกข์โดยสิ้นเชิงและบรรลุ
ความสุขอย่างสูงสุด จิตของผู้บรรลุนิพพานย่อมมีความสะอาด สว่าง และสงบตลอดเวลาที่มีชีวิตอยู่และเมื่อ
ดับขันธ์แล้วก็เป็นการสิ้นทุกข์ไม่กลับมาเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสารอีกต่อไป (พระครูโสภณปริยัติสุธี 
(ศรีบรรดร ถิรธมฺโม), 2550 : 1-3) 
 พระพุทธศาสนามีหลักค าสอนที่มีเหตุและผลเป็นศาสนธรรมว่าโดยแม่บทอันเป็นหลักการใหญ่ที่
เรียกว่าปาพจน์มี 2 อย่างคือพระธรรมและพระวินัย ว่าโดยปิฎกซึ่งเป็นคัมภีร์หลักของศาสนามี 3 คือ พระ



 

 

~ 5 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 5 No. 3 [September – December 2022] 

วินัยปิฎก พระสุตตันตปิฎกและพระอภิธรรมปิฎก ว่าโดยหัวข้อที่เรียกกันว่าธรรมขันธ์มี 84,000 พระ
ธรรมขันธ์ (คูณ โทขันธ์, 2545 : 1) 
 
 2 ความส าคัญของพระพุทธศาสนากับสังคมไทย 
 พระพุทธศาสนาถือได้ว่าเป็นศาสนาประจ าชาติและอยู่ เคียงคู่กับชนชาติไทยมาโดยตลอด 
พระพุทธศาสนาจึงมีความส าคัญต่อสังคมไทยซึ่งสามารถพอที่จะสรุปได้ดังต่อไปนี้ 
 2.1) พระพุทธศาสนาเป็นหลักในการด าเนินชีวิตของคนไทย เพราะคนไทยน าหลักธรรมมาประพฤติ
ปฏิบัติในชีวิตประจ าวันและลักษณะนิสัยของคนไทยมีจิตใจที่ดีงามในทุก ๆ ด้านมีความเป็นมิตรกับทุกคน 
เป็นต้น 
 2.2) พระพุทธศาสนาเป็นหลักในการปกครองประเทศ กษัตริย์ทุกพระองค์ของไทยได้น าเอา
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการปกครองประเทศ เช่น ทศพิธราชธรรมเป็นอาทิตลอดมาหรือใช้
หลักธรรมาธิปไตย หรือหลักอปาริหานิยธรรมเป็นหลักในการปกครองในระบอบประชาธิปไตย 
 2.3) พระพุทธศาสนาเป็นศูนย์รวมจิตใจ เนื่องจากหลักธรรมในพระพุทธศาสนามุ่งเน้นให้เกิดความ
รัก ความสามัคคีกัน มีความเมตตากรุณาต่อกัน เป็นต้น จึงเป็นศูนย์รวมจิตใจของชนชาวไทยให้มีความเป็น
อันหนึ่งอันเดียวกัน 
 2.4) พระพุทธศาสนาเป็นที่มาของวัฒนธรรมไทย ด้วยวิถีชีวิตของคนไทยผูกพันกับพระพุทธศาสนา
จึงเป็นกรอบในการปฏิบัติตนตามหลักพิธีกรรมในทางพระพุทธศาสนา เช่น การบวช การแต่งงาน หรือการ
ท าบุญในพิธีการต่าง ๆ การปฏิบัติตนตามประเพณีในวันส าคัญทางพระพุทธศาสนา เป็นต้น ซึ่งเป็นส่วนที่
ก่อให้เกิดวัฒนธรรมไทยมาจนถึงปัจจุบัน 
 2.5) พระพุทธศาสนาในฐานะเป็นสถาบันหลักของสังคมไทย พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่
สังคมไทยส่วนใหญ่นับถือและสืบทอดกันมาเป็นเวลาช้านาน ดังนั้นพระพุทธศาสนาจึงมีบทบาทส าคัญต่อวิถี
ชีวิตของคนไทย ฉะนั้นพระพุทธศาสนาจึงมีความส าคัญในด้านต่าง ๆ ทั้งด้านการศึกษา ด้านสังคม และด้าน
ศิลปกรรม เป็นต้น 
 2.6) พระพุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวัฒนธรรม วิถีชีวิตของคนไทยผูกพันอยู่อย่างแนบ
แน่นกับพระพุทธศาสนาซึ่งซึมแทรกผสมผสานอยู่ในแนวความคิด จิตใจ และกิจกรรมแทบทุกย่างก้าวของ
ชีวิตโดยตลอดระยะเวลาอันยาวนานโดยยังคงเนื้อหาสาระเดิมที่บริสุทธิ์ไว้ได้ก็มี ถูกตัดแปลงเสริมแต่ง
ตลอดจนปนเปกับความเชื่อ และข้อปฏิบัติสายอื่นหรือผันแปรไปในเหตุปัจจัยอ่ืน ๆ จนผิดเพ้ียนไปจากเดิมก็
มาก 
 2.7) พระพุทธศาสนาในฐานะเป็นเอกลักษณ์ของชาติ การที่พระพุทธศาสนาอยู่กับคนไทยมาช้านาน
จึงก่อให้เกิดการซึมซับเอาหลักปฏิบัติของพระพุทธศาสนามาเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตก่อให้เกิดความเป็น
เอกลักษณ์ของคนไทยที่ไม่เหมือนกับชาติอ่ืน ๆ ที่เป็นเอกลักษณ์เด่น ได้แก่ รักความเป็นอิสระ และเป็นผู้มี
น้ าใจไมตรี เป็นต้น 



 

 

~ 6 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2565] 

 2.8) พระพุทธศาสนาในฐานะเป็นมรดกของชาติ หลักฐานทางคัมภีร์โบราณและศาสนาวัตถุต่าง ๆ 
ซึ่งนักประวัติศาสตร์โบราณคดีเชื่อว่าพระพุทธศาสนาได้เข้ามาเผยแพร่ในดินแดนสุวรรณภูมิก่อน พ.ศ. 500 
แต่ความศรัทธาความเชื่อของปุถุชนก็เป็นไปตามยุคตามสมัยพระพุทธศาสนาจึงรุ่งเรืองและเสื่อมลงตามกาล
สมัยด้วย จนกระทั่งพ่อขุนศรีอินทราทิตย์ได้สถาปนากรุงสุโขทัยและรับเอาพระพุทธศาสนามาเป็นศาสนา
ประจ าชาติ ราวประมาณ พ.ศ. 1836 พ่อขุนรามค าแหงมหาราชได้อาราธนาพระสงฆ์ลังกาวงศ์จาก
นครศรีธรรมราชไปกรุงสุโขทัยและอุปถัมภ์พระพุทธศาสนาจนมั่นคงยืนนานมาจวบถึงในปัจจุบันนี้ 
 2.9) พระพุทธศาสนาในฐานะที่ช่วยสร้างสรรค์อารยธรรม ชนชาติหนึ่ง ๆ นอกจากจะมีหน้าที่ต้อง
พัฒนาประเทศชาติของตนเองแล้วก็ต้องมีส่วนร่วมในการสร้างสรรค์และส่งเสริมอารยธรรมโลกด้วย ชนชาติ
ไทยเป็นชนชาติที่เก่าแก่มากชนชาติหนึ่งมีวัฒนธรรมที่เจริญก้าวหน้าอย่างสูงมาโดยตลอดเวลาอันยาวนานจึง
ได้มีส่วนร่วมในการสร้างเสริมอารยธรรมของโลกด้วยแม้ว่าจะอยู่ในขอบเขตที่ไม่กว้างมากนัก ส่วนร่วมที่ว่านี้
ก็คือศิลปวัฒนธรรมไทยซึ่งพัฒนาขึ้นมาจนมีแบบแผนเป็นของตนเองอย่างที่เรียกว่ามีเอกลักษณ์ของความ
เป็นไทยได้เด่นชัด ศิลปวัฒนธรรมเหล่านี้มีรากฐานมาจากพระพุทธศาสนาเป็นส่วนใหญ่ด้วย 
 2.10) พระพุทธศาสนาในฐานะที่ช่วยสร้างความสงบสุขให้แก่โลก พระพุทธศาสนาเป็นรากฐานของ
อารยธรรมที่ส าคัญของโลกดังที่ได้กล่าวมาแล้วพระพุทธศาสนาก็ยังช่วยสร้างความสงบสุขให้แก่ชาวโลกได้
ด้วย (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543 : 9-10) 
 สรุปได้ว่า พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติไทยด้วยชนชาติไทยได้นับถือและยกย่องเทิดทูน
พระพุทธศาสนาเป็นสรณะแห่งชีวิตสืบทอดต่อเนื่องกันมาเป็นเวลาช้านาน องค์พระมหากษัตริย์ ซึ่งทรงเป็น
พระประมุขของชาติทุก ๆ พระองค์ทรงเป็นพุทธมามกะทรงด ารงอยู่ในฐานะเป็นองค์เอกอัครศาสนูปถัมภก
ทรงยกย่องเชิดชูพระพุทธศาสนาตลอดมาตั้งแต่อดีตอันยาวนานจวบจนกาลปัจจุบันนี้ ในฐานะที่
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาเอกของโลกที่มีหลักค าสั่งสอนอันเปรียบเสมือนห้วงมหานทีแห่งสรรพศาสตร์จึง
มิใช่เพียงแค่เป็นปรัชญาหรือทฤษฎีเท่านั้นหากแต่ยังมีเนื้อหาครอบคลุมถึงวิถีชีวิตความเป็นอยู่ความนึกคิด
แทบทุกด้าน ๆ และที่ส าคัญพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งการกระท าเป็นศาสนาแห่งความเพียรพยายาม 
ในฐานะที่พระพุทธศาสนาถือได้ว่าเป็นศาสนาประจ าชาติและอยู่เคียงคู่กับชนชาติไทยมาโดยตลอด ดังนั้น
พระพุทธศาสนาจึงมีความส าคัญต่อสังคมไทยเป็นหลักในการด าเนินชีวิตของคนไทย เป็นหลักในการปกครอง
ประเทศ เป็นศูนย์รวมจิตใจ เป็นที่มาของวัฒนธรรมไทย เป็นสถาบันหลักของสังคมไทย เป็นรากฐานของ
วัฒนธรรม เป็นเอกลักษณ์ของชาติ เป็นมรดกของชาติ ช่วยสร้างสรรค์อารยธรรม และช่วยสร้างความสงบสุข
ให้แก่โลก 
 พระพุทธเจ้ากับการเมือง 
 ในการศึกษาพระพุทธศาสนามาท าให้ทราบว่าฐานะเดิมของพระพุทธเจ้านั้นเริ่มต้นด้วยการถือ
ก าเนิดในราชกุลซึ่งมีหน้าที่ในการปกครองโดยตรงพระเจ้าสุทโธทนะพุทธบิดาทรงเป็นกษัตริย์ปกครองนคร
กบิลพัสดุ์แห่งแคว้นสักกะและพระนางสิริมายาพุทธมารดาแห่งกรุงเทวทหะ เจ้าชายสิทธัตถะจึงทรงมาจาก
สกุลนักปกครองทั้งสองฝุายและทรงอยู่ในต าแหน่งราชกุมาร พระเจ้าสุทโธทนะมุ่งหวังที่จะให้สืบต าแหน่ง
การปกครองต่อไปจึงทรงส่งเสริมพระราชกุมารให้ได้รับการศึกษาศิลปะวิชาการทุกอย่างที่เหมาะสมแก่ผู้เป็น



 

 

~ 7 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 5 No. 3 [September – December 2022] 

รัชทายาท (คะนอง วังฝายแก้ว, 2565 : Online) จะเห็นได้ว่าพระพุทธศาสนาไม่ได้ห่างไกลจากสถาบันการ
ปกครอง โดยมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ คือ 
 
 1. พระพุทธเจ้ากับพุทธกิจ 
ในสมัยพุทธกาลสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงทรงประกอบพุทธกิจใน 3 ด้านซึ่งประกอบไปด้วยพุทธ
กิจด้านต่าง ๆ ดังต่อไปนี้ 
 1.1) พุทธกิจด้านการเมือง จะเห็นได้ว่าพระพุทธองค์มิได้เข้าไปเกี่ยวข้องกับกิจการภายในรัฐแต่
อย่างใดทว่าทรงเข้าไปช่วยแก้ปัญหาและเสนอแนะหลักในการปกครองที่ช่วยท าให้รัฐมีความมั่นคงและ
สามารถปกครองให้ประชาชนมีความสงบสุข 
 1.2) พุทธกิจด้านการบริหาร โดยเทียบกับภาษาบาลีว่า “ปริหร” เป็นค าที่แสดงความหมายถึง
ลักษณะของการปกครองว่าเป็นการน าสังคมหรือหมู่คณะให้ด าเนินไปโดยสมบูรณ์และน าหมู่คณะให้พัฒนา
ไปพร้อมกัน ค าว่า “ปริหร” นี้อาจบ่งความหมายถึงการแบ่งงาน การกระจายอ านาจ หรือการที่สมาชิกใน
สังคมมีส่วนร่วมในการปกครองหมู่คณะก็ได้ 
 1.3) พุทธวิธีในการปกครอง โดยเทียบกับภาษาบาลีว่า ปสาส หรือ อภิปาล และเน้นไปที่การ
ปกครองสงฆ์เป็นหลักและอาศัยพระธรรมวินัยว่าการที่พระพุทธเจ้าทรงก าหนดระเบียบปฏิบัติส าหรับภิกษุ
สงฆ์ถือได้ว่าเป็นหลักในการปกครองและบริหารงานคณะสงฆ์ นอกจากวินัยแล้วยังทรงใช้ธรรมเป็นหลักใน
การบริหารการปกครองด้วย (พระครูพิศาลสรกิจ (สุทิน สุทิโน), 2560 : 83) 
 2. พระพุทธเจ้ากับการเมือง กรณีการระงับข้อพิพาทไขน้ าเข้านาของพระญาติ 
 ในพรรษาที่ 15 พระพุทธเจ้าทรงจ าพรรษาที่นิโครธารามริมฝั่งแม่น้ าโรหิณี พวกเจ้าศากยะแห่งกรุง
กบิลพัสดุ์ยกทัพไปประชิดกองทัพของเจ้าโกลิยะแห่งกรุงเทวทหะเพ่ือรบแย่งชิงกรรมสิทธิ์เหนือแม่น้ าโรหิณี 
พระพุทธเจ้าทรงเสด็จไปห้ามทัพ (คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 : 62-63) 
 การระงับข้อพิพาทไขน้ าเข้านาของพระญาติทั้ง 2 ฝุาย ทะเลาะเพราะ พระพุทธเจ้าทรงเข้าไป
เกี่ยวข้องกับการเมือง เมื่อพระญาติทั้ง 2 ฝุายมีความตึงเครียดเผชิญหน้ารอให้มีการปะทุออกมาอันจะ
ก่อให้เกิดความสูญเสียท าลายชีวิตผู้คน กรณีนี้คือเรื่องการห้ามหรือการระงับข้อพิพาทไขน้ าเข้านาของพระ
ญาติทั้ง 2 ฝุาย คือฝุายศากยวงศ์ซ่ึงเป็นฝุายพระบิดา และฝุายโกลิยวงศ์ซึ่งเป็นฝุายพระมารดา พระพุทธเจ้า
ทรงสอบสวนไต่ถามถึงที่มาของเรื่องและทรงให้ข้อคิดแก่พวกพระญาติ พระพุทธเจ้าตรัสแก่พระญาติว่า 
“มหาบพิตร ทะเลาะด้วยเรื่องอะไรกัน” พวกพระญาติกล่าวว่า “พวกข้าพระองค์ ไม่ทราบพระเจ้าข้า” 
พระพุทธเจ้าตรัสว่า “แล้วใครจักทราบเล่า” พวกพระญาติจึงสอบถามไปยังบุคคลที่เกี่ยวข้องกราบทูลว่า 
“ทะเลาะกันเพราะน้ า พระเจ้าข้า” พระพุทธเจ้าตรัสว่า “น้ ามีราคาเท่าไร มหาบพิตร” พวกพระญาติกล่าว
ว่า “มีราคาน้อย พระเจ้าข้า” พระพุทธเจ้าตรัสว่า “กษัตริย์ทั้งหลายมีราคาเท่าไร มหาบพิตร” พวกพระ
ญาติกล่าวว่า “ขึ้นชื่อว่ากษัตริย์ทั้งหลายประเมินค่ามิได้ พระเจ้าข้า” พระพุทธเจ้าตรัสว่า “การที่พวกท่าน
ท าให้กษัตริย์ซึ่งหาค่ามิได้ให้ฉิบหาย เพราะเหตุแห่งน้ าเพียงเล็กน้อยสมควรแล้วหรือ” พวกพระญาติยอมรับ
โดยดุษณีภาพ สุดท้ายพระบรมศาสดาจึงตรัสเตือนพวกพระญาติว่า “มหาบพิตร เพราะเหตุไรพวกท่านจึง



 

 

~ 8 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2565] 

กระท ากรรมเช่นนี้ เมื่อเราไม่มีอยู่ในวันนี้ แม่น้ าคือโลหิตจักไหลนอง พวกท่านท ากรรมไม่สมควรเป็นผู้มีเวร
ด้วยเวร 5 มีความเดือดร้อน เพราะยังเต็มไปด้วยกิเลสมีความขวนขวายแสวงหากามคุณอยู่ แต่เราตถาคตมี
นัยตรงกันข้าม” (เสถียร ทั่งทองมะดัน, 2560 : 47) 
 3. พระพุทธเจ้ากับการเมือง กรณีการห้ามท าสงคราม 
 พรรษาที่ 44 พระเจ้าวิฑูฑภะอุปราชแห่งแคว้นโกศลคบคิดกับทีฆการายนะอ ามาตย์แย่งชิงราช
สมบัติจากพระเจ้าปเสนทิโกศลเป็นผลส าเร็จ ครั้นได้ครองราชย์แล้วพระเจ้าวิฑูฑภะยกกองทัพไปท าลายล้าง
พวกเจ้าศากยะแห่งกรุงกบิลพัสดุ์เกือบจะสิ้นราชวงศ์แล้วยกกองทัพกลับมาพักพลที่ชายหาดริมฝั่ งแม่น้ าอ
จิรวดีในเวลากลางคืนถูกน้ าท่วมสิ้นพระชนม์ แคว้นโกศลจึงตกอยู่ภายใต้การปกครองของแคว้นมคธอันมี
พระเจ้าอชาตศัตรูเป็นกษัตริย์ (คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 : 63) 
 กรณีห้ามการท าสงคราม พระเจ้าวิฑูฑภะโอรสพระเจ้าปเสนทิโกศลเมื่อได้ราชสมบัติแล้วทรงระลึก
ถึงเวรที่พวกศากยวงศ์ก่อไว้จึงยกกองทัพไปเพ่ือจะล้างแค้นพวกเจ้าศากยวงศ์ที่ดูหมิ่นตน พระพุทธเจ้าทรง
ทราบจึงเสด็จไปประทับ ณ ร่มไม้มีใบบางต้นหนึ่งในรัฐสักกะดักทางที่กองทัพพระเจ้าวิฑูฑภะจะผ่านไป พระ
เจ้าวิฑูฑภะเสด็จไปถึงที่นั่นทอดพระเนตรเห็นพระพุทธเจ้าประทับอยู่เช่นนั้นจึงเสด็จเข้าไปถวายอภิวาท
นิมนต์เสด็จไปประทับที่ร่มไม้อีกต้นหนึ่งในรัฐโกศลซึ่งมีใบหนาทึบสนิทดีกว่า แต่พระพุทธเจ้าทรงตอบว่า 
“ช่างเถอะ มหาบพิตรร่มเงาของญาติเย็นสบายดี” พระเจ้าวิฑูฑภะก็ทรงทราบว่าพระพุทธเจ้าเสด็จมา
คุ้มครองพระญาติจึงถวายบังคมยกกองทัพกลับกรุงสาวัตถี เมื่อทรงนึกถึงการดูหมิ่นของพวกศากยะขึ้นมาอีก
ความแค้นอาฆาตก็พุ่งขึ้นจึงยกกองทัพไปอีกถึง 2 ครั้ง พระพุทธเจ้าก็เสด็จไปประทับนั่งให้เห็นอย่างนั้นท าให้
พระองค์ต้องยกทัพกลับ ในวาระสุดท้ายพระพุทธเจ้าทรงวางเฉยเพราะทรงเห็นบุพกรรมของพวกศากยวงศ์ที่
ท าไว้หนักนัก เมื่อพระเจ้าวิฑูฑภะยาตราทัพไปตายไปไม่เหลือแม้แต่ทารกที่ยังดื่มนมอยู่ก็ไม่ไว้ชีวิต (เสถียร 
ทั่งทองมะดัน, 2560 : 48) 
 4. พระพุทธเจ้ากับการเมือง ระบบการเมืองร่วมสมัยกับพระพุทธเจ้า 
 พระพุทธเจ้ากับการเมือง ระบบการเมืองร่วมสมัยกับพระพุทธเจ้ามีสองระบบ คือราชาธิปไตยและ
สาธารณรัฐ ราชาธิปไตยที่กล่าวได้ว่าเป็นมหาอ านาจทั้งในทางเศรษฐกิจและการเมืองก็คือรัฐมคธและรัฐ
โกศล ส่วนสาธารณ์รัฐที่กล่าวได้ว่าเป็นมหาอ านาจทั้งทางเศรษฐกิจและการเมืองก็คือรัฐวัชชี ผู้น ารัฐทั้งสาม
ล้วนเป็นพุทธสาวก จากจุดยืนนี้เองเราจะพบว่าพระพุทธองค์ทรงมีบทบาทอย่างไรกับรัฐ ผู้น าของแต่ละรัฐ 
และทรงมีพระด าริในการส่งเสริมระบบการปกครองของแต่ละระบบให้มีความเจริญได้อย่างไร ดังต่อไปนี้ 
 4.1) ระบบราชาธิปไตย 
 รัฐมคธ พระเจ้าพิมพิสารกษัตริย์แห่งรัฐมคธทรงมีความคุ้นเคยกับพระพุทธเจ้าตั้งแต่ก่อนตรัสรู้ถึงกับ
ถวายพระราชสมบัติให้พระพุทธเจ้าครอบครองครึ่งหนึ่งแต่พระองค์ทรงปฏิเสธว่าไม่ปรารถนาอ านาจทาง
การเมืองปรารถนาเพียงทางพ้นทุกข์อย่างเดียว พระเจ้าพิมพิสารได้ทรงสดับก็ตรัสว่าหากว่าพบธรรมวิเศษ
ดังกล่าวเมื่อไรแล้วขอให้เสด็จมาโปรด หลังจากที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้แล้วก็ได้เสด็จมาแสดงธรรมโปรดพระ
เจ้าพิมพิสารจนกระทั่งได้ดวงตาเห็นธรรม กษัตริย์แห่งรัฐมคธได้ถวายสวนไม้ไผ่กลางกรุงราชคฤห์เป็นที่
พ านักของพระพุทธเจ้าเป็นศูนย์กลางที่พระองค์และประชาชนทั่วไปจะไปเฝูาฟังธรรมได้สะดวก ตั้งแต่บัดนั้น



 

 

~ 9 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 5 No. 3 [September – December 2022] 

พระเจ้าพิมพิสารทรงรักษาอุโบสถศีลและบริหารราชการแผ่นดินควบคู่กันไป คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาระบุ
ว่าพระเจ้าพิมพิสารทรงใช้นโยบายข้าราชการโดยพระองค์เองประทานความรู้ด้านรัฐประศาสนศาสตร์แล้ว
น าข้าราชการเหล่านี้ไปเฝูาพระพุทธเจ้าเพ่ือฟังธรรมเป็นประจ า ข้าราชการที่ถูกพัฒนาในลักษณะดังกล่าวจะ
เพียบพร้อมด้วยความรู้และคุณธรรมด้วยการปฏิบัติดังกล่าว ความสัมพันธ์ระหว่างกษัตริย์และข้าราชการก็มี
ความสนิทแนบแน่นบนพ้ืนฐานแห่งสหายธรรมและภราดรภาพมีปณิธานร่วมกันที่จะบ าบัดทุกข์บ ารุงสุขแก่
ราษฎรอย่างสุดจิตสุดใจ 
 รัฐโกศล พระเจ้าปเสนทิกษัตริย์โกศลมีพระราชศรัทธาในพระพุทธเจ้ามาก ตามคัมภีร์กล่าวว่าหาก
พระพุทธเจ้าประทับที่เชตวันในรัฐโกศล พระเจ้าปเสนทิจะเสด็จไปเฝูาถึงวันละสามเวลาแต่ไม่ปรากฏว่า
พระองค์คลั่งไคล้ศาสนาจนลืมรัฐกิจมีบ่อย ๆ ที่พระองค์ทรงมีพระราชปุจฉาเกี่ยวกับการบริหารราชการ
แผ่นดินกับพระพุทธเจ้า ด้วยเหตุนี้เองเมื่อเราอ่านพระไตรปิฎกจะพบพระราชปุจฉาวิสัชนาระหว่าง
พระพุทธเจ้าและพระเจ้าปเสนทิหลายแห่งแต่ละแห่งก็บรรจุแนวคิดทางการเมือง สังคม และปรัชญาที่
น่าสนใจมากมาย พระเจ้าปเสนทิโดยปกติมักจะด าเนินรัฐประศาสโนบายตามพุทธธรรมที่ได้สดับเฉพาะพระ
พักตร์พระองค์ เช่น ประทานรางวัลแด่ข้าราชการที่มีศีลธรรมอย่างอบอุ่น ลงโทษผู้ทุจริตคิดมิชอบฉ้อฉลขูด
รีดประชาชนอย่างเด็ดขาด เป็นต้น ฉะนั้นประชาชนในแผ่นดินของพระองค์จึงมีเสรีภาพและประกอบอาชีพ
อย่างสงบสุข คัมภีร์ระบุว่าชาวสาวัตถีเป็นคนใฝุธรรมตอนเช้าเตรียมอาหารไว้ตักบาตรพระ ตอนกลา งวัน
ขยันขันแข็งท างาน ตอนเย็นหลังอาหารก็พากันเข้าวัดฟังธรรม 
 4.2) ระบบสาธารณรัฐ 
 รัฐวัชชี รัฐวัชชีเป็นการปกครองโดยระบบสาธารณรัฐ ผู้ที่ท าหน้าที่ฝุายบริหารและตุลาการได้รับการ
เลือกและได้รับความเห็นชอบจากสภา สมาชิกรัฐสภาวัชชีนั้นตามคัมภีร์พุทธศาสนากล่าวว่าประกอบด้วย
กษัตริย์ลิจฉวี 7,707 พระองค์ เมื่อมองถึงบุคลากรในองค์กรการบริหารแล้วน่าจะเรียกระบบการปกครองนี้
ว่าสาธารณรัฐประชาธิปไตยมากกว่า เพราะอ านาจทางการเมืองอยู่ในมือของกษัตริย์เพียงกลุ่มเดียว สาเหตุที่
จัดระบบการปกครองในลักษณะอย่างนี้ก็คงเนื่องมาจากมีพระบรมวงศานุวงศ์ที่มีอ านาจอยู่หลายกลุ่ม การที่
จะสถาปนาเพียงราชวงศ์ใดราชวงศ์หนึ่งเป็นกษัตริย์คงท าให้กษัตริย์ไร้บัลลังก์อีกหลายพระองค์ที่เหลือคงคบ
คิดกันท าการแย่งชิงอ านาจโดยไม่มีเวลาพัฒนาชาติ อย่ากระนั้นเลยเปิดโอกาสให้กษัตริย์ทุกพระองค์มีโอกาส
เข้ามาบริหารประเทศร่วมกันก่อให้เกิดความสมดุลทางอ านาจขึ้นโดยอัตโนมัติ พระพุทธเจ้าเสด็จแคว้นวัชชี
เป็นครั้งแรกโดยสภาวัชชีมีมติเห็นชอบให้มหาลิกษัตริย์ลิจฉวีผู้อาวุโสเป็นผู้อาราธนาพระองค์ ในขณะที่
พระองค์ประทับอยู่ ณ รัฐวัชชีได้ทรงแสดงรัตนสูตรและอปริหานิยธรรม พระสูตรแรกตรัสถึงคุณค่าของพระ
รัตนตรัยอันเป็นพ้ืนฐานส าหรับผู้นับถือพุทธศาสนา และพระสูตรที่สองตรัสถึงหลักธรรมที่สนับสนุนความ
สงบสุขและความมั่นคงแห่งรัฐอันประกอบไปด้วยความสามัคคีในการประกอบรัฐกิจทุกชนิดเป็นต้นว่า การ
ประชุมกันบ่อย ๆ เป็นหัวใจของการปกครองของระบบสาธารณรัฐ การเคารพเชื่อฟังผู้ ใหญ่ การปฏิบัติตาม
ค าแนะน าในการประกอบกิจกรรมต่าง ๆ การรักษาขนบธรรมเนียมประเพณีที่มีมาแต่โบราณให้ด ารงอยู่ การ
ให้ความคุ้มครองไม่กดขี่ข่มเหงเด็ก (ชาย-หญิง และสตรี) การร าลึกถึงบรรพชนที่เคยมีคุณแก่รัฐ และการให้
ความคุ้มครองอ านวยความสะดวกนักบวชผู้ทรงคุณธรรมทั้งที่อยู่ในรัฐและสัญจรมาจากถิ่นไกล พระพุทธองค์



 

 

~ 10 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2565] 

ตรัสถึงคุณค่าของหลักธรรมข้อนี้ว่าตราบใดที่ชาววัชชียังปฏิบัติอปริหานิยธรรมนี้อย่างเคร่งครัดไม่บกพร่อง
จะพบแต่ความเจริญอย่างเดียวจะไม่พบความเสื่อมเลย ตั้งแต่บัดนั้นชาววัชชีรักษาปฏิบัติอปริหานิยธรรม
อย่างเคร่งครัดกิตติศัพท์ความเจริญมั่งค่ังของวัชชีเป็นที่รู้จักของเมืองอ่ืน ๆ แต่ละวันจะมีชาวเมืองอ่ืนเดินทาง
มาค้าขายท่องเที่ยวมากมาย ลักษณะนิสัยของชาววัชชีนั้นมีความขยันขันแข็งในการประกอบอาชีพ ใน
การศึกษา ในการบริหารรัฐกิจ ทุกครั้งที่พระองค์เสด็จวัชชีกษัตริย์ทั้งหมดจะนิมนต์พระองค์ให้แสดงธรรมใน
รัฐสภาวัชชี เมื่อกษัตริย์อาวุโสสิ้นสุดการฟังธรรมแล้วยุวกษัตริย์ที่อยู่ในวัยศึกษาศิลปะวิทยาก็จะมาเฝูาเพ่ือ
ฟังธรรมต่อไปด้วยการอบรมอย่างใกล้ชิดทั้งในด้านรัฐกิจและคุณธรรมมาตั้งแต่เยาว์วัย กษัตริย์ลิจฉวีจึง
เพียบพร้อมด้วยคุณภาพและคุณธรรมบริหารรัฐกิจอย่างมีประสิทธิภาพ (เสถียร ทั่งทองมะดัน, 2560 : 76-
78) 
 สรุปได้ว่า ในการศึกษาพระพุทธศาสนามาท าให้ทราบว่าฐานะเดิมของพระพุทธเจ้านั้นเริ่มต้นด้วย
การถือก าเนิดในราชกุลซึ่งมีหน้าที่ในการปกครองโดยตรง ฉะนั้นพระพุทธศาสนาจึงไม่ได้ห่างไกลจากสถาบัน
การปกครอง จะเห็นไดว้่าพระพุทธเจ้ามีความเกี่ยวข้องกับการเมืองการปกครองในหลายกรณี เช่น กรณีการ
ระงับข้อพิพาทไขน้ าเข้านาของพระญาติ กรณีการห้ามท าสงคราม และระบบการเมืองร่วมสมัยกับ
พระพุทธเจ้าก็มี 2 ระบบ คือระบบราชาธิปไตย โดยพระเจ้าพิมพิสารทรงน าข้าราชการไปเฝูาพระพุทธเจ้า
เพ่ือฟังธรรมเป็นประจ า ข้าราชการที่ถูกพัฒนาจะเพียบพร้อมด้วยความรู้และคุณธรรมมีปณิธานร่วมกันที่จะ
บ าบัดทุกข์บ ารุงสุขแก่ราษฎร และพระเจ้าปเสนทิกษัตริย์โกศลพระองค์ทรงประทานรางวัลแด่ข้าราชการที่มี
ศีลธรรมอย่างอบอุ่นและประชาชนในแผ่นดินของพระองค์มีเสรีภาพประกอบอาชีพอย่างสงบสุข และระบบ
สาธารณรัฐโดยกษัตริย์ลิจฉวี 7,707 พระองค์แห่งรัฐวัชชีทรงด ารงอยู่ในหลักอปริหานิยธรรมที่สนับสนุน
ความสงบสุขและความมั่นคงแห่งรัฐอันประกอบไปด้วยความสามัคคีในการประกอบรัฐกิจทุกชนิด แม้พระ
พุทธองค์จะได้รับยกย่องว่าเป็นศาสดาของกษัตริย์แคว้นต่าง ๆ ตลอดพระชนม์ชีพแต่ไม่เคยเรียกร้องเอาลาภ
สักการะจากกษัตริย์เหล่านั้นเลยและไม่เคยเข้าไปแทรกแซงทั้งกิจการภายในอาณาจักรและนอกอาณาจักร
เลย การเมืองช่วยแก้ปัญหาของประชาชนได้เฉพาะด้านทางกายและวัตถุเท่านั้น ส่วนธรรมหรือศาสนามีส่วน
ช่วยแก้ปัญหาและพัฒนาทางด้านจิตใจ ศาสนาจึงมีความสัมพันธ์กับการเมือง เพราะฉะนั้นพระพุทธเจ้าจึง
ทรงประกอบพุทธกิจใน 3 ด้าน และปฏิบัติพุทธวิธีในการปกครองเพ่ือความสงบสุขและสันติภาพ 
 พระสงฆ์กับการเมืองไทยนี้ได้มีนักวิชาการทางรัฐศาสตร์หลายท่านได้กล่าวถึงบทบาทหน้าที่ของ
พระสงฆ์ตามพระธรรมวินัยและบทบาทหน้าที่ของพระสงฆ์ทางการเมืองที่ปรากฏในประวัติศาสตร์ไว้
ดังต่อไปนี้ คือ 
 1. บทบาทหน้าที่ของพระสงฆ์ตามพระธรรมวินัย 
 พระภิกษุสงฆ์เป็นผู้มีบทบาทหน้าที่ที่ส าคัญในการที่ช่วยท าให้สถาบันสงฆ์เป็นสถาบันส าคัญสถาบัน
หนึ่งในโครงสร้างทางสังคมไทยมาอย่างยาวนาน สถาบันสงฆ์ได้เข้ามามีบทบาทในเชิงปฏิสัมพันธ์กับสถาบัน
อ่ืน ๆ ในสังคม เช่น สถาบันทางเศรษฐกิจ และสถาบันทางการเมืองการปกครองอันก่อให้เกิดสภาวะสมดุลที่
เป็นสิ่งจ าเป็นต่อการด ารงอยู่ของสังคมไทย การแสดงบทบาทหรือการมีส่วนร่วมทางการเมืองการปกครอง
ของพระภิกษุสงฆ์ในประเทศไทยจึงถือได้ว่าเป็นพลังแฝงเร้นที่ส าคัญพลังหนึ่งซึ่งสามารถส่งผลกระทบ



 

 

~ 11 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 5 No. 3 [September – December 2022] 

โดยตรงต่ออ านาจการปกครองประเทศไทยซึ่งพลังและอิทธิพลทางพระพุทธศาสนายังคงฝังรากลึกอยู่บน
ศรัทธาของประชาชนอยู่เช่นเดียวกันจะเห็นได้จากการที่พระภิกษุสงฆ์ยังคงได้รับการยกย่องนับถือจาก
ชาวบ้านอย่างสูงโดยเฉพาะพระสงฆ์ผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบจะได้รับความนับถือศรัทธาเป็นอย่างสูง ดังนั้น
อิทธิพลของพระภิกษุสงฆ์ที่มีต่อสังคมและประชาชนจึงเป็นสิ่งที่รัฐบาลตระหนักถึงความส าคัญเป็นอย่างมาก 
รัฐบาลจึงได้เข้ามาเป็นผู้อุปถัมภ์ดูแลคณะสงฆ์เพ่ือเป็นการอ านวยความสะดวกในการด ารงสมณเพศและ
ควบคุมพระภิกษุสงฆ์ให้อยู่ในศีลในธรรม (เติมศักดิ์ ทองอินทร์, 2563 : 401) พระสงฆ์เกี่ยวข้องกับสังคมได้
แต่ต้องเกี่ยวข้องแบบพระสงฆ์โดยมีจุดยืนอยู่ที่มีพระธรรมวินัยเป็นฐาน พระสงฆ์เกี่ยวข้องกับสังคมโลกแห่ง
วัตถุบริโภคนิยมได้แต่ต้องเก่ียวข้องบนฐานความรู้สึกท่ีรู้เท่าทัน ไม่ยึดติด ไม่ลุ่มหลง ก็คือ ไม่สยบยอมตกเป็น
ทาสของสังคมวัตถุบริโภคนิยม เปรียบเหมือนใบบัวที่เกี่ยวข้องกับละอองฟองน้ าแต่ไม่ติดไม่ซึมซับเอาละออง
ฟองน้ านั้นไว้ ใบบัวจึงมีความเป็นอิสระจากละอองฟองน้ า ฉะนั้นพระสงฆ์เกี่ยวข้องกับการเมืองได้แต่ต้องมี
วิธีการเกี่ยวข้องแบบพระสงฆ์ให้เกี่ยวข้องในฐานะผู้เผยแผ่พระธรรมให้นักการเมืองเพ่ือให้นักการเมืองมี
คุณธรรมจริยธรรมออกไปปกครองบ้านเมือง และสอนให้ประชาชนมีความรู้ความเข้าใจในธรรมะ และมี
จิตส านึกในธรรมะท่ีแท้จริง (เสถียร ทั่งทองมะดัน, 2560 : 66-67) 
 พระสงฆ์คือหมู่สาวกผู้ปฏิบัติตามค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าในทางรัฐศาสตร์พระสงฆ์หรือองค์การ
ทางศาสนาเป็นกลุ่มทางสังคมที่มีวัตถุประสงค์ทางการเมือง (รวมด้วย) คือ ให้รัฐบาลช่วยเหลือแก้ไขปัญหา
ของคณะสงฆ์และมีนโยบายการพัฒนาคณะสงฆ์หรือพระพุทธศาสนา การมีส่วนร่วมในกิจกรรมทางการเมือง
เป็นเรื่องแห่งปัจจุบันสมัยที่ทุกคนควรเข้าไปเกี่ยวข้อง บางคนที่มีความคิดล้ าหน้ามองว่าพระสงฆ์ไม่ได้มีส่วน
ร่วมในกิจกรรมทางการเมืองและการเรียกร้องสิทธิของคณะบุคคลเท่าที่ควรจะเป็น การจะปฏิบัติกิจใด ๆ ก็
ตามต้องไม่ละเลยการประพฤติในส่วนที่เรียกว่า “พรหมจรรย์” ซึ่งเป็นความประพฤติเพ่ือความประเสริฐเพ่ือ
บรรลุถึงความสิ้นกิเลสโดยประพฤติให้เป็นไปตามพุทธบัญญัติและต้องเอ้ือเฟ้ือไม่ละเมิดพุทธอาณัติอันเป็น
ข้อห้ามมิให้ประพฤติหรือเรียกว่าประพฤติให้เป็นไปตามธรรมวินัย ซึ่งถือว่าหน้าที่นั้นเป็นหน้าที่หลักของ
พระสงฆ์เพราะพระธรรมวินัยนี้เป็นหลักการของพระพุทธศาสนาทั้งหมดจึงถือได้ว่าการปฏิบัติตามพระธรรม
วินัยเป็นหน้าที่แรกของสงฆ์ในพระพุทธศาสนา และเป็นหลักข้อก ากับควบคุมการกระท าหน้าที่อ่ืน ๆ ของ
พระสงฆ์ (พระครูพิศาลสรกิจ (สุทิน สุทิโน), 2560 : 219) ซึ่งหน้าที่หลักที่ส าคัญมี 4 ประการ ได้แก่ 
 1.1) บทบาทหน้าที่ในการศึกษาธรรม 
 การศึกษาพระธรรม ก็คือ การศึกษาในการเรื่องอธิศีล อธิจิต และอธิปัญญา ศีล จิต (สมาธิ) และ 
ปัญญา ซึ่งเป็นสิ่งที่สมณะในพระพุทธศาสนาจะต้องศึกษาให้เคร่งครัดแล้วจึงจะน าไปสู่กระบวนการที่ชัดเจน 
หมายความว่า หน้าที่ศึกษาจะน าไปสู่การกระท าหรือการปฏิบัติที่ถูกต้อง สิกขา 3 หรือไตรสิกขานั้น 
หมายถึง ข้อที่จะต้องศึกษาหรือข้อปฏิบัติที่เป็นหลักส าหรับศึกษาคือการฝึกหัดอบรมกาย วาจา จิตใจ และ
ปัญญาให้ยิ่งขึ้นไปจนบรรลุจุดหมายสูงสุดคือพระนิพพาน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), 2558 : 107) 
หน้าที่การศึกษาจะน าไปสู่การกระท าหรือการปฏิบัติที่ถูกต้องตามสิกขา 3 หรือไตรสิกขานั้นเอง 
 1.2) บทบาทหน้าที่ในการปฏิบัติธรรม 



 

 

~ 12 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2565] 

 ในพระสุตตันตปิฏกอังคุตตรนิกาย นวกนิปาต ได้อธิบายไว้ว่า การปฏิบัติธรรมนั้นถือได้ว่าเป็นราก
แก้วชั้นส าคัญในพระพุทธศาสนา ถ้าไม่เช่นนั้นจะไม่ได้รับผลใด ๆ เลยหากขาดการปฏิบัติ แต่การจะเห็น
คุณค่าแห่งการปฏิบัติธรรมได้บุคคลนั้น ๆ ย่อมจะเล็งเห็นประโยชน์มองเห็นโทษในความประมาทมัวเมาใน
ชีวิตเร่งคิดหาวิธีที่จะบ าเพ็ญตนให้ได้รับความสุขสูงสุดนั้นเอง ความสุขสูงสุดที่จะบังเกิดได้ย่อมมาจากการ
ประพฤติปฏิบัติธรรม (อง.นวก. (ไทย) 15/75/167) ในอรกานุสาสนีสูตร พระพุทธเจ้าได้ทรงยกเรื่องอรก
ศาสดาขึ้นมาตรัสแก่ภิกษุทั้งหลายเพ่ือไม่ให้ประมาทมัวเมาในวัยและในชีวิตให้เร่งรีบขวนขวายปฏิบัติธรรม
โดยทรงชี้ให้เห็นว่าชีวิตนี้สั้นควรรีบท ากุศลควรประพฤติพรหมจรรย์เพราะสัตว์ที่เกิดมาแล้วจะไม่ตายไม่มี ใน
ปัจจุบันนี้อย่างมากอยู่ได้ก็เพียงร้อยปีหรืออาจจะน้อยกว่าบ้างมากกว่าบ้างโดยทรงเตือนว่า “ภิกษุทั้งหลาย 
กิจใดศาสดาผู้แสวงหาประโยชน์เกื้อกูลผู้อนุเคราะห์เอื้อเอ็นดูพึงกระท าแก่สาวก กิจนั้นเรากระท าแล้วแก่เธอ
ทั้งหลาย ดูกรภิกษุทั้งหลายนั่นโคนไม้นั่นเรือนว่าง ขอเธอทั้ งหลายจงเพ่งพินิจอย่าประมาทอย่าต้องเป็นผู้
เดือดร้อนใจในภายหลังเลย นี้คืออนุสาสนีของเราส าหรับเธอทั้งหลาย” การปฏิบัติธรรมมีจุดมุ่งหมาย 2 
ประเด็น คือ 1) เพื่อให้ตนหลุดพ้นจากกองกิเลสตันหา และ 2) เพื่อช่วยเหลือเพ่ือนมนุษย์ ในประเด็นหลังนั้น
พอมองเห็นได้แม้จะไม่มากในสังคมแต่ก็ไม่ใช่ไม่มี ส่วนประเด็นแรกอาจจะถือได้ว่าเป็นประเด็นหลักเพราะถ้า
ไม่ปฏิบัติจนสามารถละลดกิเลสของตนเองแล้ว การที่เราจะอ านวยประโยชน์แก่ผู้อ่ืนก็เป็นไปได้ยาก ฉะนั้น
การท าให้ตนหลุดพ้นหรือให้ถึงภาวะเกลี้ยงเกลาไม่มีความทุกข์นั้นมีอยู่ (พระครูพิศาลสรกิจ (สุทิน สุทิโน), 
2560 : 200) 
 1.3) บทบาทหน้าที่ในการเผยแผ่ธรรม 
 บทบาทหน้าที่ในการเผยแผ่ธรรมนี้เป็นบทบาทหน้าที่ของพระสงฆ์ที่ส าคัญหากจะเทียบกับบทบาท
หน้าที่ด้านอื่น ๆ บทบาทหน้าที่ในการเผยแผ่ธรรมนี้จึงนับว่าเป็นงานที่คณะสงฆ์จัดท ามากกว่าอย่างอ่ืน อนึ่ง
ในการเผยแผ่ธรรมนั้นพระสงฆ์ก็ด ารงตนในบทบาทหน้าที่ดังที่พระพุทธองค์ทรงเคยด ารงมาแล้วก็เพราะการ
เผยแผ่ธรรมนั้นเป็นการให้ปัญญาแก่พุทธบริษัทจึงจ าต้องตั้งตนอยู่บนพ้ืนฐานความเป็นธรรม ฉะนั้นผู้แสดง
ธรรมต้องเป็นผู้มีภูมิธรรมและความรู้ด้วย (พระครูพิศาลสรกิจ (สุทิน สุทิโน) , 2560 : 201) ดังนั้นบทบาท
หน้าที่ทางการเมืองของพระสงฆ์ท่ีส าคัญ ก็คือการแนะน าสั่งสอนธรรมเกี่ยวกับการเมืองโดยเฉพาะการแสดง
หลักการปกครองที่ดีงาม ชอบธรรม และเป็นธรรม ได้แก่ สอนให้นักการเมืองหรือผู้ปกครองให้เป็น
นักการเมืองหรือผู้ปกครองที่ดีมีคุณธรรม ด าเนินกิจกรรมทางการเมืองและการปกครองโดยชอบธรรมเพ่ือ
ประโยชน์สุขของผู้อยู่ใต้ปกครองนั้นเอง ความเหมาะสมหรือความสมควรแก่สมณเพศในการแสดงบทบาท
ดังกล่าว ก็คือการตั้งอยู่ในธรรมของสงฆ์ กล่าวคือมีความเป็นกลางที่จะแสดงธรรมเพ่ือมุ่งประโยชน์สุขของ
ประชาชนเป็นส าคัญ มิใช่เพ่ือมุ่งให้เกิดประโยชน์สุขส่วนตัว แก่บุคคล แก่กลุ่มคน หรือแก่ฝุายหนึ่งฝุายใด 
(พระครูพิศาลสรกิจ (สุทิน สุทิโน), 2560 : 205) 
 1.4) บทบาทหน้าที่ในการรักษาธรรม 
 ในพระสุตตันตปิฏอังคุตตรนิกาย ติกนิปาตได้อธิบายไว้ว่า การรักษาธรรมเป็นบทบาทหน้าที่ที่มี
ความส าคัญซึ่งเกี่ยวข้องกับการรักษาพระธรรมวินัยให้บริสุทธิ์บริบูรณ์ อีกทั้งเป็นการธ ารงรักษาไว้ซึ่ง
พระพุทธศาสนาแต่สิ่งที่ต้องค านึงถึงเป็นอันดับแรก ก็คือ ความตั้งมั่นแห่งพระพุทธศาสนา ได้แก่ การไม่ท า



 

 

~ 13 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 5 No. 3 [September – December 2022] 

ให้พระธรรมวินัยวิปริตแปรปรวนนั่นเอง สิ่งที่พระพุทธองค์ทรงแสดงไว้บัญญัติไว้เป็นสิ่งที่ต้องใคร่ครวญและ
ปฏิบัติตามไม่เพิกเฉยละเลยทอดทิ้ง ตรงกันข้ามสิ่งใดที่มิได้ทรงแสดงไว้บัญญัติไว้ที่ขัดต่อพระธรรมวินัยก็ไม่
ควรกระท าเพราะจะน าโทษทุกข์มาให้ ภิกษุสงฆ์ทั้งหลายไม่พึงขวนขวายเด็ดขาดดังพุทธด ารัสว่า “ดูกรภิกษุ
ทั้งหลาย ภิกษุพวกที่แสดงอธรรมว่าเป็นธรรม ธรรมว่าเป็นอธรรม แสดงสิ่งที่มิใช่วินัยว่าเป็นวินัย สิ่งที่เป็น
วินัยว่าไม่ใช้วินัย พระด ารัสที่มิได้ภาษิตไว้ว่าภาษิตไว้ ที่ภาษิตไว้ว่ามิได้ภาษิตไว้ ย่อมประสบบาปมิใช่บุญเป็น
อันมาก และย่อมท าให้สัทธรรมนี้อันตรธาน” หน้าที่ในการธ ารงรักษาไว้ซึ่งพระธรรมวินัยนี้จึงเป็นสาระที่
ส าคัญที่สุดเรื่องหนึ่งในหลาย ๆ หน้าที่ของพระสงฆ์นับแต่สมัยพุทธกาลเป็นต้นมา (อง.ติก. (ไทย) 
20/140/20) 
 2. บทบาทหน้าที่ของพระสงฆ์ที่ต้องค านึงถึงอุปการคุณของคฤหัสถ์ 
 บทบาทหน้าที่ของพระสงฆ์ นอกจากพระสงฆ์จะต้องปฏิบัติบทบาทหน้าที่หลักทั้ง 4 ประการ
ดังกล่าวข้างต้นแล้ว พระสงฆ์ยังมีบทบาทหน้าที่ที่ต้องค านึงถึงอุปการคุณของคฤหัสถ์โดยปฏิบัติต่อคฤหัสถ์ 5 
ประการ ได้แก่ 
 2.1) ห้ามปรามจากความชั่ว 
 2.2) (สั่งสอน) ให้ตั้งอยู่ในความดี 
 2.3) อนุเคราะห์ด้วยน้ าใจอันงาม 
 2.4) ให้ได้ฟังได้รู้สิ่งที่ไม่เคยฟังไม่เคยรู้ 
 2.5) บอกทางสวรรค์ให้ (สอนวิธีการด าเนินชีวิตให้ประสบความสุข) 
 บทบาทหน้าที่ของพระสงฆ์ตามพระธรรมวินัยซึ่งถือได้ว่าเป็นหน้าที่หลักของพระสงฆ์ ส่วนพระสงฆ์
กับการเมืองนั้นในทางกายกรรมเป็นสิ่งที่ต้องพึงระวังในคดีโลกเพราะไม่เช่นนั้นจะท าให้การข้องเกี่ยว
กลายเป็นมลทินของพระพุทธศาสนาไปแทนที่จะกลายเป็นสิ่งที่เกื้อกูลกัน การแสดงบทบาทหน้าที่ของ
พระสงฆ์ทางการเมือง คือการให้พระสงฆ์ด ารงอยู่ในหลักพระธรรมวินัยพร้อม ๆ กับการสั่งสอนธรรมที่เป็นไป
เพ่ือประโยชน์ในทางปกครองคือการเป็นอยู่ในสังคมร่วมกันอย่างชอบธรรมและเป็นธรรมมิให้พระสงฆ์ลงมือ
ไปในทางกายกรรมแต่จะเน้นหนักไปในทางวจีกรรมก็คือการแสดงเทศนาสั่งสอนธรรมด้วยมโนกรรมคือใจที่
ประกอบด้วยเมตตาปรารถนาดีต่อประชาชนโดยมุ่งหวังให้ประชาชนอยู่ดีกินดีมีความสงบสุข พระสงฆ์ใน
พระพุทธศาสนาจึงไม่ใช่พระสงฆ์ที่แสวงหาอ านาจใด ๆ โดยเฉพาะอ านาจทางการเมืองเพ่ือท าตนให้เป็นใหญ่
ในทางการเมืองตรงกันข้ามพระสงฆ์ต้องมุ่งปฏิบัติเพื่อละลดหมดตัณหา มานะ ทิฐิ เพียงแต่ด ารงตนเป็นกลาง
ในสังคมโดยมุ่งถึงความถูกต้องชอบธรรม 
 นโยบายของผู้มีเรือนกับผู้ไม่มีเรือนนั้นต่างกันพระสงฆ์เป็นบุคคลประเภทหนึ่งซึ่งมีบทบาทหน้าที่
จ าเพาะในทางการเมือง บทบาทและหน้าที่ทางการเมืองของพระสงฆ์ที่ส าคัญก็คือการแนะน าสั่งสอนธรรม
เกี่ยวกับการเมืองโดยเฉพาะการแสดงหลักการปกครองที่ดีงาม ชอบธรรม และเป็นธรรมโดยสอนให้
นักการเมืองหรือผู้ปกครองเป็นนักการเมืองหรือผู้ปกครองที่ดีมีคุณธรรม และด าเนินกิจกรรมทางการเมือง
และการปกครองโดยธรรมเพ่ือประโยชน์สุขของผู้อยู่ใต้ปกครอง ความเหมาะสมหรือความสมควรแก่สมณ



 

 

~ 14 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2565] 

เพศในการแสดงบทบาทดังกล่าว ก็คือการตั้งอยู่ในธรรมของสงฆ์กล่าวคือมีความเป็นกลางที่จะแสดงธรรม
เพ่ือมุ่งประโยชน์สุขแก่ประชาชน (พระครูพิศาลสรกิจ สุทิน สุทิโน, 2560 : 205-206) 
 สรุปได้ว่า พระสงฆ์เป็นส่วนหนึ่งของสถาบันที่ส าคัญของชาติ คือเป็นสถาบันพระพุทธศาสนาซึ่ง
ได้รับการยอมรับและได้รับความศรัทธาจากชาวบ้านมาตลอดซึ่งพระสงฆ์มีบทบาทหน้าที่ดังต่อไปนี้ คือ
บทบาทหน้าที่ของพระสงฆ์ตามพระธรรมวินัย ได้แก่หน้าที่ในการศึกษาธรรม หน้าที่ในการปฏิบัติ ธรรม 
หน้าที่ในการเผยแผ่ธรรม และหน้าที่ในการรักษาธรรม ซึ่งบทบาทหน้าที่ในการเผยแผ่นี้เป็นบทบาทหน้าที่
ของพระสงฆ์ท่ีส าคัญหากจะเทียบกับบทบาทด้านอ่ืน บทบาทนี้นับว่าเป็นงานที่คณะสงฆ์จัดท ามากกว่าอย่าง
อ่ืน อนึ่งในการเผยแผ่นั้นพระสงฆ์ก็ด ารงตนในบทบาทหน้าที่ดังที่พระพุทธองค์เคยด ารงมาแล้วเพราะการเผย
แผ่ธรรมนั้นเป็นการให้ปัญญาแก่พุทธบริษัทจ าต้องตั้งตนอยู่บนพื้นฐานความเป็นธรรม ผู้แสดงต้องเป็นผู้มีภูมิ
ธรรมและความรู้ด้วย ดังนั้นบทบาทหน้าที่ทางการเมืองของพระสงฆ์ที่ส าคัญ ก็คือการแนะน าสั่งสอนธรรม
เกี่ยวกับการเมืองโดยเฉพาะการแสดงหลักการปกครองที่ดีงาม ชอบธรรม และเป็นธรรม สอนให้นักการเมือง
หรือผู้ปกครองเป็นนักการเมืองหรือผู้ปกครองที่ดีมีคุณธรรม ด าเนินกิจการทางการเมืองและปกครองโดย
ธรรมเพ่ือประโยชน์สุขของผู้อยู่ใต้ปกครอง ทั้งนี้เพราะพระสงฆ์เป็นผู้มีความส าคัญต่อวิถีการด ารงชีวิตของ
ชาวบ้านเป็นผู้น าทางศาสนามีอิทธิพลต่อการกระตุ้นหรือแนะน าให้เกิดกิจกรรมในสังคมต่าง ๆ อย่าง
มากมายโดยมุ่งเน้นการน าหลักธรรมทางพุทธศาสนามาเผยแพร่และพัฒนาเพื่อให้ประชาชนเกิดสันติสุขอย่าง
ยั่งยืน 
 

บทสรุป 
 พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติไทยด้วยชนชาติไทยได้นับถือและยกย่องเทิดทูน
พระพุทธศาสนาเป็นสรณะแห่งชีวิตสืบทอดต่อเนื่องกันมาเป็นเวลาช้านาน องค์พระมหากษัตริย์ซึ่งทรงเป็น
พระประมุขของชาติทุก ๆ พระองค์ทรงเป็นพุทธมามกะทรงด ารงอยู่ในฐานะเป็นองค์เอกอัครศาสนูปถัมภก
ทรงยกย่องเชิดชูพระพุทธศาสนาตลอดมาตั้งแต่อดีตอันยาวนานจวบจนกาลปัจจุบันนี้ ในฐานะที่
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาเอกของโลกที่มีหลักค าสั่งสอนอันเปรียบเสมือนห้วงมหานทีแห่งสรรพศาสตร์จึง
มิใช่เพียงแค่เป็นปรัชญาหรือทฤษฎีเท่านั้นหากแต่ยังมีเนื้อหาครอบคลุมถึงวิถีชีวิตความเป็นอยู่  และที่ส าคัญ
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งการกระท าเป็นศาสนาแห่งความเพียรพยายาม ในฐานะท่ีพระพุทธศาสนาถือ
ได้ว่าเป็นศาสนาประจ าชาติและอยู่เคียงคู่กับชนชาติไทยมาโดยตลอด ดังนั้นพระพุทธศาสนาจึงมีความส าคัญ
ต่อสังคมไทย เป็นหลักในการด าเนินชีวิตของคนไทย เป็นหลักในการปกครองประเทศ เป็นศูนย์รวมจิตใจ 
เป็นที่มาของวัฒนธรรมไทย เป็นสถาบันหลักของสังคมไทย เป็นรากฐานของวัฒนธรรม เป็นเอกลักษณ์ของ
ชาติ เป็นมรดกของชาติ ช่วยสร้างสรรค์อารยธรรม และช่วยสร้างความสงบสุขให้แก่โลก สถาบันศาสนาเป็น
สถาบันที่ส าคัญที่สุดสถาบันหนึ่งของประเทศไทยควบคู่กันกับสถาบันชาติและสถาบันพระมหากษัตริย์
โดยเฉพาะอย่างยิ่งพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นศาสนาที่มีหลักธรรมค าสอนที่สามารถทดสอบและพิสูจน์ได้ตาม
แนวแห่งวิทยาศาสตร์ แท้ที่จริงหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนามีหลักการพัฒนาทั้งการพัฒนาตน การ
พัฒนาคน และการพัฒนางาน มีหลักธรรมในการปกครองตนเอง ปกครองหมู่คณะ และปกครอง



 

 

~ 15 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 5 No. 3 [September – December 2022] 

ประเทศชาติหรือสังคมส่วนรวมหรือแม้แต่หลักธรรมคุ้มครองโลก พระพุทธศาสนาเน้นการปกครองแบบ
ธรรมาธิปไตยโดยใช้เป็นหลักของความดี ความถูกต้อง ความเสมอภาคเพ่ือให้สังคมส่วนรวมมีความเป็นปกติ
สุข ไม่มีการแบ่งพรรคแบ่งพวก หรือชนชั้นวรรณะ สี ผิว ชาติ ตระกูล มีความสมานฉันท์ และคุ้มครองสิทธิ
ของบุคคลให้ได้รับความเป็นธรรม ความเสมอภาคทางสังคมเท่าเทียมกัน เป็นต้น หลักการปกครองตามแนว
พระพุทธศาสนาจึงยึดหลักการปกครองสายกลาง อหิงสาไม่เบียดเบียนผู้อ่ืนให้ได้รับความเดือดร้อนเป็น
หลักการส าคัญในการปกครองโดยมุ่งถึงความสุขทั้งแก่ตนเอง และบุคคลอ่ืนเป็นส าคัญ “ตนรักสุขเกลียด
ทุกข์ฉันใด สัตว์ทั้งหลายก็รักสุขเกลียดทุกข์ฉันนั้น” 
 ในการศึกษาพระพุทธศาสนามาท าให้ทราบว่าฐานะเดิมของพระพุทธเจ้านั้นเริ่มต้นด้วยการถือ
ก าเนิดในราชกุลซึ่งมีหน้าที่ในการปกครองโดยตรง ฉะนั้นพระพุทธศาสนาจึ งไม่ได้ห่างไกลจากสถาบันการ
ปกครอง จะเห็นได้ว่าพระพุทธเจ้ามีความเกี่ยวข้องกับการเมืองการปกครองในหลายกรณี เช่น กรณีการ
ระงับข้อพิพาทไขน้ าเข้านาของพระญาติ กรณีการห้ามท าสงคราม และระบบการเมืองร่วมสมัยกับ
พระพุทธเจ้า การเมืองช่วยแก้ปัญหาของประชาชนได้เฉพาะด้านทางกายและวัตถุเท่านั้น ส่วนธรรมหรือ
ศาสนามีส่วนช่วยแก้ปัญหาและพัฒนาทางด้านจิตใจ ศาสนาจึงมีความสัมพันธ์กับการเมือง พระสงฆ์เป็นส่วน
หนึ่งของสถาบันที่ส าคัญของชาติ คือเป็นสถาบันพระพุทธศาสนาซึ่งได้รับการยอมรับและได้รับความศรัทธา
จากชาวบ้านมาตลอดซึ่งพระสงฆ์มีบทบาทหน้าที่ดังต่อไปนี้ คือบทบาทหน้าที่ของพระสงฆ์ตามพระธรรมวินัย 
ได้แก่หน้าที่ในการศึกษาธรรม หน้าที่ในการปฏิบัติธรรม หน้าที่ในการเผยแผ่ธรรม และหน้าที่ในการรักษา
ธรรม ซึ่งบทบาทหน้าที่ในการเผยแผ่นี้เป็นบทบาทหน้าที่ของพระสงฆ์ที่ส าคัญหากจะเทียบกับบทบาทด้าน
อ่ืน บทบาทนี้นับว่าเป็นงานที่คณะสงฆ์จัดท ามากกว่าอย่างอ่ืน อนึ่งในการเผยแผ่นั้นพระสงฆ์ก็ด ารงตนใน
บทบาทหน้าที่ดังที่พระพุทธองค์เคยด ารงมาแล้วเพราะการเผยแผ่ธรรมนั้นเป็นการให้ปัญญาแก่พุทธบริษัท
จ าต้องตั้งตนอยู่บนพ้ืนฐานความเป็นธรรม ผู้แสดงต้องเป็นผู้มีภูมิธรรมและความรู้ด้วย ดังนั้นบทบาทหน้าที่
ทางการเมืองของพระสงฆ์ที่ส าคัญ ก็คือการแนะน าสั่งสอนธรรมเกี่ยวกับการเมืองโดยเฉพาะการแสดง
หลักการปกครองที่ดีงาม ชอบธรรม และเป็นธรรม สอนให้นักการเมืองหรือผู้ปกครองเป็นนักการเมืองหรือ
ผู้ปกครองที่ดีมีคุณธรรม ด าเนินกิจการทางการเมืองและปกครองโดยธรรมเพ่ือประโยชน์สุขของผู้อยู่ใต้
ปกครอง ทั้งนี้เพราะพระสงฆ์เป็นผู้มีความส าคัญต่อวิถีการด ารงชีวิตของชาวบ้านเป็นผู้น าทางศาสนามี
อิทธิพลต่อการกระตุ้นหรือแนะน าให้เกิดกิจกรรมในสังคมต่าง ๆ อย่างมากมายโดยมุ่งเน้นการน าหลักธรรม
ทางพุทธศาสนามาเผยแพร่และพัฒนาเพื่อให้ประชาชนเกิดสันติสุขอย่างยั่งยืน 
 

บรรณานุกรม 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2539).พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2560). ประวัติพระพุทธศาสนา (ฉบับปรับปรุง).  
 พิมพ์ครั้งที่ 3. พระนครศรีอยุธยา : ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
คูณ โทขันธ์. (2545).พระพุทธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร : โอ.เอส.พริ้นติ้งเฮ้าส์,  



 

 

~ 16 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2565] 

คะนอง วังฝายแก้ว.(2565) พระพุทธเจ้ากับฐานะนักปกครองที่ดีที่สุดของโลก. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา :   
 https://www. gotoknow.org/posts/450036 [3 ตุลาคม 2565]. 
เติมศักดิ์ ทองอินทร์.(2563).ความรู้เบื้องต้นทางรัฐศาสตร์. เอกสารประกอบการสอนความรู้เบื้องต้นทาง 
 รัฐศาสตร์. พระนครศรีอยุธยา : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พิทูร มลิวัลย์ และไสว มาลาทอง.(2542).ศาสตร์พระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์การศาสนา,  
พระครูพิศาลสรกิจ (สุทิน สุทิโน).(2560).ประชาธิปไตยตามแนวพระพุทธศาสนา. เอกสารประกอบการ 
 สอนวิชาประชาธิปไตยตามแนวพระพุทธศาสนา. พะเยา : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช 
 วิทยาลัยวิทยาเขตพะเยา,  
พระครูโสภณปริยัติสุธี (ศรีบรรดร ถิรธมโม).(2550).ทฤษฎีรัฐศาสตร์ในพระไตรปิฎก. พิมพ์ครั้งที่ 2. พะเยา  
 โรงพิมพ์เจริญอักษร,  
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต. (2543).ความส าคัญของพระพุทธศาสนาในฐานะเป็นศาสนาประจ าชาติ.  
 พิมพ์ครั้งที่ 10. กรุงเทพ มหานคร : สหธรรมิก  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต).(2558).พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 34.  
 กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือบริษัทส านักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จ ากัด 
พระมหาจรรยา สุทธิญาโณ.(2541).รัฐธรรม. เชียงใหม่ : สถาบันปัญญานันทะ 
ไพโรจน์ อยู่มณเฑียร.(2533).วาทะท่านพุทธทาส. กรุงเทพมหานคร : หจก.ภาพพิมพ์ 
เสถียร ทั่งทองมะดัน.(2560).รัฐศาสตร์ตามแนวพุทธศาสตร์. เอกสารประกอบการสอนวิชารัฐศาสตร์ตาม 
 แนวพุทธศาสตร์. นครราชสีมา : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา 
สมบูรณ์ สุขสาราญ.(2530).พุทธศาสนากับการเปลี่ยนแปลงทางการเมืองและสังคม. กรุงเทพมหานคร :  
 ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย,  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


