
 

 

~ 20 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2564] 

 
การประยุกต์หลักพุทธจริยธรรมเพื่อพัฒนามาตรฐานจริยธรรมของผู้น าทางการเมือง 

APPLYING BUDDHIST ETHICS TO DEVELOP ETHICAL STANDARDS OF 
POLITICAL LEADERS 

 
พระครูรัตนสุตากร (ปราโมทย์ ล่องแก้ว) 

Phrakurrattanasutakor (Pramote Longkeaw) 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Si Thammarat campus 
Phamote.k@gmail.com 

พระมหานรินทร์ สุรปญฺโญ (เอมพันธ์) ดร. 
Phramaha Narin Surapinyo (Emphan) Dr. 

Narinpempa123@hotmail.com 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University Chaiyaphum Sangha College 
วันที่รับบทความ (Received) : 11 กรกฎาคม 2564 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 8 สิงหาคม 2564 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 11 สิงหาคม 2564 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาการประยุกต์หลักพุทธจริยธรรมเพ่ือพัฒนามาตรฐาน
จริยธรรมของผู้น าทางการเมืองเนื่องจากประเทศไทยได้มีการเปลี่ยนแปลงจากระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์
อันมีพระมหากษัตริย์เป็นประมุขเป็นบุคคลที่มีอ านาจสูงสุดในการปกครองแผ่นดินมาเป็นการปกครอง
ระบอบประชาธิปไตยโดยประชาชนจะเลือกคนที่ตนเห็นว่าดีที่สุด มีความเหมาะสมที่สุด และสามารถเข้าไป
รักษาผลประโยชน์ให้แก่ตนมาเป็นผู้แทนของตน หากผู้น าขาดซึ่งจริยธรรมย่อมท าให้ชุมชน สังคม และ
ประเทศชาติเกิดความเสียหายได้มากกว่าบุคคลทั่วไป จริยธรรมของผู้น าจึงถือเป็นสิ่งหนึ่งที่มีความส าคัญต่อ
การพัฒนาประเทศไทย เพราะฉะนั้นผู้น าจึงจ าเป็นที่จะต้องมีมาตรฐานจริยธรรมของผู้น าทางการเมืองเพ่ือ
ประโยชน์สุขทั้งแก่ตนเองผู้อื่นและสังคมโดยส่วนรวม ในที่นี้ผู้เขียนมุ่งเขียนถึงหลักสัปปุริสธรรมคือธรรมของ
คนดีที่เหมาะสม ควรจะมี ควรจะเป็น หรือควรจะประพฤติปฏิบัติเป็นส าคัญ 
ค าส าคัญ : การประยุกต์หลักพุทธจริยธรรม, พัฒนามาตรฐานจริยธรรม, ผู้น าทางการเมือง. 
 

Abstract 
The objective of this academic article is to study the application of Buddhist ethics 

to develop ethical standards of political leaders. Thailand has changed from an absolute 
monarchy with a monarch to be the person with the highest power in governing the nation 
in order to become a democratic regime where people will choose the one they see as 
the best is the most suitable and can enter to remain the interests as their representative. 
If a leader lacks ethics, it will cause more damage to the community, society and the 



 

 

~ 21 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 4 No. 3 [September – December 2021] 

nation than the general public. Leadership ethics, therefore, is one of the important things 
for the development of Thailand. The leaders need to have ethical standards of political 
leaders for the benefit of themselves, others and society at large. Here the author focuses 
mainly on the principles of good people that the leaders should practice. 
Keywords : Application of Buddhist Ethics,  Develop ethical standards, Political leader. 
 
บทน า 
 ประเทศไทยได้มีการเปลี่ยนแปลงการปกครองจากระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์อันมี
พระมหากษัตริย์เป็นประมุขเป็นบุคคลที่มีอ านาจสูงสุดในการปกครองแผ่นดินมาเป็นการปกครองระบอบ
ประชาธิปไตย และการปกครองในปัจจุบันเป็นการปกครองแบบประชาธิปไตยโดยอ้อมหรือที่เรียกว่าเป็น
การปกครองโดยผู้แทน โดยประชาชนจะเลือกคนที่ตนเห็นว่าดีที่สุด มีความเหมาะสมที่สุด และสามารถเข้า
ไปรักษาผลประโยชน์ให้แก่ตนเองได้ ส่วนนักการเมืองเมื่อตนเองได้รับความไว้วางใจจากประชาชนก็ท า
หน้าที่ทางการเมืองตามอ าเภอใจเพราะถือว่าประชาชนให้ความไว้วางใจตนแล้ว ดังนั้นจะท าอะไรก็ได้จึงเป็น
เหตุให้ถูกมองว่านักการเมืองไทยจ านวนไม่น้อยที่ขาดคุณธรรมจริยธรรมและขาดความรับผิดชอบทางการ
เมืองอย่างแท้จริง คือ การเข้าไปแสวงหาผลประโยชน์ให้กับตนเอง ครอบครัว และพว กพ้อง ส่วน
ผลประโยชน์ของประเทศเป็นล าดับสุดท้าย ในที่สุดก็ท าให้ประเทศชาติเสียหายยิ่งไปกว่านั้นผู้ที่ต้องรับ
ผลกระทบก็คือประชาชนนั่นเองจึงไม่อาจปฏิเสธได้ว่าต้นตอของปัญหาเกิดมาจากการบริหารราชการแผ่นดิน
ที่ผิดพลาด เกิดจากความจงใจของนักการเมืองที่หวังกอบโกยผลประโยชน์ในธุรกิจการเมืองท าให้ประชาชน
ในฐานะเจ้าของประเทศไม่อาจพ่ึงพานักการเมืองซึ่งเป็นผู้แทนของตนแต่ขาดความส านึกทางคุณธรรมและ
จริยธรรม (ธนภัทร จันทร์เรือง, 2556 : 1-2) 
 จริยธรรมของผู้น าการเมืองจึงถือเป็นสิ่งหนึ่งที่มีความส าคัญต่อการพัฒนาการเมืองเนื่องจากเป็น
กลไกในการชักน าบุคลากรที่มีศักยภาพคุณธรรมและจริยธรรมเข้าสู่ระบบการเมืองและเป็นการเสริมสร้าง
ภาวะผู้น าทางการเมืองที่ดีให้มีมากขึ้น อีกทั้งยังเป็นการจัดระบบการเลือกสรรผู้ด ารงต าแหน่งทางการเมือง
และการบริหารราชการแผ่นดินให้เป็นไปอย่างชอบธรรมซึ่งการสร้างผู้น าและนักการ เมืองที่มีคุณธรรม มี
ความสามารถ และมีความรับผิดชอบต่อประชาชนนั้นต้องมีการก าหนดมาตรฐานทางคุณธรรมและจริยธรรม
ของผู้น าและนักการเมือง ดังนั้นจึงได้มีการตราพระราชบัญญัติมาตรฐานทางจริยธรรม พ.ศ.๒๕๖๒ ขึ้น
เพ่ือให้หน่วยงานของรัฐได้ใช้เป็นหลักในการก าหนดประมวลจริยธรรมส าหรับเจ้าหน้าที่ของรัฐในหน่วยงาน
นั้น ๆ ซึ่งต้องไม่ต่ ากว่ามาตรฐานทางจริยธรรมดังกล่าว เพ่ือให้การจัดท าประมวลจริยธรรมเป็นไปด้วยความ
เรียบร้อยและมีมาตรฐานเดียวกัน สมควรมีกฎหมายว่าด้วยมาตรฐานทางจริยธรรมใช้เป็นหลักส าคัญในการ
จัดท าประมวลจริยธรรมของหน่วยงานของรัฐเพ่ือใช้เป็นหลักเกณฑ์ในการปฏิบัติตนของเจ้าหน้าที่ของรัฐโดย
มีหลักเกณฑ์การจัดท าประมวลจริยธรรม รวมทั้งมาตรการและกลไกที่มีประสิทธิภาพเพ่ือเสริมสร้างให้มีการ
ปฏิบัติตามประมวลจริยธรรม (พระราชบัญญัติมาตรฐานทางจริยธรรม พ.ศ. 2562, 2562 : 10) ผู้เขียนสนใจ
การพัฒนาจริยธรรมของผู้น าทางการเมืองตามหลักสัปปุริสธรรมเพ่ือพัฒนามาตรฐานจริยธรรมทางการเมือง
โดยมุ่งเน้นศึกษาในเรื่องจริยธรรมที่เหมาะสมที่ผู้น าทางการเมืองควรจะมี ควรจะเป็น หรือควรจะประพฤติ
ปฏิบัติเพื่อเป็นแบบอย่างท่ีดี ในการพัฒนาตน ชุมชน สังคม และประเทศชาติต่อไป 
 
 
 



 

 

~ 22 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2564] 

 
ความหมายของจริยธรรม  
 ความหมายของจริยศาสตร์จริยศาสตร์มาจากศัพท์ จริย + ศาสตร์ = วิชาว่าด้วยความประพฤติ
พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานได้ระบุว่าจริยศาสตร์ปรัชญาสาขาหนึ่งว่าด้วยการแสวงหาความดีสูงสุด
ของชีวิตมนุษย์แสงหาเกณฑ์ในการตัดสินความประพฤติของมนุษย์ว่ายังไงถูกไม่ถูกดีไม่ดีควรไม่ควรและ
พิจารณาปัญหาเรื่องสถานภาพทางศีลธรรมสรุปความว่าจริยศาสตร์เป็นวิชาว่าด้วยความประพฤติของมนุษย์
ว่าอะไรดี อะไรไม่ดี อะไรถูก อะไรผิด อะไรควรท า และอะไรควรเว้น 
 จริยธรรมมาจากศัพท์ จริย + ธรรม ค าว่า จริยะ หมายถึงความประพฤติหรือกิริยาที่ควรประพฤติ 
ส่วนค าว่า ธรรมะ มีความหมายหลายอย่างเช่นคุณความดี หลักค าสอนของศาสนา หลักปฏิบัติเมื่อน ามา
รวมกันเป็นจริยธรรมจึงหมายถึงหลักแห่งความประพฤติ พจนานุกรมราชบัณฑิตสถานได้ให้ค านิยามว่า
จริยธรรมคือธรรมที่เป็นข้อประพฤติปฏิบัติ ศีลธรรม กฎศีลธรรมโดยทั่วไปจะท ามักอยู่กับศาสนาเพราะค า
สอนทางศาสนามีส่วนสร้างแบบจริยธรรมให้กับสังคมดังค ากล่าวของหม่อมราชวงศ์คึกฤทธิ์ปราโมชที่ว่า 
“จริยธรรมของสังคมไทยขึ้นอยู่กับระบบศีลธรรมของพระพุทธศาสนา ศาสนาพุทธก าหนดหลักในการปฏิบัติ
ในชีวิตประจ าวันไว้อย่างไรนั่นหมายความว่าได้ก าหนดหลักจริยธรรมไว้ให้ปฏิบัติอย่างนั้น” สรุปจริยศาสตร์
มุ่งเสนอทฤษฎีส่วนจริยธรรมมุ่งชี้วิธีปฏิบัติ จริยศาสตร์ให้หลักการจริยธรรมให้วิธีการ จริยศาสตร์มุ่งตอบ
ปัญหาว่าความดีคืออะไรส่วนจริยธรรมมุ่งประเด็นว่าปฏิบัติอย่างไรจึงจะเข้าถึงความดี กล่าวโดยสรุปจริย
ศาสตร์และจริยธรรมเกี่ยวข้องกับความประพฤติ ความต่างอยู่ตรงที่ว่าจริยศาสตร์เน้นทฤษฎีส่วนจริยธรรม
เน้นวิธีปฏิบัติ (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2561 : 121-122) 
 จริยธรรม (Ethics) มาจากภาษากรีกว่า Ethos คือ Habit นั่นคือนิสัย ดังนั้น จริยธรรมและ จริย
ศาสตร์จึงเป็นเรื่องของการฝึกนิสัย ตามทฤษฎีของชาวกรีก กล่าวว่า “คนเราเกิดมาเหมือนผ้าขาวแล้วมาฝึก
กันโดยต้องท าบ่อย ๆ ท าซ้ า ๆ จนเป็นนิสัยแล้วจะกลายเป็นคุณธรรมเป็นการเริ่มจากภายนอกเข้าไปสู่
ภายใน (พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2541 : 7) จริยธรรม คือ ประมวลกฎเกณฑ์ความ
ประพฤติหรือมาตรการของความประพฤติซึ่งเป็นพฤติกรรมที่มีความส านึกและมีการตัดสินใจ” (กีรติ บุญเจือ
, 2522 : 21) เป็นความประพฤติตามค่านิยมที่พึงประสงค์ โดยใช้วิชาจริยศาสตร์ศึกษาพฤติกรรมด้านคุณค่า
สามารถวิเคราะห์ค่านิยมที่เป็นคู่กันสามารถแยกแยะได้ว่าสิ่งที่ดีควรกระท า และสิ่งใดควรละเว้น (วิทย์ วิศท
เวทย์, 2528 : 13) 
 จริยธรรมมีทั้งความหมายกว้างและความหมายแคบ ซึ่งกล่าวเฉพาะความหมายที่เห็นใกล้ชิดและ
ที่จะน าเอาไปปรับใช้ จริยธรรมที่มีความหมายกว้างมากอาจจะรวมไปถึงค่านิยม คือ สภาพหรือการกระท า
บางประการที่เราเชื่อยึดมั่นถือมั่น เพ่ือจะได้บรรลุถึงวัตถุประสงค์หรือความมุ่งหมายของสังคมหรือของตัว
เราเอง เช่น ความดี ความซื่อสัตย์สุจริต และอ่ืน ๆ เหล่านี้เป็นค่านิยมฝ่ายดี แต่อาจจะมีค่านิยมฝ่ายชั่ว เช่น 
การดื่มสุรายาเมา การเป็นชู้กับเมียเขา การแต่งกายนิยมใช้ของที่ผลิตจากต่างประเทศ การใช้ของราคาแพง
และอ่ืน ๆ เป็นต้น ส่วนจริยธรรมที่มีความหมายอย่างแคบ หมายถึง ศีลธรรม คุณธรรม อันเป็นธรรมะที่ควร
ประพฤติ ฉะนั้นจริยธรรมก็คือค่านิยมในระดับต่าง ๆ ซึ่งสังคมและบุคคลต้องยึดมั่นถือมั่น (วศิน อินทสระ , 
2549 : 169) จริยธรรม จึงหมายถึง หลักความประพฤติที่อบรมกิริยาและปลูกฝั่งลักษณะนิสัยให้อยู่ใน
ครรลองของคุณธรรมหรือศีลธรรม คุณค่าทางจริยธรรมชี้ให้เห็นความเจริญงอกงามในการด ารงชีวิตอย่างมี
ระเบียบแบบแผนตามวัฒนธรรมของบุคคลที่มีลักษณะทางจิตใจที่ดีงามอยู่ในสภาพแวดล้อมที่โน้มน าให้
บุคคลมุ่งกระท าความดีละเว้นความชั่ว (ประภาศรี สีหอ าไพ, 2540 : 24) จริยธรรมเป็นหลักธรรมที่บุคคล
ควรประพฤติจัดว่าเป็นคุณธรรมที่แสดงออกทางร่างกายในลักษณะที่ดีงามถูกต้อง อันเป็นสิ่งที่ประสงค์ของ



 

 

~ 23 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 4 No. 3 [September – December 2021] 

สังคม และจริยธรรมจะมีได้จ าต้องอาศัยหลักค าสอนทางศาสนา อันได้แก่ ศีล อันหมายถึง หลักหรือ
กฎเกณฑ์การประพฤติปฏิบัติเพ่ือดัดหรือฝึกหัดกายและวาจาให้เรียบร้อย (บุญมี แท่นแก้ว, 2541 : 1) 
 จริยธรรมเป็นสิ่งที่มีคุณค่าเป็นความคิดดีที่กระตุ้นให้มีการประพฤติปฏิบัติอยู่ในกรอบที่ดีงามและ
สามารถจ าแนกความถูกผิดได้มีสติสัมปชัญญะเป็นพฤติกรรมที่แสดงออกให้เห็นเป็นการปฏิบัติที่ถูกต้องที่
เป็นผลมาจากความคิดที่สังคมหรือบุคคลเห็นร่วมกันเป็นสิ่งที่ดีโดยมีกรอบหรือแนวทางอันดีงามที่พึงปฏิบัติ
ซึ่งก าหนดไว้ส าหรับสังคมเพ่ือให้เกิดความเป็นระเบียบเรียบร้อยงดงาม ความร่มเย็นเป็นสุข ความรักสามัคคี 
ความอบอุ่น มั่นคงปลอดภัยในการด าเนินชีวิต จริยธรรม คือ กฎเกณฑ์หรือหลักแห่งการประพฤติปฏิบัติที่แต่
ละสังคมสร้างขึ้นและต้องเป็นที่ย่อมรับของทุกคนในสังคม มีส่วนต่อการจรรโลงสังคม คือ มีส่วนก่อให้เกิด
ความสงบสุขต่อสังคมนั่นเอง 
 
แนวคิดและทฤษฎีจริยธรรมทางการเมือง 
 จริยธรรมทางการเมืองตามแนวคิดและทฤษฎีของโสเครติส ส าหรับโสเครติสแล้วความดีความมี
จริยธรรมจะต้องเกิดจากความรู้ ดังค าที่กล่าวว่า จริยธรรมคือความรู้ หมายถึง รู้จักพอประมาณ เช่น ความ
พอประมาณระหว่างความกล้าหาญกับความขาดกลัว ถ้าบุคคลรู้และเข้าใจถึงธรรมชาติของความดีจริง ๆ 
เขาก็จะไม่กระท าความชั่วหรือกระท าความผิด แต่เนื่องจากบุคคลไม่รู้จึงต้องกระท าชั่ว ดังนั้นความขลาด
กลัวจึงเป็นความชั่วร้าย เพราะว่าธรรมชาติของมนุษย์นั้นไม่มีใครที่ตั้งใจท าชั่วหรือกระท าความผิด แต่ที่เขา
กระท าความผิดนั้นก็เพราะเขาไม่รู้ ความรู้หมายถึงความมีเหตุผลของบุคคลเป็นสิ่งที่รวมจริยธรรมส าคัญ 
เช่น ความดีความรอบคอบ การวางแผนล่วงหน้า ความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ ความมีเมตตา ความกรุณา คุณธรรม
ต่าง ๆ เกิดมาจากความรู้ ดังนั้นความรู้จึงเป็นรากฐานของจริยธรรมทั้งหมดและความรู้ที่แท้จริงนั้นมีอย่าง
เดียว คือ ความรู้ชีวิตที่ท าให้เกิดความดีงาม (วิโรจ นาคชาตรี และคณะ, 2548 : 150-151) 
 จริยธรรมทางการเมืองตามแนวคิดและทฤษฎีของเพลโต เพลโตเห็นว่ามนุษย์ควรที่จะมีจริยธรรม
หลักอันเป็นพื้นฐานของจริยธรรมอื่น ๆ จริยธรรมหลักนี้ มี 4 ประการ คือ 
 1. ปัญญา เป็นการกระท ากิจกรรมต่าง ๆ ด้วยเหตุผลเหมาะสมกับสถานการณ์และสถานที่ที่
เกี่ยวข้องซึ่งจะท าให้เรารู้จักการคาดการณ์ล่วงหน้า มีความระมัดระวัง มีหลักในการตัดสินใจ และมีความสุข
รอบครอบ 
 2. ความกล้าหาญ เป็นการป้องกันชีวิตให้พ้นจากสิ่งยั่วยวนใจ มีความอดทน ความกล้าหาญนับว่า
เป็นสิ่งส าคัญ เพราะถ้าขาดซึ่งความกล้าหาญก็จะท าให้บุคคลตกเป็นทาสของสิ่งที่ยั่วยวนจิตใจและหลงไป
ตามกระแสนั้น ๆ เพลโตถือว่าความอดทนเป็นลักษณะภายในของความกล้าหาญ ความอดทนเป็นสิ่งที่ส าคัญ
ที่จะน าพาเราฝ่าฟันอุปสรรคไปสู่ความส าเร็จ นอกจากนี้ความกล้าหาญยังรวมไปถึงความขยัน การตัดสินใจ 
ความหวัง ความเชื่อ 
 3. ความรู้จักประมาณ เป็นการหลีกเลี่ยงจากสิ่งยั่วยวนที่เกิดจากประสาทสัมผัสหรือความ
เพลิดเพลินทางวุฒิปัญญาด้วยการรู้จักใช้เหตุผลพิจารณาถึงความพอดีไม่ขาดหรือมากเกินไป ความรู้จากการ
ควบคุมการได้มาซึ่งมากเกินไปหรือควบคุมการสูญเสียไม่ให้เกิดขึ้นมากไปกว่านั้นอีก การประมาณนี้จึงเป็น
การระงับจิตใจตนเอง การเสียสละ 
 4. ความยุติธรรม หมายถึง การแบ่งปัน การเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ การท าหน้าที่ของตนเองโดยไม่เข้าไป
ยุ่งเกี่ยวกับกิจการของผู้อ่ืนรวมถึงการมีความรัก ความซื่อสัตย์ ความเคารพ การรักษาสัญญา สติปัญญา ถือ
ว่า ความยุติธรรมเป็นการรวบรวมเอาคุณธรรมทั้งหมดเข้าไว้ด้วยกันและคุณธรรมนี้มีจุดมุ่งหมายอย่าง
เดียวกันคือการเข้าใจตนเอง (วิโรจ นาคชาตรี และคณะ, 2548 : 152-153) 



 

 

~ 24 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2564] 

 จริยธรรมทางการเมืองตามแนวคิดและทฤษฎีของอริสโตเติล อริสโตเติลถือว่าจริยธรรมเป็น
ศาสตร์ที่สูงที่สุดเพราะเป็นเรื่องที่กล่าวถึงความดีสูงสุด ความดีสูงสุดที่ว่านี้คือความสุข หมายถึง ความ
ปลอดภัยและสันติสุข อย่างไรก็ตามอริสโตเติลเห็นว่าจริยศาสตร์ ไม่ใช่ศาสตร์ที่มีความแน่นอนตายตัว
เหมือนกับคณิตศาสตร์หรือตรรกศาสตร์เนื่องจากจริยธรรมให้เพียงผลทั่ว ๆ ไปหาความแน่นอนไม่ได้ ดังนั้น
จริยธรรมจึงเป็นสิ่งที่ขึ้นอยู่กับประสบการณ์เฉพาะตนและสิ่งที่เกี่ยวข้องสัมพันธ์กับตน ได้แก่ สาระ ปริมาณ 
คุณภาพ ความสัมพันธ์ สถานที่ เวลา ลักษณะ การกระท า เป็นต้น ความดีนี้ มนุษย์ทุกคนควรแสวงหาความ
ดีที่ว่านั้นมี 3 ชนิด คือ 
 1. ความดีภายนอก คือ ชื่อเสียง เกียรติยศ 
 2. ความดีทางร่างกาย คือ การมีสุขภาพดี มีร่างกายสมบูรณ์ มีร่างกายสวยงาม 
 3. ความดีทางวิญญาณ คือ สติปัญญา ความสุข คุณธรรม ความดีทั้ง 3 ชนิดก่อให้เกิดความสุขขึ้น
ในชีวิต อริสโตเติลเห็นว่าคนที่มีความสุขท่ีสุดนั้นคือคนที่มีความรู้ดีทางวิญญาณ อย่างไรก็ตามเราไม่ควรที่จะ
ก าจัดตัวเองเพียงแค่รู้ว่าอะไรดีเท่านั้นแต่ต้องรู้วิธีการที่จะท าให้เป็นคนดีด้วยซึ่งการเป็นคนดีต้องมีคุณสมบัติ 
2 ประการ คือ ความฉลาดและศีลธรรมจรรยาโดยความฉลาดได้มาจากการศึกษาส่วนศีลธรรมจรรยาได้มา
จากการปฏิบัติตนในสังคม การที่บุคคลมีทั้งความฉลาดและศีลธรรมจรรยาย่อมท าให้เขาเป็นผู้ที่มีคุณธรรม
ประจ าใจและรู้จักปฏิบัติตามทางสายกลางหรือการรู้จักการยับยั้ง นอกจากนี้มนุษย์จะต้องมีจริยธรรมอีก 4 
ประการ คือ 
 1. ความรู้จักประมาณ หมายถึง ความพอเหมาะพอดีรู้จักควบคุมอารมณ์ในการแสวงหา ความ
เพลิดเพลินทางร่างกายอย่าปล่อยให้แรงปรารถนาชักจูงไปแบบสัตว์ชั้นต่ า 
 2. ความกล้าหาญ หมายถึง การกล้าแสดงออกเพ่ือปกป้องหรือป้องกันเวลามีภัย 
 3. ความยุติธรรม หมายถึง การให้ความเท่าเทียมแก่บุคคล 
 4. มิตรภาพ หมายถึง ความรัก คือ การให้เกียรติซึ่งกันและกัน (วิโรจ นาคชาตรี และคณะ, 2548 
: 153-154) จริยธรรมทางการเมืองตามแนวคิดทฤษฎีของนักปราญ์ทั้ง 3 ท่านนั้นมุ่งเน้นถึงจริยธรรม คือ 
ความดีที่เกิดจากความรู้ คือ รู้จักความพอประมาณ รู้จักความกล้าหาญ รู้จักความยุติธรรม การที่บุคคลมีทั้ง
ความฉลาดและศีลธรรมจรรยาย่อมท าให้เขาเป็นผู้ที่มีคุณธรรมประจ าใจ เพราะฉะนั้นผู้น าจึงจ าเป็นจะต้องมี
จริยธรรม คือ ความรู้ความสามารถและคุณความดี เรียกว่า ต้องเป็นคนเก่งและคนดีจึงจะสามารถเป็น
แบบอย่างดใีห้กับประชาชนและพัฒนาประเทศให้เจริญกว้าหน้าได้ 
 
แนวคิดและทฤษฎีพัฒนาการทางจริยธรรม 
 จริยธรรมทางการเมืองเป็นส่วนหนึ่งของจริยธรรมทางสังคม พัฒนาการทางจริยธรรมของมนุษย์
นั้นมีการกล่าวถึงทั้งในทฤษฎีทางจิตวิทยาและแนวคิดของนักการศึกษารวมทั้งงานวิจัยที่เกี่ยวข้องแต่ ละ
ทฤษฎีมีพ้ืนฐานแนวคิดและข้อตกลงเบื้องต้นแตกต่างกันในการน ามาใช้จึงไม่มีทฤษฎีใดที่มีความสมบูรณ์ใน
การใช้ ทฤษฎีต่าง ๆ นี้เป็นแนวทางแห่งการปฏิบัติจึงต้องพิจารณาทั้งจุดเด่นและข้อด้อยของทฤษฎีนั้น ๆ 
และน ามาบูรณาการกับทฤษฎีอ่ืน ๆ เพ่ือให้เกิดประสิทธิภาพสูงสุดและลดข้อบกพร่องที่จะเกิดขึ้น (กรม
วิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ, 2541 : 38) แต่ในที่นี้จะขอน าเสนอทฤษฏีพัฒนาการทางจริยธรรม 
ดังต่อไปนี้ คือ 
 ทฤษฎีจิตวิเคราะห์ ฟรอยด์เชื่อว่าบุคลิกภาพของคนเรามี 3 องค์ประกอบ คือ อิด (Id) เป็นส่วนที่
เห็นแก่ตัวและไม่มีเหตุผล อีโก้ (Ego) เป็นส่วนเหตุผล และซูเปอร์อีโก้ (Superego) เป็นส่วนของจริยธรรม
เป็นมโนส านึกซึ่งมีหน้าที่ส าคัญ คือ การท าให้แน่ใจว่าแผนการที่อีโก้สร้างขึ้นเพ่ือสนองความต้องการของอิด



 

 

~ 25 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 4 No. 3 [September – December 2021] 

นั้นเป็นสิ่งที่ถูกต้อง ฟรอยด์เชื่อว่าทารกและเด็กวัยเตาะแตะยังไม่มีซูเปอร์อีโก้ ดังนั้นเด็กในวัยนี้ จะท าตาม
แรงขับที่เห็นแก่ตัวของตน ถ้าพ่อแม่ไม่ควบคุมในช่วงอายุ 3-6 ปีซึ่งเป็นขั้นเพศของพัฒนาการทางเพศตาม
ทฤษฎีของฟรอยด์ เป็นช่วงที่ฟรอยด์กล่าวว่า ซูเปอร์อีโก้จะก่อตัวขึ้นเพ่ือการแก้ไขความขัดแย้งในเรื่องที่เด็ก
รักพ่อแม่ท่ีมีเพศตรงข้ามกับตน เด็กชายจะเลียนแบบและยอมรับแบบแผนพฤติกรรมของพ่อและยังซึมซับรับ
เอามาตรฐานทางจริยธรรมของพ่อมาด้วย ส่วนเด็กหญิงจะเทียบเคียงกับแม่ของตนและยอมรับมาตรฐานทาง
จริยธรรมของแม่มา การที่เรามีซูเปอร์อีโก้ก็เปรียบเสมือนมีพ่อแม่อยู่ในใจเสมอแม้ว่าจะไม่มีใครมาคอยบอก
ว่าอะไรถูกอะไรผิดหรือไม่มีใครมากระตุ้นความรู้สึกละอายใจหรือความรู้สึกผิดเมื่อคิดจะกระท าผิด ฟรอยด์
เป็นผู้ที่ให้ความส าคัญในส่วนอารมณ์ความรู้สึกของจริยธรรม (ดวงเดือน พันธุมนาวิน, 2550 : 5) 
 ทฤษฏีการเรียนรู้ทางสังคม อัลเบิร์ต บันดูรา กล่าวว่า การเรียนรู้ของมนุษย์เกิดจากการสังเกต
และการเลียนแบบทั้งนักเรียนและสิ่งแวดล้อมมีความส าคัญเท่า ๆ กัน การเรียนรู้จึงเกิดจากการปฏิสัมพันธ์
ระหว่างสิ่งแวดล้อมกับนักเรียน ซึ่งนักเรียนจะรับรู้สิ่งเร้าและสามารถก าหนดสัญลักษณ์ของสิ่งที่สังเกตเก็บไว้
ในความจ าและเรียกใช้ในขณะที่ต้องการให้เหมือนตัวแบบ โดยให้การเสริมแรงทางบวกแก่ผู้ที่มีพฤติกรรมที่
เหมาะสม ครูและผู้ปกครองจะเป็นตัวแบบที่ดีที่สามารถช่วยให้นักเรียนมีพฤติกรรมเป็นที่ยอมรับของสังคม 
และการเรียนรู้ยังเกิดจากประสบการณ์ตรงที่เกิดขึ้นโดยตนเอง หรือเกิดจากการสังเกตพฤติกรรม และการ
อ่านสิ่งที่ผู้อ่ืนบันทึกไว้ด้วยวิธีการเรียนรู้หลายรูปแบบซึ่งท าให้มนุษย์นั้นได้เรียนรู้ได้อย่างกว้างขวางและ
รวดเร็ว (ดวงเดือน พันธุมนาวิน 2524 : 115) 
 ทฤษฎีพุทธจริยธรรม คือ พัฒนาการทางจริยธรรมเป็นความสามารถของบุคคลในการด าเนินชีวิต
ให้อยู่ในสังคมได้อย่างเหมาะสมประกอบด้วยความเข้าใจบทบาทและหน้าที่ที่มีต่อตนเองต่อผู้อ่ืนและสังคม
ผลจากการพัฒนาทางจริยธรรมของบุคคลจะท าให้เกิดความสงบสุขและความเจริญทั้งทางวัตถุและจิตใจใน
สังคมและโลกส่วนรวม ดังทฤษฎีพุทธจริยธรรมของพระธรรมปิฎก ได้กล่าวสรุปไว้ว่า ค าว่า จริยะ จริยา 
ตลอดจน จริยธรรม มีความหมายกว้างกว่านั้น คือ หมายถึง การด าเนินชีวิต ความเป็นอยู่ การยังชีวิตให้
เป็นไป การครองชีวิต การใช้ชีวิต การเคลื่อนไหวของชีวิตทุกแง่ทุกด้านทุกระดับทั้งทางกาย ทางวาจา และ
ทางใจ แม้แต่การปฏิบัติกรรมฐาน เจริญสมาธิ ก็รวมอยู่ในค าว่า “จริยธรรม” (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2545 : 13-14) 
 ความสามารถของบุคคลในการด าเนินชีวิตให้อยู่ในสังคมได้อย่างเหมาะสมประกอบด้วยความ
เข้าใจบทบาทและหน้าที่ของคนที่มีต่อตนเองต่อผู้อ่ืนและในสังคมโลกส่วนรวมนี้ เรียกว่า พัฒนาการทาง
จริยธรรม โลกปัจจุบันนี้เปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็วเมื่อกาลเวลาเปลี่ยนแปลงไปเข้ายุคสมัยใหม่ท าให้จิตใจ
ของคนเราเปลี่ยนแปลงไปด้วยท าให้ไม่กลัวบาปอยากท าอะไรก็ท าตามอ าเภอใจชอบท าเหมือนบ้านเมืองป่า
เถื่อนไม่มีกฎหมายทุกคนไร้จริยธรรมเกิดความเดือดร้อนไปทุกหย่อมหญ้า ผลจากพัฒนาการทางจริยธรรม
ของบุคคลจะท าให้เกิดความสงบสุขอันเป็นแนวทางในการพัฒนาประเทศชาติเพ่ือให้ทุกคนมีศีลธรรมจรรยา
อันเป็นเกราะป้องกันมิให้ท าความชั่ว ท าแต่ความดีเพ่ือเป็นประโยชน์ทั้งแก่ตนเองผู้อื่นและสังคมโดยส่วนรวม 
ผู้น าจึงจ าเป็นจะต้องปกครองตนเองให้มีพฤติกรรมที่ถูกต้องดีงามจนเป็นแบบอย่างที่ดี ที่เรียกว่า จริยธรรม 
 
บทบาทหน้าที่ของจริยธรรม 
 บทบาทหน้าที่ของจริยธรรม หมายถึง การแสดงออกทางกาย วาจา เป็นจริยธรรมที่เป็นการ
ประพฤติปฏิบัติออกมาตามหลักธรรมค าสอนเป็นแนวทางในการประพฤติปฏิบัติของมวลมนุษย์ตามกฎของ
ธรรมชาติ คือ ความดีงามในสิ่งที่ถูกต้องหรือทั้งถูกและดีซึ่งเป็นหลักความประพฤติที่แสดงออกทั้งทางกาย
และวาจาในการด ารงชีวิตอย่างมีระเบียบตามวัฒนธรรมของบุคคลที่มีจริยธรรมประจ าใจ (ไสว มาลาทอง , 



 

 

~ 26 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2564] 

2542 : 5) บทบาทหน้าที่ในการหายใจเพ่ือให้ชีวิตด าเนินต่อไปซึ่งเป็นบทบาทหน้าที่เบื้องต้นที่ส าคัญ คือ 
บทบาทหน้าที่แบบต่อเนื่อง บทบาทหน้าที่ตามอุดมการณ์ ดังนี้ 
 1. บทบาทหน้าที่แบบต่อเนื่อง หมายถึง มนุษย์ทุกคนที่เกิดขึ้นมาบนโลกใบนี้ทุกคนมีหน้าที่
ด้วยกันหมดทุกคนซึ่งเป็นหน้าที่แบบต่อเนื่องทุกคนมีหน้าที่เกี่ยวพันถึงกันหมดทุกคน เช่น พ่อแม่ จะต้องรับ
ดูแลลูกให้เป็นคนดีของสังคมและสังคมก็จะมีความสงบสุขครอบครัวก็จะมีความสุขตามไปด้วย ดังนั้นมนุษย์
ทุกคนจะต้องมหีน้าที่เกี่ยวข้องกันหมดทุกคนแบบต่อเนื่อง 
 2. บทบาทหน้าที่ตามอุดมการณ์ หมายถึง การท าตามอุดมการณ์อันสูงสุดของชีวิตมนุษย์มีความ
ตั้งมั่นอยู่ในความคิดของตนเองที่ตั้งไว้ซึ่งเป็นการตั้งความหวังไว้ในชีวิต เช่น ทหารมีอุดมการณ์อันสูงสุดว่า
การเสียสละเพ่ือชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ ถือว่า เป็นเกียรติอันสูงสุดของทหาร และมนุษย์ในโลกนี้ทุก
คนจะต้องมีอุดมการณ์ทุกคนเพราะเป็นสิ่งที่หวังไว้ในชีวิต แม้แต่คนขี้เกียจก็มีอุดมการณ์ของคนขี้เกียจ 
อุดมการณ์อันสูงสุดของคนขี้เกียจคือการไม่อยากจะท าอะไรเลยในชีวิตนี้ (ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์ , 2520 : 3) ใน
แง่ชีววิทยานั้น มนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิต เป็นสัตว์ชนิดหนึ่ง เป็นเวไนยสัตว์ คือ สัตว์ที่มีวินัยสามารถฝึกได้ (สัตว์อ่ืน
ก็ฝึกได้แต่ฝึกได้จ ากัด) ทั้งมนุษย์เป็นสัตว์ประเสริฐเพราะมนุษย์มีจิตใจสูงเนื่องจากมนุษย์มีสติปัญญารู้จัก
พิจารณาความจริงความถูกต้องดีงาม สามารถด าเนินชีวิตได้อย่างมีอิสระ ไม่อยู่ในบังคับของสิ่งใด คุณสมบัติ
ที่ท าให้มนุษย์เป็นสัตว์ประเสริฐ คือ การรู้จักบทบาทหน้าที่ของตนเอง และท าในสิ่งที่ถูกต้องดีงาม คือ 
จริยธรรมนั้นเอง 
 
พระราชบัญญัติมาตรฐานทางจริยธรรม 
 จริยธรรม คือ สิ่งที่พึงประพฤติปฏิบัติมีพฤติกรรมที่ดีงามต้องประสงค์ของสังคมเป็นหลักหรือ
กรอบที่ทุกคนก าหนดไว้เป็นแนวปฏิบัติส าหรับสังคมเพ่ือให้เกิดความเป็นระเบียบเรียบร้อยสวยงามเกิดความ
สงบร่มเย็นเป็นสุขเกิดความรักสามัคคีเกิดความอบอุ่นมั่นคงและปลอดภัยในการด ารงชีวิต เช่น ศีลธรรม 
กฎหมาย ธรรมเนียม ในส่วนของจรรยาบรรณวิชาชีพมีความหมายใกล้เคียงกับค าว่าจริยธรรม คือ เป็นแนว
ประพฤติปฏิบัติที่พึงประสงค์หรือเป็นข้อห้ามส าหรับพฤติกรรมที่ไม่พึงปฏิบัติแต่มีความแตกต่างในแง่ของ
บริบททั้งจริยธรรมและจรรยาบรรณวิชาชีพจะครอบคลุมถึงเรื่องความประพฤติปฏิบัติตนโดยทั่วไปไม่ว่าจะ
เป็นด้านศาสนาด้านกฎหมายหรือด้านขนบธรรมเนียมประเพณีแต่จรรยาบรรณวิชาชีพจะมีข้อพึงปฏิบัติหรือ
ข้อพึงละเว้นส าหรับผู้ประกอบวิชาชีพเฉพาะกล่าวคือเมื่อบุคคลประกอบวิชาชีพใด ๆ ก็จะต้องด ารงตนอยู่ใน
มาตรฐานหรือจริยธรรมของวิชาชีพนั้น ๆ (ส านักงานคณะกรรมการข้าราชการพลเรือน, 2553 : 38) สมเด็จ
พระเจ้าอยู่หัวมหาวชิราลงกรณ บดินทรเทพยวรางกูร มีพระราชโองการโปรดเกล้าฯ ให้ประกาศว่า โดยที่
เป็นการสมควรมีกฎหมายว่าด้วยมาตรฐานทางจริยธรรม จึงทรงพระกรุณาโปรดเกล้าฯ ให้ตรา
พระราชบัญญัติขึ้นไว้โดยค าแนะน าและยินยอมของสภานิติบัญญัติแห่งชาติท าหน้าที่รัฐสภา ดังต่อไปนี้ 
มาตรา ๕ มาตรฐานทางจริยธรรม คือ หลักเกณฑ์การประพฤติปฏิบัติอย่างมีคุณธรรมของเจ้าหน้าที่ของรัฐ 
ซึ่งจะต้องประกอบด้วย  
 ๑) ยึดมั่นในสถาบันหลักของประเทศอันได้แก่ ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ และการปกครอง
ระบอบประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข 
 ๒) ซื่อสัตย์สุจริต มีจิตส านึกท่ีดี และรับผิดชอบต่อหน้าที่ 
 ๓) กล้าตัดสินใจและกระท าในสิ่งที่ถูกต้องชอบธรรม 
 ๔) คิดถึงประโยชน์ส่วนรวมมากกว่าประโยชน์ส่วนตัว และมีจิตสาธารณะ 
 ๕) มุ่งผลสัมฤทธิ์ของงาน 



 

 

~ 27 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 4 No. 3 [September – December 2021] 

 ๖) ปฏิบัติหน้าที่อย่างเป็นธรรม และไม่เลือกปฏิบัติ 
 ๗) ด ารงตนเป็นแบบอย่างที่ดี และรักษาภาพลักษณ์ของทางราชการ 
มาตรฐานทางจริยธรรมตามวรรคหนึ่ง ให้ใช้เป็นหลักส าคัญในการจัดท าประมวลจริยธรรม ของหน่วยงาน
ของรัฐที่จะก าหนดเป็นหลักเกณฑ์ในการปฏิบัติตนของเจ้าหน้าที่ของรัฐเกี่ยวกับสภาพคุณงามความดีที่
เจ้าหน้าที่ของรัฐต้องยึดถือส าหรับการปฏิบัติงาน การตัดสินความถูกผิด การปฏิบัติที่ควรกระท าหรือไม่ควร
กระท า ตลอดจนการด ารงตนในการกระท าความดีและละเว้นความชั่ว (พระราชบัญญัติมาตรฐานทาง
จริยธรรม พ.ศ. 2562, 2562 : 1-2) คุณธรรมจริยธรรมเป็นสิ่งที่มีความส าคัญต่อสังคมเป็นอย่างมากในการ
ก าหนดความสงบสุขของสังคมคน ในสังคมจึงจ าเป็นต้องตราพระราชบัญญัติมาตรฐานทางจริยธรรมเพ่ือ
ความสงบสุขของคนในสังคม ในขณะเดียวกันหากคนในสังคมใดมีความบกพร่องทางด้านจิตใจขาดคุณธรรม
จริยธรรม แม้สังคมนั้นจะมีความมั่นคงทางเศรษฐกิจ สังคมก็ย่อมจะหาความสงบสุขได้ยาก การพัฒนา
คุณธรรมจริยธรรมของคนในสังคมจึงจ าเป็นจะต้องเริ่มต้นจากผู้น าเป็นส าคัญซึ่งเป็นหลักเกณฑ์ในการปฏิบัติ
ตนของเจ้าหน้าที่ของรัฐเกี่ยวกับสภาพคุณงามความดีท่ีเจ้าหน้าที่ของรัฐต้องยึดถือส าหรับการปฏิบัติงาน การ
ตัดสินความถูกผิด การปฏิบัติที่ควรกระท าหรือไม่ควรกระท าตลอดจนการด ารงตนในการกระท าความดีและ
ละเว้นความชั่ว 
 
หลักสัปปุริสธรรม 
 หลักสัปปุริสธรรม ๗ เป็นจริยธรรมของผู้น าทางการเมือง จริยธรรมของสัตบุรุษ คุณสมบัติของคน
ดี ธรรมของผู้ดี ดังต่อไปนี้ 
 1. ธัมมัญ  ุตา ความรู้จักธรรมคือรู้หลักหรือรู้จักเหตุ คือ รู้หลักความจริง รู้หลักการ รู้หลักเกณฑ์ 
รู้กฎแห่งธรรมดา รู้กฎเกณฑ์แห่งเหตุผล และรู้หลักการที่จะท าให้เกิดผล เช่น ภิกษุรู้ว่าหลักธรรมข้อนั้น ๆ 
คืออะไร มีอะไรบ้าง พระมหากษัตริย์ทรงทราบว่าหลักการปกครองตามราชประเพณีเป็นอย่างไร มีอะไรบ้าง 
รู้ว่าจะต้องกระท าเหตุอันนี้ ๆ หรือกระท าตามหลักการข้อนี้ ๆ จึงจะให้เกิดผลที่ต้องการหรือบรรลุจุดหมาย
อันนั้น ๆ เป็นต้น 
 2. อัตถัญ  ุตา ความรู้จักอรรถคือรู้ความมุ่งหมายหรือรู้จักผล คือ รู้ความหมาย รู้ความมุ่งหมาย รู้
ว่าหลักธรรมหรือภาษิตข้อนั้น ๆ มีความหมายว่าอย่างไร หลักนั้น ๆ มีความมุ่งหมายอย่างไร ก าหนดไว้หรือ
พึงปฏิบัติเพ่ือประสงค์ประโยชน์อะไร การที่ตนกระท าอยู่มีความมุ่งหมายอย่างไร เมื่อท าไปแล้วจะบังเกิดผล
อะไรบ้างดังนี้ เป็นต้น 
 3. อัตตัญ  ุตา ความรู้จักตนคือรู้ว่าเรานั้นว่าโดยฐานะ ภาวะ เพศ ก าลัง ความรู้ ความสามารถ 
ความถนัด และคุณธรรม เป็นต้น บัดนี้เท่าไหร่อย่างไรแล้วประพฤติให้เหมาะสมและรู้ที่จะแก้ไขปรับปรุง
ต่อไป 
 4. มัตตัญ  ุตา ความรู้จักประมาณคือความพอดี เช่น ภิกษุรู้จักประมาณในการรับและบริโภค
ปัจจัย 4 คฤหัสถ์รู้จักประมาณในการใช้จ่ายโภคทรัพย์ พระมหากษัตริย์รู้จักประมาณในการลงทัณฑ์อาชญา
และในการเก็บภาษี เป็นต้น 
 5. กาลัญญุตา รู้จักกาลคือกาลเวลาอันเหมาะสม คือ รู้ระยะเวลาที่ควรหรือต้องใช้ในการประกอบ
กิจท าหน้าที่การงานหรือปฏิบัติการต่าง ๆ เช่น ให้ตรงเวลา ให้เป็นเวลา ให้ทันเวลา ให้พอเวลา ให้ เหมาะ
เวลา เป็นต้น 
 6. ปริสัญญุตา ความรู้จักบริษัทคือรู้จักชุมชนและรู้จักที่ประชุม คือ รู้จักกิริยาที่ประพฤติต่อชุมชน
นั้น ๆ ว่าชุมชนนี้เข้าไปหาจะต้องท ากิริยาอย่างนี้จะต้องพูดอย่างนี้ ชุมชนนี้ควรสงเคราะห์อย่างนี้ เป็นต้น 



 

 

~ 28 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2564] 

 7. ปุคคลัญ  ุตา ความรู้จักบุคคลคือความแตกต่างแห่งบุคคลว่าโดยอัธยาศัย ความสามารถ และ
คุณธรรม เป็นต้น ใคร ๆ ยิ่งหรือหย่อนอย่างไร และรู้ที่จะปฏิบัติต่อบุคคลนั้น ๆ ด้วยดีว่าควรจะคบหรือไม่จะ
ใช้จะต าหนิจะยกย่องและแนะน าสั่งสอนอย่างไร เป็นต้น (พระมหานรินทร์ สุรปญฺโญ (เอมพันธ์) , 2563 : 
72-73) 
 สัปปุริสธรรม ๗ เป็นจริยธรรมของผู้น าเป็นแนวทางหนึ่งที่สามารถน ามาแก้ปัญหาจริยาธรรมของ
นักการเมืองการปกครองเนื่องจากเป็นหลักธรรมส าหรับนักการเมืองการปกครองที่ดีต่อนักการเมืองการ
ปกครองและผู้บริหารบ้านเมืองระดับต่าง ๆ ผู้น าที่จะประสบความส าเร็จได้นั้นต้องมีหลักธรรมของผู้น าที่ดี
จึงจะประสบความส าเร็จตามวัตถุประสงค์ตามที่ได้วางเป้าหมายเอาไว้อย่างมีประสิทธิภาพและประสิทธิผล 
คือ ผู้น าจ าเป็นจะต้องรู้จักเหตุ รู้จักผล รู้จักตน รู้จักประมาณ รู้จักกาล รู้จักชุมชน และรู้จักบุคคคล สัปปุริส
ธรรม ๗ ประการนี้เป็นจริยธรรมที่มีความจ าเป็นต่อผู้น าในการท าหน้าที่ให้ส าเร็จได้อย่างถูกต้องเหมาะสม
เพ่ือประโยชน์แก่ชุมชน สังคม และประเทศชาติ 
 
สรุป 
 จริยธรรมของผู้น าทางการเมืองถือเป็นสิ่งหนึ่งที่มีความส าคัญต่อการพัฒนาประเทศไทย 
เพราะฉะนั้นผู้น าทางการเมืองควรมีมาตรฐานจริยธรรมโดยบูรณาการกับหลักพุทธธรรมดังต่อไปนี้ คือ ๑) 
ด้านยึดมั่นในสถาบันหลักของประเทศอันได้แก่ ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ และการปกครองระบอบ
ประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข หลักพุทธจริยธรรมที่ประยุกต์ใช้ ได้แก่ ปุคคลัญญุตา 
รู้จักบุคคล คือ รู้จักประเภทของบุคคลว่าควรจะปฏิบัติต่อเขาอย่าไรให้ถูกต้องเหมาะสม ยึดมั่นบุคคลที่ควร
ยึดมั่น ส่งเสริมสนับสนุนคนดี มีความเคารพต่อผู้ใหญ่ซึ่งเป็นวัฒนธรรมประเพณีของสังคมไทย ๒) ด้าน
ซื่อสัตย์สุจริต และมีจิตส านึกที่ดีในการรับผิดชอบต่อหน้าที่ หลักพุทธจริยธรรมที่ประยุกต์ใช้ ได้แก่ มัตตัญญุ
ตา รู้จักประมาณ คือ รู้จักความพอเพียง และรู้จักประมาณตนในการแสวงหาโดยใช้หลักความพอดี เช่น การ
ใช้จ่ายทรัพย์ให้เหมาะสมกับฐานะต าแหน่งหน้าที่ของตน ผู้น าที่รู้จักประมาณคือความเหมาะสมพอดีจะท า
กิจการอะไรก็ให้เกิดความพอดี การวางแผนในการท างานจะต้องให้พอดีพอประมาณ ๓) ด้านกล้าตัดสินใจ
ท าในสิ่งที่ถูกต้องชอบธรรม หลักพุทธจริยธรรมที่ประยุกต์ใช้ ได้แก่ กาลัญญุตา รู้จักกาล คือ รู้จักเวลา กล้า
ตัดสินใจ ท างานให้ทันกับเวลา และรู้คุณค่าของเวลา ลักษณะของผู้น าที่ดีจะต้องรู้จักใช้เวลาอันมีค่าให้เกิด
ประโยชน์สูงสุดเท่าที่จะมากได้และต้องแบ่งเวลาในการท างาน คือ การค านึงถึงความส าคัญของงานก่อนว่า
ส าคัญหรือไม่ ควรช้าหรือเร็ว แล้วจึงควรวางแผนในการใช้เวลาให้ถูกต้องเหมาะสม ๔) ด้านคิดถึงประโยชน์
ส่วนรวมมากกว่าประโยชน์ส่วนตัว และมีจิตสาธารณะ หลักพุทธจริยธรรมที่ประยุกต์ใช้ ได้แก่ ปริสัญญุตา 
รู้จักชุมชน คือ รู้จักสังคม วัฒนธรรม ประเพณีของชุมชนนั้น ๆ ในการรู้จักชุมชนนั้น ผู้น าที่ดีจะต้องศึกษาให้
เข้าใจในขนบธรรมเนียม วัฒนธรรม ประเพณี ความเชื่อ ของชุมชนนั้น ๆ โดยความแตกต่างทางวัฒนธรรม 
ขนบธรรมเนียม ประเพณี ความเชื่อและค่านิยมของชุมชน โดยเฉพาะชุมชนที่ผู้น าจะต้องดูแลปกครองว่ามี
ความเป็นอยู่อย่างไร มีปัญหาที่ควรแก้ไขหรือไม่ มีความต้องการอย่างไร หากจะช่วยเหลือหรือจะพัฒนาจะ
ท าโดยวิธีใดโดยต้องมีความจริงใจ อดทน เสียสละ เป็นที่พึงให้แก่ประชาชน มุ่งผลประโยชน์ของชุมชนส าคัญ 
๕) ด้านมุ่งผลสัมฤทธิ์ของงาน หลักพุทธจริยธรรมที่ประยุกต์ใช้ ได้แก่ อัตถัญญุ ตา รู้จักผล คือ รู้จัก
จุดมุ่งหมาย รู้ผลแห่งความมุ่งหมาย ผู้น าทางการเมืองที่ดีจ าเป็นจะต้องเข้าใจให้ชัดในผลที่จะตามมาทั้งด้านดี
และไม่ดี ควรรู้จักผลในสิ่งที่ตนกระท าเพราะจะท าให้ทราบถึงสิ่งที่จะเกิดขึ้น สิ่งที่เกิดขึ้นจากการกระท าของ
ผู้น าทางการเมืองนั้นก็คือผล ผู้น าทางการเมืองที่ดีจะต้องเลือกผลหรือจุดมุ่งหมายที่ดีในการวางแผนงาน
ก าหนดนโยบายเพื่อตอบสนองความต้องการของประชาชน ๖) ด้านปฏิบัติหน้าที่อย่างเป็นธรรม และไม่เลือก



 

 

~ 29 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 4 No. 3 [September – December 2021] 

ปฏิบัติ หลักพุทธจริยธรรมที่ประยุกต์ใช้ ได้แก่ ธัมมัญญุตา รู้จักเหตุ คือ รู้จักหลักการ รู้หน้าที่ ปฏิบัติหน้าที่
อย่างเป็นธรรม ผู้น าทางการเมืองที่ดีต้องรู้จักเหตุแห่งผลและรู้หลักการที่จะท าให้เกิดผล คือ ต้องรู้สาเหตุที่
เกิดขึ้นว่ามีต้นตอของปัญหาคืออะไร และหาวิธีการแก้ไขปัญหาโดยใช้เหตุและผล และรู้หลักการหรือวิธีการ
ที่จะบรรลุถึงเป้าหมายโดยต้องศึกษาให้เข้าใจถึงหลักเกณฑ์ของบ้านเมืองอันได้แก่หลักกฎหมาย กติกา 
ระเบียบแบบแผนของสังคมหรือบทบาทต่าง ๆ ขององค์กรที่ผู้น าไปด ารงต าแหน่งเพราะการที่ผู้น าศึกษา
หลักเกณฑ์ต่าง ๆ ให้เข้าใจก็เพ่ือจะได้ทราบถึงความเป็นจริงจะได้ไม่ละเมิดกฎเกณฑ์ ระเบียบ กติกาของ
สังคมเพ่ือจะได้ปฏิบัติหน้าที่ได้อย่างเป็นธรรมถูกต้องเหมาะสม ๗) ด้านด ารงตนเป็นแบบอย่างที่ดีและรักษา
ภาพลักษณ์ของทางราชการ หลักพุทธจริยธรรมที่ประยุกต์ใช้ ได้แก่ อัตตัญญุตา รู้จักตน คือ รู้จักตนเองว่ามี
คุณสมบัติอย่างไร รู้จักพัฒนาตนเองอยู่เสมอ แก้ไขปรับปรุงจุดอ่อนของตน พัฒนาจุดแข็ง และด ารงตนเป็น
แบบอย่างที่ดี ผู้น าที่ดีจะต้องรู้จักประเมินตน และตั้งตนอยู่ในฐานะที่สมควรก่อนแล้วจึงแนะน าหรือน าพา 
เมื่อผู้น ามีจริยธรรมคือดังที่กล่าวมานี้ประโยชน์สุขย่อมเกิดขึ้นแก่ชุมชน สังคม และประเทศชาติได้อย่าง
แน่นอน 
 
บรรณานุกรม 
กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ. (2541). แนวคิดและทฤษฎีในการพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมที่เน้นความมี 
 วินัยและความเป็นประชาธิปไตย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว. 
กีรติ บุญเจือ. (2522). สารานุกรมปรัชญา. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช. 
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2561). ปรัชญาเบื้องต้น. พระนครศรีอยุธยา:  
 โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์. (2520). จริยศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 
ดวงเดือน พันธุมนาวิน. (2550). รายงานการสังเคราะห์งานวิจัยเกี่ยวกับคุณธรรมจริยธรรมในประเทศไทย 
 และต่างประเทศ. รายงานวิจัยเงินทุนอุดหนุนจากศูนย์ส่งเสริมและพัฒนาพลังแผ่นดินเชิ ง
 คุณธรรม: ส านักงานบริหารและพัฒนาองค์ความรู้องค์กรมหาชน. 
 .(2524). พฤติกรรมศาสตรเลม 2 : จิตวิทยาจริยธรรมและจิตวิทยาภาษา. กรุงเทพมหานคร:  
 ส านักพิมพไทยวัฒนาพานิชจ ากัด. 
ธนภัทร จันทร์เรือง. (2556) ความคิดเห็นของข้าราชการกรุงเทพมหานครต่อจริยธรรมของนักการเมือง 
 ท้องถิ่น. รายงานวิจัยส านักวิจัยเกษตรศาสตร์: มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
บุญมี แท่นแก้ว. (2541). จริยธรรมกับชีวิต. กรุงเทพมหานคร: โอ.เอส.พริ้นติ้งเฮ้าส์. 
ประภาศรี สีหอ าไพ. (2540). พ้ืนฐานการศึกษาทางศาสนาและจริยธรรม. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์ 
 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2541). คุณธรรมส าหรับนักบริหาร. กรุงเทพมหานคร:  
 มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2545). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร:  
 สื่อตะวัน. 
พระมหานรินทร์ สุรปญฺโญ (เอมพันธ์). (2563). การประยุกต์หลักพุทธจริยธรรมเพื่อพัฒนาจริยธรรมทาง 
 การเมืองของผู้น าทางการเมืองในจังหวัดชัยภูมิ. ปรัชญาดุษฎีบัณฑิตสาขาวิชารัฐศาสตร์. บัณฑิต 
 วิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วิทย์ วิศทเวทย์. (2528). จริยศาสตร์เบื้องต้น. กรุงเทพมหานคร: อักษรเจริญทัศน์. 



 

 

~ 30 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2564] 

วิโรจ นาคชาตรี และคณะ. (2548). ปรัชญาเบื้องต้น. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 
วศิน อินทสระ. (2549). พุทธจริยศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์ธรรมดา. 
ไสว มาลาทอง. (2542). การศึกษาจริยธรรม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์การศาสนา. 
ส านักงานคณะกรรมการข้าราชการพลเรือน. (2553). การสร้างเครื่องมือประเมินเพื่อพัฒนาคุณธรรม 
 จริยธรรมและความโปร่งใสขององค์กร. สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์: บริษัท ดี.เค.ปริ้นติ้ง 
 เวิลด์จ ากัด. 
พระราชบัญญัติมาตรฐานทางจริยธรรม พ.ศ. 2562. (2562). ราชกิจจานุเบกษา 136. 16 เมษายน 2562. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


