
 

 

 ~ 37 ~    

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 1 No. 3 [September-December 2018] 

อุดมคติชีวิตของพระพรหมมังคลาจารย์ 
Ideal life of Phra Phrom Mangkhalajarn 

 
ณรงค์ ชัยช้าง 

Mr.Narong Chaichang  
อัญญาณี ชัยช้าง 

Mrs.Unyarnee Chaichang 
อาจารย์พิเศษ 

วิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬามหาจุฬาลงกรณรชวิทยาลัย 
Special teacher 

Chaiyaphum Buddhist College Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
วันที่รับบทความ (Received) : 12 ตุลาคม 2561 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 20 ตุลาคม 2561 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 24 ตุลาคม 2561 

 

บทคัดย่อ 
 บทความเรื่องนี้ศึกษาอุดมคติชีวิตในพุทธปรัชญาเถรวาทได้กล่าวถึงความจริงของชีวิตใน
ฐานะเป็นองค์ประกอบของรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ที่มีลักษณะของการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับ
ไป เพ่ือชี้ให้เห็นว่าอะไรคือความทุกข์ เหตุให้เกิดทุกข์ ความดับทุกข์ และข้อปฏิบัติน าไปสู่ความดับแห่ง
ทุกข์ของชีวิต ส่วนอุดมคติว่าด้วยความดีของชีวิตได้เสนอแนวคิดเกี่ยวกับการบรรพชาอุปสมบท คันถธุระ
และวิปัสสนาธุระ ซึ่งแนวทางในการปฏิบัติเพื่อก าจัดอาสวะกิเลส ในขณะที่การเผยแผ่ธรรมนั้นเน้นให้พระ
อรหันต์สาวกเป็นแบบอย่างด้านพระปริยัติ ปฏิบัติและปฏิเวธแก่พุทธศาสนิกชน โดยมีเป้าหมายที่อยู่
ประโยชน์เกื้อกูลเพ่ือความสุขแก่พหูชนและเพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก 
 ด้านอุดมคติว่าด้วยความดีของชีวิตท่านได้แสดงทัศนะเกี่ยวกับแนวคิดการบรรพชาอุปสมบท 
การศึกษาธรรม และการปฏิบัติธรรมโดยเน้นสาระมากกว่าพิธีกรรม ส่วนวิธีการเผยแผ่ธรรมท่านมีแนวคิด
ด้านการอธิบายธรรมด้วยการกล่าวปาฐกถาแบบประยุกต์ให้สอดคล้องกับบริบททางสังคม โดยมี
เป้าหมายอยู่ที่การสร้างความรู้ความเข้าใจตามหลักพระพุทธศาสนาและการสร้างธรรมทายาทเพ่ือ
ประโยชน์สุขแก่ตนเองและสังคม เพ่ือส่งเสริมให้พุทธศาสนิกชนมีโอกาสในการศึกษาและปฏิบัติธรรมตาม
หลักพุทธศาสนาอันน ามาซึ่งประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ตนเองและสังคมต่อไป 
ค าส าคัญ : อุดมคติชีวิต, พระพรหมมังคลาจารย์, พุทธปรัชญาเถรวาท 

ABSTRACT 

 From this research, it is found that the ideal life in the Theravada Buddhist 
Philosophy is mentioned about of the principles of the truth of life as a corporeality, 
feeling, perception, mental formations, consciousness which is arising passing away and 
persisting, in order to demonstrate what is the suffering, cause of suffering, cessation of 
suffering and path leading to the cessation of suffering.  The ideal life regarding virtues of 



 

 

~ 38 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 [กันยายน-ธันวาคม 2561] 

life is presented by the concept of Buddhist ordination; burden of studying the scriptures 
and burden of meditation practice which is the guideline for eliminate corruption. 
Meanwhile, Dharma propagation emphasized the Buddhist saints as a model of scripture, 
practice, and penetration to Buddhist in order to give benefit happiness and assistance 
for many people. 
 shows that the truth of life is comprised of body and mental which are 
conditioned by causes and changed any times in order to show the truth of life that 
everything is occurred by causes, without cause, thing could not be happened.  In regard 
to the ideal life regarding the virtues of life, he shows the concept of Buddhist ordination, 
studying of scriptures and meditations by emphasizes of its essence more than ceremony. 
Regarding the Dharma propagation, he has a concept to describe of Dharma by apply 
such Dharma with social context in order to enlighten Buddhism understanding and create 
Buddhist successor (Dhamathayat) for the happiness of themselves and society. 
Keywords: Ideal life, Phra Phrom Mangkhalajarn, Theravada Buddhism 

 

บทน า 
 ปัญหาความขัดแย้ง ความเห็นแก่ตัว การเอารัดเอาเปรียบ รวมไปถึงความเหลื่อมล้ าไม่เสมอ
ภาคที่เกิดขึ้นเป็นปัญหาที่สร้างความเดือดร้อนทุกเข็ญอย่างมากแก่มวลมนุษย์ทุกสังคม และดูเหมือนว่า
ปัญหาเหล่านี้จะยังไม่สามารถหาออกหรือแก้ไขให้หมดไปได้ในเวลาอันใกล้นี้  ในทางพุทธปรัชญา นับเป็น
ค าถามที่น่าสนใจว่า สังคมเมื่อประสบกับปัญหาดังกล่าวนี้แล้วจะมีวิธีการเสนอทางออกหรือแก้ไขปัญหา
เหล่านี้ได้อย่างไร หรือในสัดส่วนของค าถามที่เล็กลงมา มนุษย์ในฐานะปัจเจกชนควรมีสิทธิ์หรือควรได้รับ
การปกป้องให้ใช้ความสามรถก าหนดวิถีทางในการด าเนินชีวิตของตนเองเพ่ือแสวงหาชีวิตที่ดีชีวิตในอุดม
คติของตนได้หรือไม่  
 พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทภิกขุ) ถือเป็นพระภิกษุรูปหนึ่งในพระพุทธศาสนาที่มี
ความรู้ความสามารถแตกฉานในพระไตรปิฎกและพุทธปรัชญาเถรวาท อีกทั้งยังเป็นพระภิกษุผู้มี ข้อวัตร
ปฏิบัติงดงามสมกับที่เป็นแบบอย่างอันดีในการด าเนินชีวิตตามรอยพระธรรมค าสอนขององค์สมเด็จพระ
ศาสดา พระพรหมมังคลาจารย์ หรือ ภิกษุปัญญานันทะนั้น ตลอดชีวิตนักบวชของท่านได้ทุ่มเทเสียสละ
เวลาอย่างมากในการที่จะฝึกฝนเรียนรู้ น าพระธรรมค าสอนมาประพฤติปฏิบัติให้เห็นผลจริงได้ในชีวิต
ปัจจุบัน และยังได้รับเป็นธุระขวนขวายอย่างมากในการที่จะให้ค าแนะน าสั่งสอนแก่ชาวพุทธ ตลอดสังคม
โลก ได้ตระหนักถึงความส าคัญในการน าหลักค าสอนในพุทธปรัชญามาใช้ประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวัน
อย่างเกิดผลได้จริงและโดยไม่ละเลยหรือบิดเบือนไปจากหลักการเดิมแท้ของพระพุทธศาสนา 
 ในทรรศนะของ พระพรหมมังคลาจารย์ เห็นว่าทางที่จะแก้ไขปัญหาสังคมระดับมหภาค อาจ
เป็นเรื่องที่เป็นไปได้ยากจนอาจถึงกับเป็นไปไม่ได้เลย หากเราเลือกมองเห็นแต่เพียงตัวปัญหาที่ปรากฏ
เฉพาะหน้า แต่ละเลยที่จะมองไปยังต้นตอหรือองค์ประกอบที่ท าให้เกิดปัญหาเหล่านั้น ซึ่งส่วนหนึ่งก็
เกิดขึ้นจากตัวเรา ฉะนั้นการที่จะจัดการกับปัญหาอย่างได้ผลอันดับแรกคือเราต้องเริ่มปรับปรุง
เปลี่ยนแปลงตัวเองจากภายในโดยเริ่มเรียนรู้ที่จะตั้งเป้าหมายให้กับชีวิต (Life Goals) ใช้ชีวิตอย่างมีอุดม



 

 

 ~ 39 ~    

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 1 No. 3 [September-December 2018] 

คติ (Ideal life) หรือ อย่างค าของ พระพรหมมังคลาจารย์ ก็คือ “เราต้องท าตามความคิดของเราเพ่ือ
สร้างสรรค์สิ่งที่ดีงาม” (พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทะ), 2550 : 468) 
 ชีวิตที่ดีในในอุดมคติของ พระพรหมมังคลาจารย์ เป็นชีวิตเพ่ือการด ารงอยู่อย่างมีความสุขมี
ความสงบ และ สร้างคุณประโยชน์แก่สังคม ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท หรืออย่างที่ท่านกล่าวว่า 
“ทรรศนะในเรื่องนี้เป็นจุดหมายส าคัญ ที่เราจะศึกษาท าความเข้าใจในเบื้องแรกว่า เราเกิดมาเพ่ืออะไร 
เรามีชีวิตอยู่ในโลกนี้เพ่ืออะไร จุดหมายปลายทางในชีวิตของเราคืออะไร” (พระพรหมมังคลาจารย์ 
(ปัญญานันทะ), 2550 : 9) และ “ร่างกายชีวิต (ของเรานี้) เป็นของพระรัตนตรัย” (พระพรหมมังคลา
จารย์ (ปัญญานันทะ), 2550 : 10) เพ่ือที่จะน าพาพระพุทธศาสนาแก่พุทธศาสนิกชน ท าพระศาสนาให้มี
เหตุและผล เป็นศาสนาแห่งการมองเห็นความเป็นจริงของชีวิต ตลอดทั้งส่งเสริมให้เกิดความเข้าใจในหมู่
พุทธศาสนิกชน ด้วยหลักการแก้ปัญหาที่สนองตอบกับปัจจุบันตามอย่างปฏิบัติที่สมควรของพุทธสาวก 
การท าชีวิตให้มีความสุข มีความดีงาม สร้างคุณประโยชน์ทั้งแก่ตนเอง และ สังคมส่วนรวม  
 ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยจึงมีความต้องการที่จะศึกษา “อุดมคติชีวิตของพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญา
นันทภิกขุ)” โดยเฉพาะในประเด็นที่ว่าท่านเป็นพระเถระที่เพรียบพร้อมพร้อมด้วยศีลาจารวัตร เป็น
พระภิกษุผู้มีความรู้ความสามารถทั้งทางปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ ตลอดทั้งเป็นผู้มีความคิดริเริ่มในการ
เผยแพร่พระธรรม ค าสอน ที่มุ่งเน้นให้ผู้คนหันเข้าหาหลักการดั้งเดิมที่มีอยู่ในพระพุทธศาสนาอย่างทวน
กระแสโลก หรือ อย่างข้ามพ้นไปจากค าวิพากษ์วิจารณ์จากสังคมที่ต้องการผ่อนแรงไหลไปตามกระแส
โลกและปรุงแต่งพระธรรม ค าสอนออกไปอย่างไม่มีขอบเขต ดังนั้นหากมองในแง่มุมทางปรัชญาแล้ว ชีวิต
เช่นนี้จึงอาจนับได้ว่าเป็นชีวิต ในอุดมคติรูปแบบหนึ่งที่นักศึกษาปรัชญาควรจะได้ท าการศึกษาและ ให้
ความใส่ใจเป็นอย่างยิ่ง ดังที่ผู้วิจัย จะได้น าเสนอในบทต่อไปนี้ 

อุดมคติว่าด้วยความจริงของชีวิต ในประเด็นนี้ ทั้ง พระพรหมมังคลาจารย์ และ พระพุทธศาสนา 
เถรวาทมองว่าความเป็นจริงของชีวิต มิใช่เป็นสิ่งที่เรียกว่า องค์ประกอบเดี่ยว (Single factor) หากแต่
เป็นความถึงพร้อมด้วยเหตุปัจจัยหลายอย่างประกอบกันเข้าจึงเกิดเป็นชีวิต หรือ อย่างค าของ พระ
พรมมังคลาจารย์ก็ว่า “สิ่งทั้งปวงทั้งที่เป็นธรรมะและอธรรมย่อมอาศัยเหตุผลเกิดขึ้น” (ปัญญานันทมุนี : 
56) ลักษณะปลีกย่อยของชีวิตในพุทธปรัชญาถูกแบ่งซอยออกตามลักษณะเรียกว่าขันธ์ทั้ง 5 คือ “รูป 
เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ” (อภิ.วิ. (ไทย) 35/2/1) รูป นั้น หมายถึงรูปธรรมที่เป็นตัวกลุ่มก้อนทาง
วัตถุของชีวิต สามารถแตะต้องได้ มีการกระท า (action) ต่าง ๆ  ได้ส่วนที่เหลือ คือ เวทนา สัญญา สังขาร 
วิญญาณ ถือว่าเป็นนามธรรม ไม่มีตัวตนกลุ่มก้อนทางวัตถุแตะต้องทางกายภาพโดยตรงไม่ได้ ไม่ มีการ
กระท าในความหมายเชิงกายภาพ หากแต่สามารถรับรู้ หรือ สามารถรับ และ ส่งผลการกระท าออกไปสู่
โลกภายนอกผ่านทางอายตนะ (sense doors) ที่มีอยู่ในจุดต่าง ๆ ของร่างกาย  

ทั้งส่วนที่เป็นรูปธรรม - นามธรรมนี้ถือเป็นองค์ประกอบมูลฐานที่รองรับความเป็นจริงของชีวิต 
ตลอดทั้งยังมีส่วนอย่างส าคัญเพ่ือสร้างอุดมคติในชีวิต ผ่านทางการเข้าไปท าการเรียนรู้ และ สร้าง
ความสัมพันธ์กับแนวคิดเรื่องความจริงในพุทธปรัชญา (concept of truth in Buddhism) แล้วมุ่งไปสู่
จุดมุ่งหมายสูงสุดทางศาสนาที่ตนสามารถบรรลุถึง 

พระพุทธศาสนากล่าวถึง ชีวิตมีสภาพเป็นเพียงก้อนมวลแห่งการเปลี่ยนแปร เคลื่อนย้ายถ่ายเท
จากสภาวะหนึ่งไปสู่อีกสภาวะหนึ่งไม่มีสิ้นสุด และ อย่างนอกเหนือออกไปจากเจตจ านงของตน  (ส .ข. 
(ไทย) 17/59 /94 – 96) สภาพเช่นนี้ชีวิตเป็นสิ่งที่ถูกกระท าไม่ต่างไปจากเศษไม้ที่ลอยคอกลางมหาสมุทร
หน้ามรสุม ปัญหามีก็เพียงว่า มนุษย์สามารถที่จะจัดการกับความรู้สึก (emotion) ของตนเองขณะส านึก
ว่าก าลังตกอยู่ท่ามกลางมรสุมในมหาสมุทรได้มากน้อยเพียงใด เพราะมนุษย์เป็นสัตว์มีชีวิตมิใช่เศษไม้ที่ไม่



 

 

~ 40 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 [กันยายน-ธันวาคม 2561] 

มีความรู้สึกรู้สาอะไรกับความเป็นไปในโลกภายนอก ดังนี้เองจึงเป็นต้นเหตุเริ่มต้นให้มนุษย์เริ่ มที่จะหา
ค าตอบให้แก่ชีวิตตนเอง ว่าอะไรคือชีวิตที่ดี โดยเฉพาะ ในระดับอุดมคติที่ควรแสวงหา 

เฉพาะแนวคิดอุดมคติของชีวิตเห็นว่า ชีวิตโดยสภาพความเป็นจริงนั้นเป็นสิ่งที่ไม่ได้มีแก่นสาร
อะไร ให้ยึดเหนี่ยว มนุษย์หากจะอยู่อย่างขาดเขลามัวเมาอวิชชาชีวิตก็ไม่ได้มีคุณค่ามี สาระพิเศษอะไร
ดังนั้น เพื่อจะสร้างชีวิตให้มีความหมายมีอุดมคติ มนุษย์จะต้องหาความรู้ที่ถูกต้อง สร้างทางปฏิบัติที่ดีงาม 
ระมัดระวังตัวในการด าเนินไปเพ่ือให้ถึงจุดหมายสูงสุด ออกไปจากวงจรธรรมดาโลกซึ่งบีบรัดตัวพวกเขา
ให้เกิดความทุกข์อยู่ตลอดเวลา และ บางที ระหว่างเส้นทางการหลุดพ้นเหล่านั้นมนุษย์ยังอาจสามารถ
อ านวยผลประโยชน์ และ ความสุขให้เกิดแก่คนรอบข้างได้ ซึ่งสิ่งนี้ก็ควรถูกถือว่าเป็นเรื่องที่ดี และ อาจ
ถือว่าเป็นอุดมคติในชีวิตรูปแบบหนึ่งที่เหมาะสมยิ่ง โดยเฉพาะจากทรรศนะของ พระพรหมมังคลาจารย์  
อุดมคติว่าด้วยความดีของชีวิต  ในทางพระพุทธศาสนา หลักของความดี ในการด าเนินชีวิตส่วนหนึ่ง
ย่อมต้องหมายความถึงการกระท าบางสิ่งบางอย่างต่อสังคมอย่างมีมนุษย์ธรรม โอบเอ้ืออารี หวังให้เกิด
ผลดี คือ ประโยชน์และความสุขแก่เพ่ือนมนุษย์ด้วยกัน (วิ.มหา. (ไทย) 4/32/40) แต่จากการศึกษา
แนวคิด (concept) และวิธีการในการเทศนาสั่งสอนของ พระพรหมมังคลาจารย์ ผู้วิจัยเห็นว่า พระ
พรหมมังคลาจารย์ นอกเหนือจากที่ท่านจะเชื่อเรื่องเจตนาดี และ การปฏิบัติต่อผู้อ่ืนอย่างมีมนุษยธรรม
ในขั้นต้นแล้ว ท่านยังเน้นย้ าเพ่ิมเติมอีกว่าการกระท าดีต่อผู้อ่ืนนั้นยังต้องประกอบไปด้วยความรับผิดชอบ
ซึ่งเราจะต้องมีต่อการกระท าของตนเอง ดังจะเห็นได้จากค าสอนของท่านที่ว่า “สิ่งทั้งหลายมันเกิดขึ้นใน
ตัวของฉันเอง ฉันเป็นผู้คิด เป็นผู้พูด เป็นผู้ท าสิ่งนั้นขึ้นมาเอง” (พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทะ) : 
216) ความดีนั้นเป็นสิ่งที่ต้องท าความเข้าใจก่อน โดยการหาหลักธรรมมาใช้เป็นเครื่องมือในการเข้าถึง 
อย่างที่ว่า “เกิดเป็นคนต้องพยายามเรื่อยไป จนกว่าจะถึงจุดหมายปลายทาง ต้องท า ท าอะไรท าจริง
เหมือนความเพียร เป็นทรัพย์อันประเสริฐ เป็นทางที่จะให้เกิดผลส าเร็จ” (พระเทพวิสุทธิเมธี (ปัญญานัน
ทะ) : 163) ดังนั้นจนถึงในที่สุด ในด้านความดีทางสังคม พระพรหมมังคลาจารย์ ท่านจึงเห็นว่าสิ่งที่ควร
ทุ่มเทกระท าให้แก่ผู้อื่นซึ่งจะสามารถท าให้เป็นมรรค เป็นผลเกิดในชีวิตได้ต่อไปไม่มีอะไรดีเกินไปกว่าการ
สร้างความรู้ให้เกิดขึ้นแก่พวกเขา เพราะมันประกอบไปด้วยการให้ที่ควร และ ความรับผิดชอบของผู้ ให้
ด้วย โดยเฉพาะความรู้ในทางพระพุทธศาสนา ดังค าของท่านที่ว่า “ข้าพเจ้าจักต้องสู้ทุกวิถีทางเพ่ือท าลาย
สิ่งเหลวไหลในพระพุทธศาสนา น าความเข้าใจมาให้แก่ชาวพุทธ” (พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทะ) 
: 7) 

ในด้านความดีส่วนตัวท่านเห็นว่า  “การพยายามท าความดี เป็นทางหนึ่งที่ช่วยให้ชีวิตมีราคา”
(พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทะ) : 52) ซึ่งชีวิตมีราคาในที่นี้หมายถึงชีวิตที่มีคุณค่าควรแก่การด ารง
อยู่ และ ควรแก่การเกื้อกูลเป็นที่พ่ึงให้แก่ผู้คน รอบข้างและ เมื่อศึกษาลึกลงไปอีกผู้วิจัยได้พบว่า นอกจาก 
พระพรมมังคลาจารย์ จะเห็นว่าความดีส่วนตัว เป็นเรื่องของการสร้างคุณค่าให้เกิดแก่ชีวิตแล้ว ท่านยัง
เห็นต่อไปอีกว่า ความดีที่เรากระท ายังต้องเป็น เรื่องเกี่ยวข้องอยู่กับจุดหมายสูงสุดที่ตนปรารถนาถึงอย่าง
ไม่ควรแยกออกจากกันอีกด้วย ซึ่งความดีที่สัมพันธ์กับจุดหมายตรงนี้ท่านได้ใช้ค าพูดแทนด้วยค าว่า 
“พระ” ในความหมายที่ว่า พระเป็นผู้ประเสริฐ คือ ประเสริฐทั้ง ความคิด ค าพูด การกระท า ดังค าพูด
ของท่านที่ว่า “จงเป็นพระกันเถิด เป็นพระกันด้วยใจ เป็นได้กันทุกคน ทั้งหญิงชาย เด็กผู้ใหญ่ พระอยู่ใกล้
ท่านแล้ว ฉะนั้น จงท าใจให้เป็นพระเถิด” (พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทะ) : 203) แต่จะอย่างไรก็
ตามเราไม่อาจปฏิเสธได้ว่าอิทธิพลที่ส่งผลต่ออุดมคติเรื่องความดีของชีวิตของ พระพรมมังคลาจารย์ อย่าง
ยิ่งนั้นแยกไม่ออกจากแนวคิดทางพุทธปรัชญา แม้แต่ในระดับการปฏิบัติ เราก็ยังจะพบได้ท่านได้ยังน า



 

 

 ~ 41 ~    

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 1 No. 3 [September-December 2018] 

หลักปฏิบัติในพุทธปรัชญามาใช้ในการด าเนินชีวิตไปสู่จุดหมายด้วย หลักพุทธปรัชญาที่ พระพรมมังคลา
จารย์ น ามาใช้ในการด าเนินชีวิตที่เห็นได้ชัดก็มี 
 มีความศรัทธาต่อพระรัตนะตรัย คือ เชื่อในพระพุทธเจ้าว่า พระพุทธเจ้าได้ตรัสรู้ดีจริงเชื่อ
ในพระค าสอนของพระพุทธเจ้าว่า เป็นข้อปฏิบัติที่ท าให้ผู้ปฏิบัติตามหลุดพ้นจากความทุกข์ได้จริง และ 
เชื่อในพระสงฆ์สาวกของพระพุทธเจ้าว่าเป็นผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติตรงปฏิบัติเพ่ือให้ถึงซึ่งความดับทุกข์  (พระ
ธรรมโกศาจารย์ (ปัญญานันทะ) : 819)  
 มีศีลบริสุทธิ์ คือ มีความสังวรณ์ ส ารวมระวังใน ค าพูด ความคิด กิริยาอาการต่าง ๆ ให้หมด
จดงดงามสมกับที่เป็นผู้ทรงศีล เป็นสาวกของพระศาสดา เป็นพระที่ผู้คนกราบไหว้ 
 ไม่ถือมงคลตื่นข่าว คือ เชื่อหลักของกรรม ไม่ตื่นข่าวลือ ตื่นตูมไปตามกระแสโลกอย่างไม่มี
เหตุไม่มีมูลอันพึงจะให้เชื่อถือ (พระธรรมโกศาจารย์ (ปัญญานันทะ) : 903)  
 ไม่แสวงบุญนอกเขตพระศาสนา คือไม่ท าบุญอย่างนอกรีตนอกรอย ท าไปตามความเชื่อผิด 
ๆ อย่างไม่ไตร่ตรองถึงความสมเหตุสมผล เช่น ท าบุญโดยการฆ่าสัตว์ ท าบุญโดยการกราบไหว้วัตถุสิ่งของ
ต่าง ๆ (พระธรรมโกศาจารย์ (ปัญญานันทะ) : 910-911) หรืออย่างค าของ พระพรหมมังคลาจารย์ก็ว่า 
“ในพระพุทธศาสนามิได้สอนให้ยึดถือเอาวัตถุภายนอกเป็นสาระ” (พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานัน
ทะ) : 209) นั่นเอง 
 บ าเพ็ญบุญแต่ในเขตพระศาสนา  ข้อนี้มีลักษณะคล้ายกันกับข้อข้างต้นนี้ คือ การท าบุญ
ต้องท าอย่างมีสติ ใช้ความคิดตริตรองอย่างมีเหตุมีผล อย่างที่เรามีอยู่ในหลักพุทธศาสนา บุญเป็นทาง
สร้างให้เราอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสุข (พระธรรมโกศาจารย์ (ปัญญานันทะ) : 917)  
 พุทธธรรมในทรรศนะของพระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทเถระ) ถือเป็นเรื่องของการรู้
แจ้งโดยแบ่งระดับการเข้าถึงเป็นความสุขในการด าเนินชีวิต เป็นการด าเนินชีวิตอย่างมีอุดมคติ ดีงาม โดย
แสดงหลักในการด าเนินไว้ที่มุ่งเรียนรู้พุทธธรรมอย่างถ่องแท้ น้อมน าเข้ามาปฏิบัติในชีวิตให้เป็นประโยชน์
แก่ตนได้ อย่างชั้นต้น ๆ ก็มุ่งประโยชน์สุขในการอยู่ร่วมกันโดยทางสันติ อย่างกลางเพ่ือประโยชน์ตนใน
ด้านให้ก้าวหน้าเป็นการฟอกช าระจิตใจให้สะอาด อย่างสูงเป็นทางเกิดปัญญา เกิดการรู้แจ้งเห็นจริง ถอน
ความหลงผิดในโลกออกได้หมด ไม่มีความทุกข์เกาะกุมจิตใจของตนอีกต่อไป (พระพรหมมังคลาจารย์ 
(ปัญญานันทะ), 2554 : 344)  
 ด้านวิธีการเผยแผ่ธรรม  พระพรหมมังคลาจารย์ ได้แสดงความคิดในเรื่องหลักความจริงของ
ชีวิตว่าเป็นเรื่องเฉพาะหน้าที่เกิดขึ้น โดยความหมายที่ว่า เป็นสิ่งที่เกิดในทุกขณะตลอดเวลา เป็นการ
เกิดข้ึนของความทุกข์ซึ่งแสดงออกผ่านทาง ความแก่ ความเจ็บ ความตาย ที่มีอยู่ประจ าทุกชีวิต สิ่งเหล่านี้
หากจะมองก็จึงเป็นเรื่องของความทุกข์ เป็นเรื่องของสัจจะท่ีไม่อาจหนีได้ 
 ฉะนั้นเราจึงควรมองความทุกข์ในอีกแบบหนึ่ง คือ มองในรูปแบบของความเป็นจริงกับสิ่งที่
ปรากฏภายในตัวเรา มองเห็นว่าความทุกข์เกิดขึ้นจากตัวเรา ไม่ใช่ผู้อ่ืน อย่างที่ พระพรหมมังคลาจารย์ 
ได้กล่าวไว้ ข้อส าคัญคือให้ทุกคนค้นหาสาเหตุของสิ่งที่เกิดขึ้น และเข้าใจเหตุนั้นด้วยปัญญา คือ ทุกคน
หาทางในการ ที่จะออกจากความทุกข์ด้วยการศึกษาเรียนรู้พุทธธรรมเดิมแท้ที่ได้ชี้แนวทางเอาไว้แล้ว 
 พระพรหมมังคลาจารย์ ใช้การอบรมความรู้ให้เกิดปัญญา โดยประกาศหลักการเน้นย้ าให้
ตระหนักถึงสิ่งที่ประเสริฐที่ควรยึดถือเป็นแบบอย่าง 3 ประการคือ ถือพระพุทธเจ้าเป็นแบบอย่างในการ
ด าเนินชีวิต ถือพระธรรม สิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงสอนแล้วน ามาประยุกต์ใช้ในชีวิตของตนเอง ถือพระสงฆ์ 
เป็นที่พ่ึงทางจิตใจเป็นพ่ีเลี้ยงบ่อมเพาะคุณงามความดี และสุดท้ายให้ทุกคนเชื่อในการกระท าของตัวเอง
ว่า ท าดีย่อมได้ดี ความดีเกิดขึ้นเมื่อตัวเราท า ไม่ใช่ดีเพราะการถือฤกษ์งามยามดี ไม่กราบไหว้สิ่งใดอ่ืน



 

 

~ 42 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 [กันยายน-ธันวาคม 2561] 

นอกจากพระพุทธเจ้า  พระธรรม พระสงฆ์ ไม่เชื่อหมอดู ไสยศาสตร์ การท านายทายทักอย่างไร้เหตุผล 
และ ไม่ได้เสริมสร้างคุณธรรมอะไร หลักธรรมที่กล่าวมานี้เป็นการประกาศของ พระพรหมมังคลาจารย์ ที่
ชี้ให้ชาวพุทธเห็นว่าอะไรที่ไม่เป็นธรรมของพระพุทธเจ้า พระพุทธเจ้าไม่ได้ยกย่องอันนั้นเป็นอธรรม  
 แนวคิดในการเผยแผ่หลักธรรม ในด้านการเผยแผ่ของพระพรหมมังคลาจารย์  (ปัญญานันท
ภิกขุ) ท่านมีเอกลักษณ์ในการเทศนาสั่งสอนที่โดดเด่น ท่านมักจะเน้นเรื่องการสร้างปัญญามากกว่าเน้น
รูปแบบหรือพิธิรีตรองขนบเดิมซึ่งรับเชื่อกันมาอย่างเคยการสอบสวนหาความจริง เช่น การเทศน์ที่ไม่นิยม
ขึ้นธรรมมาสน์ ไม่เน้นสาธยายบาลียืดยาว จนถึงกับมีการน ารูปแบบของการปาฐกถามาใช้แทนการเทศนา
แบบเดิม หรือ การสวดในงานศพ เน้นให้มีการเทศน์ 1 ชั่วโมง เทศน์จบแล้วจึงสวด สวดจบแล้ว ไม่ต้องมี
การเลี้ยงจัดข้าวต้ม หลักการปฏิบัติดังตัวอย่างที่ยกมานี้ เป็นแนวคิดของท่านที่ว่า ต้องการสอนคนให้
ฉลาด ๆ ไม่ต้องการสอนให้คนโง่ 
 ความคิด และ อุดมการณ์ของ พระพรหมมังคลาจารย์ ท่านมีความมุ่งมั่นที่จะสอนให้ทุกคน
ได้มีพัฒนาการด้านการรับรู้พระพุทธศาสานาที่ดี ทั้งทางด้านกายและจิตใจ ดังค าที่ท่านกล่าวอยู่เสมอ ๆ 
ว่า “เห็นคนโง่แล้วสงสาร ไปไหว้พระขอหวย มันไม่ถูก เราต้องสอนให้เขาเข้าใจ ให้ฉลาดก้าวหน้า อยาก
เห็นคนเจริญทั้งร่างกายและจิตใจ เป็นไท เป็นมนุษย์ เป็นพุทธบริษัทที่ถูกต้อง” (พระพรหมมังคลาจารย์ 
(ปัญญานันทะ), 2550 : 453) สอนให้เป็นผู้รู้ตื่นในหลักธรรมของพระพุทธเจ้า อย่างงค ากล่าวที่ว่า “การ
บูชาพระรัตนตรัยนี้ จะต้องท าด้วยความรู้ความเข้าใจจึงจะเกิดผลดี อย่าท าเพียงสักแต่ว่าเป็นพิธีกรรม” 
(พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทะ), 2550 : 161) ฉะนั้นจะมองในความเป็นจริงทางพุทธปรัชญา ใน
การเผยแผ่หลักธรรมแล้ว ในทรรศนะของ พระพรหมมังคลาจารย์ ก็จึงเป็นเรื่องของการสร้างปัญญาให้
เกิดแก่คนหมู่มากให้ได้เข้าใจในความเป็นจริงแห่งชีวิตนั่นเอง 

สรุป 
 อุดมคติชีวิตว่าด้วยความจริงของชีวิตของ พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทภิกขุ) ถือว่า
เป็นอุดมคติที่ส าคัญต่อการด าเนินชีวิตที่สอดคล้องกับพุทธปรัชญา เป็นการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งใน
การด าเนินชีวิตในปัจจุบัน ซึ่งเกิดจากมนุษย์มีความไม่เข้าใจในตัวเอง ผู้ อ่ืน และ ความเป็นจริงของชีวิต
ตนเอง อุดมคติชีวิตว่าด้วยเรื่องความดี พระพรหมมังคลาจารย์ เห็นว่าการท าความดีเป็นหน้าที่ของผู้ที่มี
ความคิดเชื่อมั่นในความดี เห็นว่าเมื่อท าดีแล้วต้องได้ดีแน่นอน โดยเครื่องมือในการเข้าถึงความดีของ พระ
พรหมมังคลาจารย์ นั้น ได้มาจากการแสวงหาความเป็นพระ (ความเป็นผู้ประเสริฐ) ในตนเองให้พบ แล้ว
ศึกษาปฏิบัติขัดเกลากิเลสจากจิตใจของตนให้เบาบาง ด้วยการศึกษาเรียนรู้ปฏิบัติ มีความเข้าใจในธรรมะ 
สามารถน าหลักธรรมค าสอนไปใช้ในการด าเนินชีวิตประจ าวันได้ด้วยการรู้ทันในสิ่งที่เกิดข้ึน  
 ในการประกาศหลักธรรมค าสอน พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทภิกขุ) นับได้ว่าเป็น
พระภิกษุผู้มีความโดดเด่นทันยุคทันสมัยแม้จนถึงปัจจุบันนี้ก็ตาม ท่านได้กล่าวไว้ถึงจุดประสงค์ของการ
เผยแพร่ธรรมะของท่านว่า “ข้าพเจ้าจักต้องสู้ทุกวิถีทาง เพ่ือท าลายสิ่งเหลวไหลในพระพุทธศาสนา และ
จะต้องน าความเข้าใจถูกมาให้แก่ชาวพุทธให้ได้” (พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทะ), 2550 : 8) ซึ่ง
หลักการนี้สอดคล้องกับเป้าหมายทางศาสนาที่ได้รับรองไว้โดยพุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจง
เที่ยวไป เพ่ือประโยชน์สุขแก่มหาชนจ านวนมาก เพ่ืออนุเคราะห์แก่ชาวโลกเพ่ือประโยชน์เกื้อกูล และ ยัง
ความสุขแก่ทวยเทพ และ มนุษย์” (วิ.มหา. (ไทย) 4/32/40.)  
 จากการศึกษาวิเคราะห์ทรรศนะเรื่องการศึกษาอุดมคติชีวิตของ พระพรหมมังคลาจารย์
(ปัญญานันทภิกขุ) เห็นได้ว่ามีหลักในการปฏิบัติด าเนินชีวิตตามแนวทางของพุทธปรัชญา ในการมีชีวิต



 

 

 ~ 43 ~    

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 1 No. 3 [September-December 2018] 

อย่างมีความสุขในอุดมคติ และเป็นประโยชน์ตามกาลสมัยตลอด เพราะสามารถเข้าใจในความจริง และ
สร้างเครื่องมือเพ่ือให้เห็นความจริง และ เป็นแนวทางให้ปฏิบัติในความดีเป็นหลักยึดในการด าเนินชีวิต
สมควรศึกษาเรียนรู้เป็นแบบอย่างยิ่ง 

 
บรรณานุกรม 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : พระไตรปิฏกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 กรุงเทพมหานคร, 2550: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทเถระ), ประวัติชีวิต ผลงาน หลักธรรม ของแม่ทัพธรรม, 
 จัดพิมพ์ในวาระชนมายุ 96 ปี.  
________. 2540. 96 ปี ปูชนียบุคคลแห่งแผ่นดินไทย, (นครปฐม: ระฆังทอง, 2550) 
พระธรรมโกศาจารย์ (ปัญญานันทภิกขุ) ค าสอนในพระพุทธศาสนา นนทบุรี : จัดพิมพ์โดย กองทุน 
 ปัญญานันทธรรม แห่งวัดชลประทานรังสฤษฏ์. 
________. 2534. พุทธธรรม. กรุงเทพฯ : ศูนย์นวัตกรรมการเรียนรู้ตลอดชีวิต. พ.ศ. 2552, 
พระเทพวิสุทธิเมธี (ปัญญานันทภิกขุ). ปัญญานันทะอมตธรรม. กองทุนห้องสมุดศาลาจ าปีรัตน์.  
 วัดชลประทานรังสฤษฏ์  
ภิกขุ ปัญญานันทะ ทางสายกลาง. ศูนย์สืบอายุพระพุทธศาสนา. วัดชลประทานรังสฤษฏ์, ม.ป.ป. 
 มรณานุสสติการท าบุญท ากุศลที่สูงสุด ศูนย์สืบอายุพระพุทธศาสนา  
 วัดชลประทานรังสฤษฏ์ ม.ป.ป. 
________. อยูก่ันด้วยความรัก. ศูนย์สืบอายุพระพุทธศาสนา. วัดชลประทานรังสฤษฏ์ ม.ป.ป. 
________. แนวทางดับทุกข์. ศูนย์สืบอายุพระพุทธศาสนา. วัดชลประทานรังสฤษฏ์ ม.ป.ป. 
________. ชาวพุทธควรเชื่ออย่างไร. ศูนย์สืบอายุพระพุทธศาสนา. วัดชลประทานรังสฤษฏ์ ม.ป.ป. 
________. หน้าที่ของลูก.(บันทึกจากพ่อและแม่). กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์ ธรรมสภา ม.ป.ป. 
________. หน้าที่ครูบาอาจารย์ หน้าที่ศิษย์นักเรียน หน้าที่นักศึกษา นักค้นคว้า. กรุงเทพมหานคร 
 ส านักพิมพ์ ธรรมสภา ม.ป.ป. 
________. หน้าที่สามี ภรรยา (โอวาทส าหรับคู่ชีวิต). กรุงเทพมหานคร ส านักพิมพ์ธรรมสภา ม.ป.ป. 
________. หน้าที่นายจ้าง หน้าที่ลูกจ้าง. กรุงเทพมหานคร ส านักพิมพ์ ธรรมสภา ม.ป.ป. 
ราชบัณฑิตยสถาน, 2543, พจนานุกรมศัพท์ปรัชญา อังกฤษ ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน, 
 กรุงเทพมหานคร: พิมพ์ที่บริษัทอมรินทร์ พริ้นติ้ง กรุ๊พ จ ากัด.  
ราชบัณฑิตยสถาน, 2531, พจนานุกรมไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน, พิมพ์ครั้งที่ 4, 
 กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์อักษรเจริญทัศน์.  
 
 
 
 
 
 
 
 


