
 

~ 1 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 1 No. 1 [January-April 2018] 

 
โลกิยทรัพย์ในพุทธปรัชญา 

MUNDANE PROPERTY IN BUDDHISM PHILOSOPHY 
 

พระครูวินัยธรสัญชัย ญาณวีโร (ทิพย์โอสถ) 
Phrakhu Vinaidhorn Sanchai Ñănaviro (Thiposot) 

พระมหาเจริญ กตปญฺโญ (กระพิลา)  
Phramaha Charoen Katapanyo (krapila) 

E-mail: sunchait65@gmail.com, charoen4550@gmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 2 มกราคม 2561 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 20 มีนาคม 2561 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 28 มีนาคม 2561 

บทคัดย่อ  
บทความนี้สรุปได้ว่า หลักปฏิบัติเกี่ยวกับทรัพย์สิน ตามหลักพระพุทธศาสนามีจุดมุ่งหมาย คือ 

จุดมุ่งหมายในปัจจุบัน ทรัพย์ภายนอกเป็นทรัพย์จ าเป็นต่อการด ารงชีพของฆราวาสผู้ครองเรือน เป็น
จุดมุ่งหมายที่ต้องการในโลกนี้ซึ่งจะเกิดมีได้ด้วยก าลังความขยันหมั่นเพียร สติปัญญาโดยทางชอบธรรม 
หลักปฏิบัตินี้ได้แสดงถึงแนวทางปฏิบัติเพ่ือแสวงหา รู้จักรักษาครอบครอง และรู้จักใช้จ่ายอย่างเหมาะสม 
จุดมุ่งหมายในเบื้องหน้า ประโยชน์ด้านคุณค่าของชีวิต เป็นขั้นลึกซึ้งส าหรับชีวิตด้านใน สามารถเป็น
หลักประกันชีวิตในอนาคตและภพหน้าคือความเจริญงอกงามในชีวิตและจิตใจด้วยคุณธรรมต่างๆ  เช่น 
การให้ทาน การรักษาศีล การเจริญสมาธิ จุดมุ่งหมายสูงสุด คือนิพพาน ที่นับเป็นประโยชน์ที่แท้จริงของ
ชีวิตเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดที่ควรเข้าถึงของพระพุทธศาสนา คือ การรู้แจ้งสภาวะของสิ่งทั้งหลายตามความ
เป็นจริง รู้เท่าทันคติธรรมดาของสิ่งที่ถูกปรุงแต่งขึ้นมาเข้าใจในสภาวะธรรมที่เกิดขึ้น ตั้งอยู่และดับไป 
ค าส าคัญ; โลกิย, ทรัพย์, พุทธปรัชญา 

 

Abstract 
This article can be summarized to practice about assets according to Buddhist 

principles, there are, current aim outside property is essential to the livelihood of the 
householder layperson. It is a desired purpose in this world that can be achieved through 
power, diligence, righteous wisdom. this Code outlines guidelines to seek Know how to 
maintain possession and know how to spend properly. Aim in the foreground the value 
benefits of life. It is a profound step for the inner life, it can be a guarantee of future life 
and the next life is the prosperity in life and mind through virtues such as giving, 
preservation, meditation. the ultimate aim is nirvana, which is the real benefit of life, the 
ultimate purpose of Buddhism, which is to enlighten the real state of things. knowing all 
things and things that have been made up to understand the natural state that arises to 
set up and go out. 
Keyword; Mundane, Property, Buddhism Philosophy, 

 

mailto:sunchait65@gmail.com
mailto:charoen4550@gmail.com


 

 

~ 2 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2561] 

บทน า  
 สภาพสังคมปัจจุบันได้เปลี่ยนแปลงไปตามกาลสมัยเรียกว่า โลกาภิวัฒน์ อาจจะกล่าวได้ว่า

ค่านิยมเรื่องวัตถุนิยมมีมานานแล้ว ไม่ใช้ในปัจจุบันนี้เท่านั้น ทรัพย์เป็นส่วนหนึ่งในการด ารงชีวิต ทรัพย์
เป็นส่วนหนึ่งในการสร้างบารมีและเป็นส่วนหนึ่งในการสร้างอ านาจให้กับตนเอง ทรัพย์สินเป็นส่วนหนึ่งใน
การสร้างค่านิยมให้กับตนเอง มีกล่าวที่ว่า มีเงินเขาเรียกว่าน้อง มีทองเขาเรียกว่าพ่ี ในมุมมอง
พระพุทธศาสนาไม่ให้หลงทรัพย์จนเกินไป แต่รู้จักใช้ทรัพย์ให้เกิดประโยชน์กับตนเอง ดังนั้นทุกวันนี้ได้ชื่อ
ว่าเป็นยุควัตถุนิยมที่ให้ความส าคัญแก่วัตถุสิ่งของ จนลืมสภาพทางด้านจิตใจของคนเรา แม้กระทั่ง
ศีลธรรมอันดีงามก็ถูกละเลย ถ้าเป็นดังภาษิตท่ีว่า “ศีลธรรมไม่กลับมา โลกาจะพินาศ” บทความนี้จะเป็น
ส่วนหนึ่งที่ปลุกความคิดของทุกคนให้ตระหนักถึงศีลธรรมอันดีงามทางพระพุทธศาสนา ที่เป็นสิ่งสวน
กระแสสังคม แต่ให้คุณค่ากับสังคมอย่างมหาศาล บทความนี้จึงเป็นการศึกษาเพ่ือให้ทราบถึงทัศนะที่
เกี่ยวกับโลกิยทรัพย์ว่ามุมมองพระพุทธศาสนาได้แสดงทัศนะไว้อย่างไร จนกระทั่งการหยิบยกหลัก
พระพุทธศาสนามาเพ่ือให้รู้ถึงรากเหง้าของโลกิยทรัพย์ วิธีการแสวงหาทรัพย์ หลักการใช้ทรัพย์ และ
วิธีการเก็บรักษาทรัพย์ พระพุทธศาสนาไม่ได้ปฏิเสธความส าคัญของทรัพย์ภายนอก ทั้งยังให้ความส าคัญ
ในการแสวงหาทรัพย์ การครอบครองทรัพย์ การใช้ทรัพย์เพ่ือจะเป็นประโยชน์ต่อตนเองและผู้อ่ืน  

ดังนั้น โลกิยทรัพย์ เงิน ทอง เป็นที่หมายปองของทุกคน เป็นยอดปรารถนาที่จะท าให้ตนเองมีความ
สะดวกสบาย มีความสุข ต้องเข้าใจในการใช้จ่ายทรัพย์นั้น ความสุขจะเกิดขึ้นได้ถ้ามนุษย์เราเข้าใจในการ
ด าเนินชีวิตของตนเอง โดยตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของสังคมและเศรษฐกิจในยุคสมัยนั้นๆ ว่า เรานั้นจะต้องเป็นคนที่
รู้จักพอ รู้จักให้ รู้จักท าใจ รู้จักปล่อยวาง และเห็นทุกอย่างเป็นธรรมดา ซึ่งเป็นการยกระดับคุณภาพทางสังคม 
เพ่ือเป็นผลผลิตและพัฒนาบุคลากรที่มีคุณภาพสามารถปรับตัวส าหรับงานที่เกิดขึ้นตลอดชีวิต 

 
เนื้อเรื่อง  

โลกิยทรัพย์นับว่ามีความจ าเป็นต่อวิสัยของชาวโลก ซึ่งยังเห็นว่าเป็นเรื่องของปากท้องความ
เป็นอยู่ของชาวบ้าน ตราบใดที่ยังจะต้องมาเวียนว่ายตายเกิดอีก เมื่อยังอยู่ระดับไม่พ้นวิสัยของโลกุตตร
แล้วนั้น ต้องเร่งสร้างบุญกุศลไว้ ดังนั้นทรัพย์เป็นส่วนหนึ่งในการสร้างบุญกุศลในการเป็นอยู่ในวิสัยของ
ชาวโลกนี้เพื่อบรรลุเข้าสู่โลกุตตรในขั้นสูงต่อไป  

ค าว่า “ทรัพย์” มาจากค าภาษาบาลีว่า ทัพพะ จากภาษาสันสกฤตว่า ทฺรวฺย โดยแปลงตัว ว เป็น 
พ จึงเป็น ทรัพยะ เป็นค านาม หมายถึง สิ่งของต่างๆ เงิน สมบัติต่างๆ ไทยหมายเอาสิ่งที่เป็นประโยชน์
และมีค่า (เปลื้อง ณ นคร, 2544, น. 207) แต่ศัพท์ภาษาบาลีมีหลายอย่างเช่น “ ธน” ก็แปลว่า ทรัพย์, 
สมบัติ (พระอุดรคณาธิการและรศ.ดร. จ าลอง สารพัดนึก, 2530, น.489) เป็นศัพท์ที่ใช้มากที่สุดมีความ
หมายถึงทรัพย์อย่างกว้างขวาง รวมทั้งทรัพย์ภายนอกที่เป็นสสารวัตถุทุกชนิดไม่ว่าจะเป็นทรัพย์ที่ใช้ในการ
บริโภคอุปโภค ทรัพย์สินเงินทอง เครื่องประดับ ที่อยู่อาศัย ธนบัตร ที่มนุษย์สามารถครอบครองและใช้สอยได้
ทั้งหมด และยังหมายรวมถึงคุณธรรมภายในที่เป็นอริยทรัพย์อีกด้วย ส่วนความหมายทางรูปศัพท์ค าว่า 
“ธน” ท่านผู้เป็นปราชญ์ทางภาษาได้แสดงไว้ว่า มีความหมายเช่นเดียวกับค าว่า “ธัญญะ” เพราะหมายถึง 
สิ่งที่มีพร้อม ส าหรับเติมเต็ม สิ่งที่ถึงพร้อมทุกสรรพสิ่ง (พระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหลวงชินวรสิริวัฒน์ สมเด็จ
พระสังฆราชเจ้า, 2536, น. 529) ดังนั้นค าเหล่านี้มีความหมายถึง ทรัพย์ที่เป็นวัตถุภายนอก เช่น 
ข้าวเปลือก เงิน และทอง เป็นต้น ซึ่งเป็นสิ่งที่ถึงพร้อมได้ด้วยสิริ บุญและปัญญา บางต าราค าว่า “ธน” 
(ทรัพย์) แยกออกมาเป็นทรัพย์ประเภทหนึ่ง ที่ไม่ได้หมายรวมกับทรัพย์สมบัติประเภทอ่ืนๆ แต่มี
ความหมายที่ใช้แสดงสถานภาพเศรษฐีในสมัยครั้งพุทธกาล เช่น ศัพท์ที่ว่า “ญาติของพวกเรา ส่วนมาก 



 

 

~ 3 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 1 No. 1 [January-April 2018] 

ในเมืองไพศาลี เป็นผู้มั่งคั่ง มีทรัพย์มาก มีโภคะมาก มีทองและเงินมากมีอุปกรณ์เครื่องปลื้มใจมาก มีธัญ
ชาติที่เป็นทรัพย์มาก” (วิ.ม. (ไทย) 1/15/19) ในสมัยนั้นโดยส่วนมากจะหมายถึง ทรัพย์ที่เป็นเงินตรา ซึ่ง
เรียกว่า รูปิยะ, กหาปณะ, บาท, มาสก (วิ.ม. (ไทย) 1/83/241) ส่วนค าศัพท์อ่ืน ที่ใช้สื่อแทนค าว่า 
“ทรัพย์” ที่ปรากฏก็มี เช่น ค าว่า “สมบัติ” ที่ใช้สื่อความหมายถึงทรัพย์ภายนอกทุกชนิดของมนุษย์ และ
ยังหมายรวมถึงคุณธรรมอื่นๆ ได้อีกด้วย เช่น ในบาลีที่ว่า “มนุษย์สมบัติ สวรรค์สมบัติ และนิพพานสมบัติ 
ทั้งหมดย่อมได้ด้วยนิธินี้” 
 ดังนั้น ค าว่า ทรัพย์ ในพุทธปรัชญานอกจากหมายถึง ทรัพย์ที่เป็นสสารวัตถุแล้ว ยังหมายถึง
คุณธรรมภายใน และหลักธรรมที่กล่าวถึงคุณธรรมของพระพุทธเจ้าว่า “พระผู้มีพระภาคเจ้านั้น มีทรัพย์
เหล่านี้คือ ทรัพย์คือ ศรัทธา ศีล หิริ โอตตัปปะ สุตะ จาคะ ปัญญา สติปัฏฐาน สัมมัปปธาน อิทธิบาท 
อินทรีย์ พละ โพชฌงค์ มรรค ผล นิพพาน” (ขุ.จู. (ไทย) 30/85/181) ที่มีลักษณะเป็นนามธรรม ไม่เป็น
สสารวัตถุ ดังพระบาลีที่ว่า “ สนฺตุฏฺฐี ปรม  ธน ฯ ทรัพย์มีความสันโดษเป็นอย่างยิ่ง” (ขุ.ธ. (ไทย) 
25/25/29) “สทฺธีธ วิตฺต  ปุริสสฺส เสฏฺฐ  ศรัทธาเป็นทรัพย์ประเสริฐของคนในโลกนี้ ” (สมเด็จพระมหา
สมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2538, น. 72) จากข้อความข้างต้นค าว่า ทรัพย์ เป็นทั้งวัตถุสิ่งของ
ที่ใช้ในการบริโภคอุปโภค หรือที่เรียกว่า ทรัพย์ภายนอกและคุณธรรมภายในของบุคคล ที่เรียกว่า 
อริยทรัพย์ ซึ่งเป็นคุณธรรมที่มีตั้งแต่ระดับขั้นพ้ืนฐานธรรมดา จนถึงระดับสูงสุดคือ นิพพาน ที่ถือว่าเป็น
สิ่งที่มีคุณค่าสูงสุดในทัศนะพุทธปรัชญา 

ความหมายของโลกิยทรัพย์ในพุทธปรัชญาเถรวาท มีหลักค าสอนอยู่มากมาย แต่หากแยกออก
ให้ชัดเจนสามารถแบ่งค าสอนเป็น 2 ระดับ คือ ระดับโลกิยะ และระดับโลกุตตระ หรือเรียกว่า ธรรมะ 2 
ระดับ คือ โลกิยธรรมกับโลกุตตรธรรม ซึ่งมีค าอธิบายความหมายดังนี้  โลกิยะ, โลกีย์ หมายถึง เกี่ยวกับ
โลก, ทางโลก, เนื่องในโลก, เรื่องของชาวโลก, ยังอยู่ในภพ 3 ยังเป็นกามาวจร รูปาวจร หรืออรูปาวจร โล
กุดร, โลกุตตระ, โลกุตระ หมายถึง พ้นจากโลก, เหนือโลก, พ้นวิสัยของโลก, ไม่เนื่องในภพทั้ง 3  คือ 1. 
กามภพ ได้แก่ ภพเป็นกามาวจร โลกเป็นที่อยู่ของหมู่สัตว์ผู้เสพกาม เช่น สัตว์ มนุษย์ เทวดา เป็นต้น 2. 
รูปภพ ได้แก่ พรหมมีรูป 16 ชั้น ตั้งแต่พรหมปาริสัชชะถึงชั้นอกนิฏฐะ 3.อรูปภพ ได้แก่ พรหมไม่มีรูป 4 
ตั้งแต่ชั้นอากาสานัญจายตนะถึงชั้นเนวสัญญานาสัญญายตนะ  ธรรมะ 2 ระดับ ได้แก่ โลกิยธรรม 
หมายถึง ธรรมอันเป็นวิสัยของโลก, สภาวะเนื่องในโลก ได้แก่ขันธ์ 5 ที่ยังมีอาสวะทั้งหมด โลกุตตรธรรม 
ธรรมอันมิใช่วิสัยของโลก, สภาวะพ้นโลกมี 9 ได้แก่ มรรค 4 ผล 4 นิพพาน 1  ค าว่า โลกิยะ เมื่อน าค าที่
เป็นค ากลางๆ เช่น ธรรมะ ฌาน หรือวิมุตติ ไปเชื่อมจะมีความหมายในธรรมะ หรือฌาน หรือวิมุตติ 
ตามแต่ความหมายของหลักธรรมหรือสิ่งนั้นๆที่เชื่อมเข้าไป เช่น โลกิยฌาน หมายถึง ฌานโลกีย์, ฌานอัน
เป็นวิสัยของโลก, ฌานของผู้มีจิตยังไม่เป็นโลกุตตระ, ฌานที่ปุถุชนได้  โลกิยวิมุตติ หมายถึง วิมุตติที่เป็น
โลกีย์ คือความพ้นอย่างโลกๆ ไม่เด็ดขาด ไม่สิ้นเชิง กิเลสและความทุกข์ยังกลับครอบง าได้อีก ได้แก่วิมุตติ 
2 อย่างแรก คือ ตทังควิมุตติ และ วิกขัมภนวิมุตติ โลกิยสุข หมายถึง ความสุขอย่างโลกีย์, ความสุขท่ีเป็น
วิสัยของโลก, ความสุขที่ยังประกอบด้วยอาสวะ เช่น กามสุข มนุษยสุข ทิพยสุข ตลอดถึงฌานสุข และ
วิปัสสนาสุข (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546, น.218-219) ทรัพย์ในทางพุทธปรัชญาเถรวาท 
สามารถแบ่งทรัพย์ออกเป็น 2 ระดับ ได้แก่ ทรัพย์ภายนอก และทรัพย์ภายใน จากความหมายของโลกิยะที่
กล่าวมา ทรัพย์ภายนอกจึงจัดอยู่ในโลกิยทรัพย์ ดังนั้น โลกิยทรัพย์ จึงหมายถึง ทรัพย์ในทางโลก หรือ
ทรัพย์ที่เป็นของฝ่ายโลกที่ใช้สอยกัน หรือหมายถึง ทรัพย์ที่เป็นวัตถุสิ่งของต่างๆ สามารถจับต้องใช้จ่ายได้ 
เช่น เงิน ทอง สิ่งของเครื่องใช้ต่างๆ ที่ใช้เพ่ืออ านวยความสะดวกสบาย สร้างความสุขภายนอกให้แก่
มนุษย ์



 

 

~ 4 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2561] 

 ส าหรับโลกิยทรัพย์ในทางพุทธปรัชญาเถรวาท มีกล่าวไว้ในพระสุตตันตปิฏก ขุททกนิกายชาดก 
เรื่องพระเวสสันดรชาดก ได้กล่าวถึงทรัพย์ภายนอกไว้ว่า “เราจะให้หทัย ให้จักษุ เงิน ทอง แก้ว มุกดา 
แก้วไพฑูรย์ หรือแก้วมณี เป็นทรัพย์ภายนอกของเรา...” (ขุ.ชา. (ไทย) 20/253/1068) โลกยิทรัพย์ในบาง
แห่งก าหนดความหมายเกี่ยวกับทรัพย์สินที่เป็นวัตถุภายนอก ซึ่งถือว่า เป็นสิ่งที่มีค่า เพราะท าจากแร่ธาตุ
และวัตถุทางธรรมชาติที่หายาก ดังที่ปรากฏในขุททกนิกาย จูฬนิทเทส ว่า “พระปัจเจกพุทธเจ้า ละบุตร 
ภรรยา บิดา มารดา ทรัพย์ ธัญชาติ พวกพ้อง และกามทั้งหลายตามส่วน พึงเที่ยวไปผู้เดียวเหมือนนอ
แรด” ซึ่งค าว่า ทรัพย์ ในที่นี้หมายถึง แก้วมุกดา (มุตฺตา) แก้วมณี (มณิ) ไพฑูรย์ (เวฑุริโย) สังข์ (สงฺโข) 
ศิลา (สิลา) แก้วประพาฬ(ปวาฬ ) เงิน (รชต ) ทอง (ชาตรูปํ) แก้วทับทิม (โลหิตงฺโค) แก้วลาย (มสารคลฺโล) 
(ขุ.จู. (ไทย) 30/760/304) โลกิยทรัพย์ ในบาลีมักจะเรียกเพียงค าเดียวว่า ธน (ทรัพย์) ซึ่งหมายเอาทรัพย์
ที่เป็นวัตถุภายนอก บ่งบอกถึงสถานภาพของเศรษฐีในสมัยครั้งพุทธกาล เช่น ค ากล่าวที่ว่า “ ญาติของ
พวกเราส่วนมาก ในเมืองไพศาลี เป็นผู้มั่งคั่ง มีทรัพย์มาก มีโภคะมาก มีทองและเงินมาก มีอุปกรณ์เครื่อง
ปลื้มใจมาก มีธัญชาติที่เป็นทรัพย์มาก” (วิ.ม. (ไทย) 1/30/18) ในสมัยนั้นโดยส่วนมากจะหมายถึง ทรัพย์
ที่เป็นเงินตราซึ่งเรียกว่า รูปิยะ, กหาปณะ, บาทและมาสก (วิ.ม. (ไทย) 1/88/59)  โลกิยทรัพย์ในทางพุทธ
ปรัชญานั้น หมายถึง ทรัพย์สินที่เป็นวัตถุภายนอก หรือวัตถุสิ่งของที่มีรูปร่าง หาได้ยาก และเป็นของมีค่า
ต่างๆ ซึ่งจัดอยู่ในทรัพย์ทางโลก หรือทรัพย์ทางโลกีย์ท าให้คนยึดติดลุ่มหลง อยากได้มาเป็นของตนเอง  

ประเภทของโลกิยทรัพย์หรือทรัพย์ภายนอก โลกิยทรัพย์ หรือทรัพย์ที่เป็นวัตถุ หรือโภคทรัพย์ 
ซึ่งหมายถึง สิ่งของที่จะให้ส าเร็จประโยชน์ และความสุขส าหรับกายนี้และในโลกนี้ อันเป็นก าลังส าคัญ
และเป็นปัจจัยเครื่องอุดหนุนภายนอกที่มีผลต่อการด าเนินชีวิตให้อยู่รอดปลอดภัยอยู่ได้ในสังคม  ทรัพย์
ประเภทนี้ถือว่า เป็นทรัพย์ภายนอก หรือที่เรียกว่า สามัญญทรัพย์ ซึ่งสามารถแยกย่อยออกได้เป็น 2 
ประเภท คือ 1) สวิญญาณทรัพย์ หมายถึง ทรัพย์ที่มีวิญญาณครอง หรือทรัพย์ที่มีชีวิต เช่น สัตว์พาหนะ 
ช้าง ม้า วัว ควาย บุตร ภรรยา สามี คณาญาติ ตลอดจนปศุสัตว์ต่างๆ เป็นต้น  2) วิญญาณกทรัพย์ 
หมายถึง ทรัพย์ที่ไม่มีวิญญาณครอง หรือเป็นสิ่งที่ไม่มีชีวิต เช่น บ้าน ที่ดิน แก้วแหวน เงินทอง ธนบัตร 
ฯลฯ หรือสิ่งของที่สังคมก าหนดความหมายว่าเป็นของมีค่า เป็นวัตถุที่ใช้ในการแลกเปลี่ยนกันบ้าง เป็น
เครื่องประดับบ้าง (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2537, น.30) ประเภทของโลกิย
ทรัพย์หรือทรัพย์ภายนอกอีกลักษณะหนึ่ง กล่าวไว้ใน พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ นิธิ
กัณฑสูตร (ขุ.ขุ. (ไทย) 25/9/7-9) กล่าวถึงขุมทรัพย์ 4 ประเภท ค าว่า นิธิ หมายถึง ขุมทรัพย์  อัน
หมายความว่า ของที่จะพึงเก็บง าไว้ หรือฝังไว้ เพื่อป้องกันเหตุภัยที่จะเกิดขึ้นกับทรัพย์ ซึ่งสมัยก่อนยังไม่มี
ระบบฝากเงินไว้กับธนาคาร แต่ใช้วิธีการฝังดินไว้หรือฝังไว้ในแม่น้ า เพ่ือเอาไว้ใช้จ่ายในคราวจ าเป็น ซึ่งใน
นิธิกัณฑสูตร ได้กล่าวถึงขุมทรัพย์มีอยู่ 4 ประเภท คือ  1) ถาวรนิธิ หมายถึง ขุมทรัพย์ถาวร เช่น ที่ดิน ที่
ไร่ ที่นา เป็นต้น 2) ชังคมนิธิ หมายถึง ขุมทรัพย์ที่เคลื่อนที่ได้ เช่น ช้าง ม้า วัว ควาย เป็นต้น 3) อังคสม
นิธิ หมายถึง ขุมทรัพย์ที่เป็นคุณสมบัติติดตัว เช่น วิชาความรู้ ศิลปวิทยา 4) อนุคามิกนิธิ หมายถึง กุศล
ผลบุญ ที่เกิดจากศีล สมาธิ และปัญญา การฟังธรรมรวมถึงการแสดงธรรม หรือบุญอ่ืนที่อ านวยผลอันน่า
ปรารถนา เพราะเป็นสิ่งที่จะท าให้มนุษย์ได้รับความสมบูรณ์ในทุกๆ ด้าน ยิ่งกว่าทรัพย์ที่เป็นสสารวัตถุทุก
ประการ 

ลักษณะของโลกิยทรัพย์หรือทรัพย์ภายนอก จากการศึกษาความหมายของทรัพย์ที่กล่าวมาแล้ว
ข้างต้น และในพจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน ให้ความหมายของทรัพย์ไว้ว่า “ทรัพย์เป็นค านาม 
หมายถึงเงินตรา, สมบัติพัสถาน ภาษาทางกฎหมาย หมายถึง วัตถุมีรูปร่าง โดยปริยาย หมายถึงสิ่งที่ถือ
ว่ามีค่า อาจไม่มีรูปร่างก็ได้ เช่น มีปัญญาเป็นทรัพย์” (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546, น.379) ดังนั้น โลกิย



 

 

~ 5 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 1 No. 1 [January-April 2018] 

ทรัพย์นี้  มีคุณค่า หรือราคา สิ่งที่จะก าหนดว่าเป็นทรัพย์ได้นั้น จะต้องมีคุณค่าและมีประโยชน์ในตัวของ
ทรัพย์เอง เป็นทรัพย์ที่มูลค่า มนุษย์ให้ราคาสามารถชื้อขายแลกเปลี่ยน ดังนั้นจึงเป็นสิ่งที่มนุษย์สามารถ
ครอบครองได้ เป็นเจ้าของได้ มีสิทธิในการใช้ทรัพย์นั้นโดยชอบธรรมตามกฎหมาย เพ่ือเป็นปัจจัยเครื่อง
อาศัยส าหรับการด าเนินชีวิต หรือเพ่ือก าหนดสถานะภาพทางสังคม เป็นที่ยอมรับ และสังคมรับรอง 
หมายความว่า ทรัพย์ภายนอก ถือว่าเป็นสิ่งมีค่านอกตัว มนุษย์ในสังคมจึงเป็นผู้ก าหนดคุณค่าให้แก่ทรัพย์
ภายนอก ซึ่งการก าหนดคุณค่าของทรัพย์ภายนอกนั้นจะมีความแตกต่างกันไปตามยุคตามสมัย เช่น 
ทรัพย์ประเภทเงินตรา ที่ใช้เป็นเครื่องมือในการแลกเปลี่ยนซื้อสินค้าในระบบเศรษฐกิจปัจจุบัน ในยุคสมัย
หนึ่งก็ใช้มาตราและสกุลแบบหนึ่งเมื่อระบบของสังคมเปลี่ยนไปก็เปลี่ยนไปใช้มาตราและสกุลเงินอีกแบบ
หนึ่ง ดังนั้นคุณค่าของทรัพย์ประเภทเงินจึงต้องมีความเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ไม่มีความม่ันคงแน่นอน 
ดังที่ อาจารย์สุวรรณา สถาอานันท์ ได้แสดงทัศนะเกี่ยวกับเงินไว้ว่า “เงินเป็นจุดหมายของการกระท าทาง
เศรษฐกิจ เพราะการด าเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจทุกชนิดล้วนเปลี่ยนรูปเป็นเงินทั้งนั้น หลังจากนั้น ตัว
เงินเองก็แปรเปลี่ยนไปเป็นวัตถุอย่างอ่ืนได้สารพัด เช่น เงินที่ได้จากการขายปลาร้า สามารถน าไปซื้อ
น้ าหอมมาได้และคุณค่าของเงินก็เปลี่ยนไปตามยุคสมัย”(สุวรรณา สถาอานันท์, 2541, น.24) 

ลักษณะของทรัพย์ภายนอกนั้น ส่วนมากเกิดจากการสร้างข้ึนของมนุษย์ สร้างคุณค่าข้ึนมาเพ่ือให้
ประโยชน์ แต่ก็มีทรัพย์บางประเภทที่ธรรมชาติเป็นผู้สร้างสรรค์ขึ้นแล้วมีคุณประโยชน์ต่อมนุษย์ ดังนั้น 
ทรัพย์ภายนอกจึงไม่ค่อยมีความมั่นคงถาวร เป็นสิ่งที่สามารถเปลี่ยนแปลงได้ตามลักษณะของทรัพย์เอง 
หรือเกิดจากน้ ามือของมนุษย์ที่จะสร้างหรือท าลายล้างได้ 

คุณประโยชน์ของทรัพย์ภายนอก ทรัพย์ภายนอก เป็นสิ่งที่มีคุณค่าและมีประโยชน์ส าหรับชีวิต
ของผู้ครองเรือนทั่วไปเพราะจะต้องมีไว้เพ่ือเป็นเครื่องมือด าเนินชีวิตอยู่ในสังคม จัดเป็นสิ่งที่มีค่านอกตัว 
ขึ้นอยู่กับการให้ค่าในแต่ละสังคม เพราะมนุษย์ในแต่ละสังคมเป็นผู้ก าหนดคุณค่าให้แก่ทรัพย์ภายนอก
โดยเฉพาะทรัพย์ประเภทเงินตราที่เป็นเครื่องมือในการแลกเปลี่ยนซื้อสิ่งของตามระบบเศรษฐกิจในยุค
สมัยหนึ่งก็ใช้มาตราและสกุลเงินแบบหนึ่ง เมื่อระบบของสังคมเปลี่ยนไปก็เปลี่ยนไปใช้อีกแบบหนึ่ง คุณค่า
ของทรัพย์ประเภทเงินจึงมีความเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา ไม่มีความมั่งคงแน่นอนใดๆ รองศาสตราจารย์ 
ดร.สุวรรณา สถาอานันท์ ได้แสดงความเห็นเกี่ยวกับเงินไว้ว่า เงินเป็นจุดหมายของการกระท าทาง
เศรษฐกิจ เพราะการด าเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจทุกชนิดล้วนเปลี่ยนรูปเป็นเงินทั้งนั้น หลังจากนั้น ตัว
เงินเองก็แปรเปลี่ยนไปเป็นวัตถุอย่างอ่ืนได้สารพัด เช่น เงินที่ได้จาการขายปลาร้า สามารถน าไปซื้อ
น้ าหอมมาได้ และคุณค่าของเงินก็ได้เปลี่ยนไปตามยุคสมัย ”(สุวรรณา สถาอานันท์, 2541, น.25) ตาม
บันทึกในพระไตรปิฎกและอรรถกถาก็แสดงให้เห็นความส าคัญของทรัพย์ภายนอกในสังคมอินเดียสมัย
โบราณไว้เช่นเดียวกับแนวคิดของคนในปัจจุบัน กล่าวคือ 
 ทรัพย์ภายนอก เป็นสิ่งที่ก าหนดฐานะบุคคล ตามระบบของสังคมในสมัยนั้น ฐานะของคนที่จะ
ครอบครองทรัพย์สินไว้มาก มี 3 ประเภท คือ กษัตริย์ พราหมณ์ และคฤหบดี (เศรษฐี) มีพระบาลีแสดงไว้
ว่า “แม้กษัตริย์มหาศาล... แม้พราหมณ์มหาศาล... แม้คฤหบดีมหาศาล ผู้มั่งคั่ง มีทรัพย์มาก มีโภคะมาก มี
ทองและเงินมากมาย มีทรัพย์เครื่องอุปกรณ์น่าปลื้มใจมากมาย มีทรัพย์คือข้าวเปลือกมากมาย” (ส .ส. 
(ไทย) 15/114/85) 

เป็นเครื่องมือสื่อกลางในการแลกเปลี่ยนซื้อขาย เครื่องอุปโภคบริโภค  การให้ได้วัตถุภายนอก
มาเลี้ยงชีวิตและอ านวยความสะดวกให้แก่ชีวิต ส าหรับกิจกรรมทางเศรษฐกิจในสมัยนั้นมีบันทึกไว้ใน
พระไตรปิฎกแสดงให้เห็นถึงระบบการซื้อขายที่เด่นชัด เพราะในการจัดแบ่งระบบการงานเป็นฝ่ายต่ าและ
ฝ่ายสูงนั้น การค้าขายถือว่าเป็นงานฝ่ายสูงในสังคม เช่นเดียวกับการท านา เลี้ยงโค เพราะเป็นการงานที่



 

 

~ 6 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2561] 

ไม่ถูกเย้ยหยัน เหยียดหยาม ดูหมิ่น(วิ.ม. (ไทย) 2/15/111) ทรัพย์ภายนอกมีความเกี่ยวข้องกับกาม (สิ่งที่
น่าปรารถนา น่าใคร่ น่าพอใจ) ก่อให้เกิดการเสพเสวยทางอินทรีย์ คือ ตา หู จมูก ลิ้น และร่างกาย ซึ่งจะ
ท าให้ใจได้รับอารมณ์ที่พอใจ เป็นความสุขในระดับเบื้องต้นที่อิงอาศัยอยู่กับวัตถุ ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ตรัส
แสดงคุณของสิ่งเหล่านี้แก่พระภิกษุไว้โดยแสดงให้เห็นคุณของกาม 5 ประการ คือ รูปที่รู้แจ้งด้วยจักษุ 
เสียงที่รู้แจ้งด้วยโสต กลิ่นที่รู้แจ้งด้วยฆานะ รสที่รู้แจ้งด้วยชิวหา โผฏฐัพพะที่รู้แจ้งด้วยกาย อันน่า
ปรารถนา น่าใคร่น่าพอใจ น่ารัก ประกอบด้วยกาม เป็นที่ตั้งแห่งความก าหนัด ซึ่งความสุขและความโสม
มนัสได้อาศัยกามคุณ 5 ประการ เหล่านี้เกิดข้ึนมาได้ (ม.มู. (ไทย) 12/114/85) 
 นอกจากนี้ พระพุทธศาสนายังแสดงให้เห็นว่า ทรัพย์ภายนอกนั้นท าให้มนุษย์ได้รับความสุขใน
ระดับหนึ่ง ตามที่พระพุทธเจ้าตรัสแสดงแก่อนาถบิณฑิกเศรษฐีให้เห็นความสุข 4 ประการ ซึ่ งฆราวาส
ผู้บริโภคกามจะได้รับตามกาล คือ 
 1. ความสุขที่เกิดจากการมีทรัพย์ หมายถึง การที่คนเราได้แสวงหาโภคทรัพย์ด้วยความ
ขยันหมั่นเพียร ตามก าลังความสามารถ ด ารงมั่นอยู่ในศีลธรรมอันดีงาม จนกระทั่งได้โภคทรัพย์มาอย่าง
ถูกต้องสุจริต อันเป็นเหตุให้ได้รับความสุข 
 2. ความสุขที่เกิดจากการใช้จ่ายทรัพย์ หมายถึง การที่คนเราใช้สอยโภคทรัพย์เพ่ือความเป็นอยู่
และได้ใช้ทรัพย์นั้นบ าเพ็ญบุญกุศล ซึ่งก็จะท าให้เกิดความสุขได้เช่นเดียวกัน 
 3. ความสุขที่เกิดจากการไม่มีหนี้ หมายถึง การที่คนเราไม่ต้องเป็นหนี้คนอ่ืน อันจะท าให้เกิด
ความสุข โดยไม่ต้องเดือดร้อนเพราะถูกทวงหนี้หรือคอยหลบหนี้เจ้าหนี้ 
 4. ความสุขเกิดแต่การประกอบการงานที่ปราศจากโทษ หมายถึง การที่บุคคลผู้เป็นพระอริย
สาวกเป็นผู้ประกอบด้วยกายกรรม วจีกรรม มโนกรรม อันหาโทษมิได้ อันเป็นเหตุให้ได้รับความสุขเป็น
อย่างมาก (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/62/78-79) 
 ความสุข 3 ประการแรก เกี่ยวข้องกับการที่คนทั่วไปในโลกแสวงหาครอบครองและใช้จ่ายทรัพย์
ภายนอกโดยตรง เป็นที่น่าสังเกตว่า พระพุทธศาสนาสรรเสริญความสุขที่เกิดจากการไม่มีหนี้ และเป็น
ค่านิยมที่มีมาตั้งแต่สมัยโบราณ ต่างจากสังคมปัจจุบันที่สร้างค่านิยมการมีหนี้ ให้เป็นที่ยอมรับกันทั่วไป 
กล่าวคือ มีความเห็นว่า คนที่มีหนี้มาก สามารถกู้ยืมได้มาก เป็นคนที่มีความสามารถมีสถานภาพที่มั่นคง
เป็นที่ยอมรับของสังคม อันเป็นสาเหตุหนึ่งของการที่สังคมยุคปัจจุบันตกเป็นหนี้จนท่วมตัว และก็ต้อง
ประสบกับความทุกข์นานาประการ ซึ่งจะกล่าวถึงในส่วนที่เกี่ยวกับโทษของทรัพย์ภายนอก ส่วนความสุข
ประการที่ 4 นั้น มุ่งถึงอริยสาวกผู้ปฏิบัติมั่นคงในพระธรรมวินัย คือ ไม่ว่าจะประกอบการงาน และกระท า
กรรมใดๆ ล้วนเป็นสิ่งที่ถูกต้อง ไม่มีโทษ ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงสรรเสริญว่า ความสุขประการสุดท้ายดีกว่า
ความสุข 3 ประการแรกหลายเท่าตัว ตามพระบาลีว่า นรชนผู้มีอันจะตายเป็นสภาพ รู้ความไม่เป็นหนี้ว่า
เป็นสุขแล้ว พึงระลึกถึงสุขเกิดแต่ความมีทรัพย์ เมื่อใช้สอยโภคะเป็นสุขอยู่ ย่อมเห็นแจ้งด้วยปัญญา ผู้มี
เมธาดี เมื่อเห็นแจ้ง ย่อมรู้ส่วนทั้งสองว่า สุขแม้ทั้ง 3 อย่างนี้ ไม่ถึงเสี้ยวที่ 16 อันจ าแนกแล้ว 16 ครั้ง ของ
สุขเกิดแต่การประกอบการงานที่ปราศจากโทษ (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/62/79) 

โทษที่เกิดจากโลกิยทรัพย์หรือทรัพย์ภายนอก ทรัพย์ภายนอกถึงแม้จะมีคุณประโยชน์ต่อการ
ด ารงชีพของคฤหัสถ์มากมายก็จริง แต่ก็มีโทษเช่นเดียวกัน ซึ่งในพระไตรปิฎกได้แสดงให้เห็นโทษของ
ทรัพย์ภายนอกไว้ ทั้งแก่พระสงฆ์และผู้ครองเรือน ซึ่งสามารถสรุปหาสาเหตุอันเป็นโทษของทรัพย์ได้ ดังนี้ 
คือ โทษตามกฎธรรมชาติของทรัพย์ แม้ทรัพย์ภายนอกจะมีประโยชน์ต่อชีวิตมากมาย แต่โทษของทรัพย์
ภายนอกนั้น ประการแรกเกิดจากลักษณะที่แท้จริงของสรรพสิ่งที่ต้องตกอยู่ภายใต้กฎไตรลักษณ์ ทรัพย์
ภายนอกนั้นเป็นสิ่งที่ไม่เที่ยง ไม่แน่นอน เปลี่ยนแปลงไป เพราะในฐานะที่เป็นสิ่งที่ถูกสร้างขึ้นมา 



 

 

~ 7 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 1 No. 1 [January-April 2018] 

ประกอบรวมกันจากหลายสิ่งหลายอย่าง หรือ ที่เรียกว่า สังขาร มีลักษณะเกิดขึ้น เสื่อมไป เมื่อด ารงอยู่ก็
เปลี่ยนแปลงไป เพราะว่าสรรพสิ่งล้วนตกอยู่ในกฎธรรมชาติที่แน่นอน กล่าวคือ เป็นสิ่งไม่เที่ยง ไม่คงที่ 
และไม่มีตัวตนที่แท้จริง ดังพุทธพจน์ที่ว่า “สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง สังขารทั้งปวงเป็นทุกข์ ธรรมทั้งปวงเป็น
อนัตตา..” (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2501, น. 8) แม้กระทั่งยุคหนึ่งสมัย
หนึ่ง ทรัพย์ชนิดนี้เป็นสิ่งที่มีคุณค่า แต่ต่อมาเมื่อยุคสมัยเปลี่ยนไปทรัพย์นั้นๆ ก็ไม่อาจน ามาใช้สอยได้ 
เรียกได้ว่า ทรัพย์ภายนอกตกอยู่ภายใต้กฎความเปลี่ยนแปลงไม่คงท่ีและไม่มีตัวตนที่แท้จริงซึ่งจะม่ันคงได้
ตลอดไป 

ซึ่งครั้งหนึ่ง พระพุทธเจ้าได้ทรงสนทนา กับอุบาสกชาวแคว้นสักกะ ในการสนทนานั้นอุบาสก
เหล่านั้นได้ยอมรับว่า บุคคลที่ประกอบการงานอย่างสุจริต ไม่แตะต้องอกุศลกรรมใดๆได้ทรัพย์วันละ 1 
กหาปณะบ้าง 2 กหาปณะบ้าง จนถึง 100 กหาปณะบ้าง เรียกว่า เป็นคนขยันหมั่นเพียรเป็นคนฉลาด แม้
จะเก็บรักษาทรัพย์ที่หามาได้เป็นร้อยปีจนมีทรัพย์สินเงินทองมากมาย เขาก็ไม่อาจมีความสุขอย่างเดียว
ล้วนๆโดยไม่มีทุกข์จากทรัพย์สมบัตินั้น แม้ชั่วเวลาเพียงหนึ่งคืนหนึ่งวัน (องฺ.ทสก. (ไทย)24/46/76-79)  

โทษเกิดจากพฤติกรรมของมนุษย์ ทรัพย์ภายนอกนั้นมีความเกี่ยวข้องกับกามคุณ มนุษย์ใช้สอย
ทรัพย์ภายนอกก็เพ่ือแสวงหารสสัมผัสของกามคุณ และแม้จะมีประโยชน์ต่อชีวิตความเป็นอยู่ แต่ก็มีโทษ
มากมายอันเกิดจากกามคุณ หรืออกุศลกรรมภายในเป็นต้นเหตุเป็นปัจจัย ดังพุทธพจน์ตรัสโทษเกี่ยวกับกาม
คุณในมัชฌิมนิกายว่า “ดูกรภิกษุทั้งหลาย ก็อะไรเล่าเป็นโทษของกามทั้งหลาย? ดูกรภิกษุทั้งหลายกุลบุตร
ในโลกนี้ เลี้ยงชีวิตด้วยความขยันประกอบด้วยศิลปะใด คือ การประกอบอาชีพต่างๆ มาจากกามเป็นตัว
บังคับ ดูกรภิกษุทั้งหลาย แม้นี้ก็เป็นโทษของกามทั้งหลาย เป็นกองทุกข์ ที่เห็นๆกันอยู่ มีกามเป็นเหตุ มี
กามเป็นต้นเค้า มีกามเป็นตัวบังคับ เกิดเพราะเหตุแห่งกามทั้งหลายทั้งนั้น อีกประการหนึ่ง มีกามเป็นเหตุ 
มีกามเป็นต้นเค้า มีกามเป็นตัวบังคับเพราะเหตุแห่งกามทั้งหลายนั้น ฝูงชนต่างประพฤติกายทุจริต วจี
ทุจริต มโนทุจริต ชนเหล่านั้นครั้นประพฤติกายทุจริต วจีทุจริต มโนทุจริตแล้ว เบื้องหน้าแต่ตายเพราะ
กายแตก ย่อมเข้าถึง อบาย ทุคติ วินิบาตนรก ดูกรภิกษุทั้งหลาย แม้นี้ ก็เป็นโทษของกามทั้งหลาย เป็น
กองทุกข์ ในสัมปรายภพ มีกามเป็นเหตุ มีกามเป็นต้นเค้า มีกามเป็นตัวบังคับ เกิดเพราะเหตุแห่งกาม
ทั้งหลายทั้งนั้น (ม.มู. (ไทย) 12/198/116-118)  

การแสวงหาทรัพย์โดยไม่ชอบธรรม การแสวงหาทรัพย ์โดยไม่ชอบธรรมพุทธปรัชญาเรียกว่า 
“อนริยปริเยสนา” คือ การแสวงหาอย่างไม่ประเสริฐ หมายถึง ผู้ที่ประกอบหน้าที่การงานที่ผิดศีลธรรม 
โดยบางคนแสวงหาทรัพย์มาด้วยการล่วงละเมิดศีลข้ออทินนาทาน เช่น การเบียดเบียน การลัก การปล้น 
การหลอกลวง การฉกชิงวิ่งราว การฉ้อโกงประจบสอพลอ บีบบังคับขู่เข็ญ ค้าคน (ค้าโสเภณี) ค้ายาเสพ
ติด ค้ายาพิษ หรือแม้แต่การคอรัปชั่น ซึ่งวิธีการเหล่านี้เป็นการแสวงหาที่ไม่ชอบธรรมเหล่านี้ เมื่อถูกเขา
จับได้ย่อมได้รับโทษทั้งในปัจจุบันและในอนาคต กล่าวคือ ถูกลงโทษตามกฎหมายบ้านเมือง และได้รับผล
กรรมอันไม่ดีในอนาคต เช่นเรื่องที่ปรากฎในคัมภีร์มหาวิภังค์ สมัยพุทธกาลนั้นพระพุทธเจ้าตรัสถามเรื่อง
โทษของการลักทรัพย์กับพระภิกษุรูปหนึ่ง ซึ่งเคยท าหน้าที่เป็นอ ามาตย์ผู้พิพากษา จะเห็นได้ว่าในรัชสมัย
ของพระเจ้าพิมพิสาร ได้ความว่า พระราชาผู้ครองนครจับโจรที่ลักขโมยทรัพย์ของผู้อื่นมีค่าเท่ากับ 1 บาท 
อันเป็นมาตราเงินในสมัยนั้นซึ่งมีค่าเท่ากับ 5 มาสก หรืออาจเกินกว่านั้น แล้วลงโทษโดยวิธีการประหาร
ชีวิตบ้าง จองจ าบ้าง เนรเทศบ้าง (วิ.ม. (ไทย) 1/83/241) การแสวงหาทรัพย์โดยวิธีการที่ไม่เหมาะสม
ส าหรับพระสงฆ์ พระพุทธองค์ทรงเรียกว่า พวกอลัชชี คือ ไม่มียางอาย ตัวอย่างเช่น พระจูฬสารี ผู้เป็น
สัทธิวิหาริกของพระสารีบุตรเถระ ได้ประกอบเวชกรรมให้แก่คนทั่วไปซึ่งเป็นการท าผิดวินัย แต่ก็มีคน
จ านวนมากได้ถวายอาหารอันประณีตแก่ท่าน และท่านยังได้ชักชวนพระสารีบุตรเถระให้ท าเช่นนั้นแต่ไม่



 

 

~ 8 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2561] 

ส าเร็จ จนเรื่องราวได้ทราบถึงพระพุทธเจ้า พระพุทธองค์ทรงทราบเรื่องแล้วจึงตรัสสอนว่า บุคคลผู้ที่ไม่มี
หิริ คะนอง กล้าเหมือนกา เลี้ยงชีวิตด้วยการแสวงหาที่ไม่สมควร 21 อย่าง (อาทิ การเป็นหมอรักษาไข้ 
การเป็นทูต การส่งข่าว การรับใช้ การให้ไม้สีฟัน ฯลฯ)ย่อมเป็นผู้อยู่ได้อย่างสบาย ส่วนผู้ถึงพร้อมด้วยหิริ
ย่อมเป็นอยู่ได้ยาก แล้วจึงตรัสสรุปว่า “ผู้ไม่มีความละอาย กล้าดุจกา มักก าจัดคุณความดี เป็นผู้แล่นไป 
คะนอง เศร้าหมอง เลี้ยงชีวิตได้ง่าย ส่วนผู้ที่มีความละอาย แสวงหากรรมอันสะอาดเป็นนิจ ไม่หดหู่ ไม่
คะนอง มีอาชีวะหมดจด เห็นแจ้งอยู่ เลี้ยงชีวิตได้ยาก”(พระพุทธโฆษาจารย์, ธมฺมปทฏฺฐกถา สตฺตโม ภา
โค, 2535, น.17.) แม้ผู้ไม่มีความละอายจะเลี้ยงชีวิตได้อย่างสบาย แต่ผลที่ได้รับกลับเป็นผลเสีย เพราะผู้
ไม่ละอายล่วงละเมิดสิกขาบท ได้ชื่อว่าเป็นผู้ทุศีล พระพุทธเจ้าจึงตรัสสอนไว้ว่า “ภิกษุผู้ทุศีลไม่ส ารวม
กลืนก้อนเหล็กร้อนแดงที่ลุกเป็นไฟเสียยังดีกว่าบริโภคบิณฑบาตของชาวบ้าน” เพราะว่าเมื่อไม่ส ารวม
ขาดหิริ ละเมิดสิกขาบท การกลืนกินก้อนเหล็กที่ร้อนแดงนั้นจะเจ็บปวดทรมานเพียงแค่ในชีวิตปัจจุบัน 
แต่ถ้าบริโภคบิณฑบาตของชาวบ้านผู้ถวายด้วยศรัทธา จะได้รับความเดือดร้อนไปตลอดกาลนานในภาย
ภาคหน้าด้วย (พระพุทธโฆษาจารย์, ธมฺมปทฏฺฐกถา สตฺตโม ภาโค, 2535, น. 124-125) 

ในทางพุทธปรัชญาพระพุทธองค์ยังทรงห้ามพุทธสาวกไม่ให้ประกอบอาชีพที่เป็นการเบียดเบียน
กันและไม่ชอบธรรม ที่เรียกว่า มิจฉาวณิชชา คือ การค้าขาย 5 ประการ ได้แก่ 1) การค้าขายศาสตราวุธ
2) การค้าขายสัตว์ 3) การค้าขายเนื้อ 4) การค้าขายของมึนเมา 5) การค้าขายยาพิษ จะเห็นได้ว่าโทษของ
การแสวงหาที่ไม่ชอบธรรมนี้ น าผู้ประพฤติน าไปสู่ความเดือดร้อน (องฺ. สตฺตก. (ไทย) 23/130/193) 
ดังนั้นผลของการล่วงละเมิดอทินนาทานจึงเป็นความชั่วช้าทั้งในปัจจุบัน และสัมปรายภพภายหน้า  (องฺ. 
ทสก. (ไทย) 24/193/264) 

การไม่ใช้ทรัพย์ให้เกิดประโยชน์ การสั่งสมครอบครองทรัพย์สมบัติไว้โดยไม่ใช้ให้เกิดประโยชน์ 
ตามทัศนะพุทธปรัชญา ถือว่าเป็นโทษอย่างยิ่ง ดังได้มีพุทธพจน์ตรัสติเตียน ที่ปรากฏในสังยุตตนิกาย 
สคาถวรรคว่า สรุปว่า เศรษฐีมีเงินมาก ไม่มีลูก มีเมีย ตายไปทิ้งสมบัติไว้มากมาย ตอนมีชีวิตอยู่ก็ไม่ได้ใช้
จ่ายทรัพย์นั้นเพ่ือการให้ทาน หรือเพ่ือใช้บ ารุงญาติพ่ีน้องบริวาร พระพุทธเจ้าเปรียบคนมีทรัพย์ไม่รู้จักใช้
จ่ายให้เกิดประโยชน์ ก็เหมือนบ่อน้ าทิพย์ที่คนไม่ได้ใช้ประโยชน์บ่อน้ าก็เหือดแห้งไปไร้ประโยชน์ เปรียบ
เหมือนที่อยู่อมนุษย์ มีสระโบกขรณีซึ่งมีน้ าใส มีน้ าเย็น มีน้ าจืดสนิทใสตลอด มีท่าดี น่ารื่นรมย์ น้ านั้นคน
ไม่พึงตักเอาไปเลย ไม่พึงดื่ม ไม่พึงอาบ หรือไม่พึงกระท าตามความต้องการได้ ดูกรมหาบพิตร ก็เมื่อเป็น
เช่นนี้ น้ าที่มิได้บริโภคโดยชอบนั้น พึงถึงความหมดสิ้นไปเปล่า โดยไม่ถึงการบริโภค แม้ฉันใด  

ดูกรมหาบพิตร อสัตบุรุษได้โภคะอันโอฬารแล้ว ไม่ยังตนให้ได้รับความสุข ให้ได้รับความอ่ิมสิ้น
ไปเสียเปล่าโดยไม่ถึงการบริโภค ฉันนั้นเหมือนกันฯ ดูกรมหาบพิตร ส่วนสัตบุรุษได้โภคะอันโอฬารแล้ว
ย่อมเลี้ยงตนให้ได้รับความสุข ให้ได้รับความอ่ิมหน า ย่อมเลี้ยงมารดาและบิดาให้ได้รับความสุข ให้ได้รับ
ความอ่ิมหน า ย่อมเลี้ยงทาสกรรมกรให้ได้รับความสุข ให้ได้รับความอ่ิมหน า ย่อมเลี้ยงมิตรและอ ามาตย์
ให้ได้รับความสุขความอ่ิมหน าย่อมประดิษฐานไว้ซึ่งทักษิณาอันมีผลในเบื้องบน มีอารมณ์ดี มีวิบากเป็นสุข 
เป็นไปเพ่ือสวรรค์ ในสมณะพราหมณ์ทั้งหลายโภคะเหล่านั้นของเขาที่บริโภคโดยชอบอยู่อย่างนี้ 
พระราชาทั้งหลายย่อมน าไปไม่ได้ โจรทั้งหลายย่อมน าไปไม่ได้ ไฟย่อมไม่ไหม้ น้ าย่อมไม่พัดไป ทายาท
ทัง้หลายผู้ไม่เป็นที่รักย่อมน าไปไม่ได้ เมื่อเป็นเช่นนี้ โภคะที่บริโภคอยู่โดยชอบของเขาเหล่านั้นย่อมถึงการ
บริโภค ไม่ถึงความหมดสิ้นไปเปล่าฯ เปรียบเหมือนหมู่บ้านหรือนิคม มีสระโบกขรณี ซึ่งมีน้ าใส มีน้ าเย็น 
มีน้ าจืดสนิท ใสตลอด มีท่าดี น่ารื่นรมย์ น้ านั้นคนพึงตักไปบ้างพึงดื่มบ้าง พึงอาบบ้าง พึงกระท าตามความ
ต้องการบ้าง ดูกรมหาบพิตร ก็เม่ือเป็นเช่นนี้ น้ าที่บริโภคอยู่โดยชอบนั้น พึงถึงการบริโภค ไม่ถึงความหมด



 

 

~ 9 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 1 No. 1 [January-April 2018] 

สิ้นไปเปล่า แม้ฉันใด สัตบุรุษได้โภคะอันโอฬารแล้ว ย่อมเลี้ยงตนให้ ได้รับความสุข ให้ได้รับความอ่ิมหน า 
ฯลฯ โภคะของเขาเหล่าไม่สูญเปล่า (ส .ส. (ไทย) 15/386-387/130-132) 

จากพุทธพจน์นี้ชี้ให้เห็นว่า บุคคลมีทรัพย์ แต่ไม่รู้จักใช้ก็ไม่เกิดประโยชน์อะไร สุดท้ายทรัพย์ก็สูญ
สิ้นไป เพราะถูกทางราชการยึดเข้าคลังหลวง โจรขโมยไปบ้าง ไฟไหม้เสียหายบ้าง น้ าพัดไปบ้าง ทายาทที่
ไม่พึงประสงค์น าไปบ้าง ซึ่งบุคคลประเภทนี้เรียกว่า คนโกงตัวเอง ใช้ตัวของตัวเสาะแสวงหา และสะสมไว้ 
แล้วก็ปล่อยให้ตัวเองอยู่อย่างอดๆอยากๆแร้นแค้น กลัวจะหมดเปลือง คนจ าพวกนี้ถือว่าเป็นคนน่า
สมเพชที่สุด หรือถ้ามองอีกมุมหนึ่งอาจจะเกิดจากอกุศลภายใน คือ ความตระหนี่  ในขุททกนิกายชาดก
ท่านจึงเปรียบบุคคลที่มีทรัพย์สมบัติแต่ไม่ใช้ให้เกิดประโยชน์ว่า เหมือนนกชนิดหนึ่ง เรียกว่า “มัยหก” (ขุ.
ชา. (ไทย) 27/932/196) ซึ่งคอยเฝ้าต้นเลียบที่มีผลสุกแล้วก็ร้องว่า “มัยหัง มัยหัง”(แปลว่า ของข้า ของ
ข้า) เมื่อหมู่นกอ่ืนๆพากันบินมาจิกกินผลเลียบแล้วบินไป นกมัยหกก็ได้แต่ร้องเพ้ออยู่นั่นเอง ซึ่งตรงกับค า
พังเพยของไทยที่ว่า “มดแดงแฝงพวงมะม่วง” ที่มีความหมายหวงคนอ่ืนทั้งๆตนเองไม่ได้ชิมรส 

การใช้จ่ายทรัพย์ในทางที่เป็นโทษ บุคคลที่แสวงหาทรัพย์ได้แล้ว และแสวงหามาได้อย่างชอบ
ธรรม แต่เมื่อใช้จ่ายไปในทางที่ไม่เกิดประโยชน์ทั้งแก่ตนเองและบุคคลอ่ืน โดยใช้ไปในทางที่เสื่อมเสีย ซึ่ง
เรียกว่า “อบายมุข” หมายถึง ช่องทางเสื่อม หรือทางที่จะน าไปสู่ความพินาศสาเหตุย่อยยับแห่งโภค
ทรัพย์ สิ่งเหล่านี้ถือว่าเป็น “ความผิด” เพราะการกระท าดังกล่าวเป็นสาเหตุส าคัญที่ท าให้ทรัพย์สินเงิน
ทองหมดไป โดยไม่เกิดประโยชน์ หรือมีประโยชน์น้อยกว่าโทษ ดังพุทธพจน์ที่ปรากฏในคัมภีร์อังคุตตร
นิกาย อัฎฐกนิบาต ได้กล่าวว่า ดูกรพยัคฆปัชชะ โภคทรัพย์ที่เกิดโดยชอบอย่างนี้แล้ว ย่อมมีทางเสื่อม 4 
ประการ คือ 1. เป็นนักเลงหญิง 2. เป็นนักเลงสุรา 3. เป็นนักเลงการพนัน 4. มีมิตรชั่ว  ดูกรพยัคฆปัชชะ 
เปรียบเสมือนสระน้ าใหญ่มีทางไหลเข้า 4 ทาง ทางไหลออก 4 ทาง บุรุษพึง ปิดทางไหลเข้า เปิดทางไหล
ออกของสระนั้น ฝนก็มิตกต้องตามฤดูกาล ด้วยประการฉะนี้ สระน้ าใหญ่นั้นพึงหวังความเสื่อมอย่างเดียว 
ไม่มีความเจริญเลย ฉันใด โภคทรัพย์ที่เกิดโดยชอบ อย่างนี้ ก็ฉันนั้นเหมือนกัน ย่อมมีทางเสื่อม 4 ประการ 
คือ 1.เป็นนักเลงหญิง 2.เป็นนักเลงสุรา 3. เป็นนักเลงการพนัน 4. มีมิตรชั่ว ฯ  (องฺ. อฏฺฐก. (ไทย) 
23/144/224) 

จากพุทธพจน์บทนี้แสดงให้เห็นว่า อบายมุขนั้น เป็นหนทางแห่งความหายนะของทรัพย์สมบัติ
โดยเปล่าประโยชน์ และท าให้เกิดความเดือดร้อนทั้งแก่ตนเองและคนรอบข้าง ซึ่งพอจะสรุปการใช้ทรัพย์
ในทางท่ีเป็นโทษได้ดังนี้คือ 

การใช้จ่ายทรัพย์เพื่อการพนัน ได้ชื่อว่าเป็นผู้ไม่รักษาทรัพย์สมบัติ การเล่นพนันท าให้คนจนลง
กว่าเดิม ถึงกับมีค าพูดที่ว่า “โจรปล้นบ้าน 10 ครั้ง ยังไม่เท่าไฟไหม้ 1 ครั้ง, ไฟไหม้ 10 ครั้ง ยังไม่เท่ากับ
คนติดหนี้การพนัน” การพนันนอกจากท าให้ทรัพย์หมดไปแล้ว ยังมีโทษเกี่ยวเนื่องอีก เช่น 1) เมื่อแพ้ก็
เสียดายทรัพย์ที่เสียไป 2) เมื่อชนะย่อมก่อเวร 3) เป็นที่หมิ่นประมาทของเพ่ือนฝูง 4) เข้าที่ประชุม เขาไม่
เชื่อถือถ้อยค า 5) ไม่เป็นที่พึงประสงค์ของผู้ที่จะหาคู่ครองให้ลูกเรา เพราะเห็นว่า การเลี้ยงลูกเมียไม่ไหว 
ท าให้ลูกเมียต้องล าบาก สาเหตุที่ท าให้คนติดการพนันก็เนื่องจากเกิดความโลภอยากได้มาก โดยที่ไม่
จ าเป็นต้องท างาน หรือลงทุนแรงมาก ก็ใช้การพนันเป็นเครื่องสนองความต้องการนั้น การใช้ทรัพย์เพื่อ
เที่ยวผู้หญิง ได้ชื่อว่า เป็นผู้ไม่รักษาทรัพย์สมบัติแล้ว นอกจากนี้ยังมีโทษตามมาอีก คือ 1) ชื่อว่าไม่รักษา
ตัว 2) ชื่อว่าไม่รักษาลูกเมีย 3) เป็นที่ระแวงสงสัย 4) เป็นเป้าให้ใส่ความ หรือข่าวลือ 5) เป็นที่มาของ
ความเดือดร้อนเป็นอันมาก การใช้ทรัพย์เพื่อเที่ยวกลางคืน นอกจากได้ชื่อว่าไม่รักษาทรัพย์สมบัติ ยังได้
ชื่อว่า เป็นผู้มีความประมาทในชีวิต ซึ่งมีโทษที่เกี่ยวเนื่อง คือ 1) ชื่อว่าไม่รักษาตัว 2) ชื่อว่าไม่รักษาบุตร 



 

 

~ 10 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2561] 

ภรรยา สามี ครอบครัว 3) เป็นที่ระแวงสงสัย 4) เป็นจุดให้เขาใส่ความหรือข่าวลือ 5) เป็นเหตุมาของเรื่อง
เดือดร้อนต่างๆ 

การใช้จ่ายทรัพย์เพื่อการเสพสุรา ยาเสพติดทุกชนิด เป็นสาเหตุท าให้สิ้นเปลืองทรัพย์โดยเปล่า
ประโยชน์ แต่ในปัจจุบันสุรามีบทบาทต่อสัมพันธ์ไมตรีระหว่างบุคคลอยู่ไม่น้อยกลายเป็นค่านิยมใหม่
ขึ้นมาในปัจจุบัน จนมีค าพูดที่ว่างานไหนไม่มีสุรางานนั้นรู้สึกกร่อย แต่อย่างไรก็ตามสุรานั้นมีข้อเสีย
มากกว่าข้อดี คือ 1) ก่อการทะเลาะวิวาท ผู้ดื่มเหล้าจนถึงขั้นมึนเมาเป็นสาเหตุประการหนึ่งของการ
ทะเลาะวิวาท จนถึงบันดาลโทสะฆ่าผู้ อ่ืนตาย มีให้พบเห็นอยู่บ่อยๆเพราะผู้ดื่มจนมึนเมาไม่สามารถ
ประคองสติไว้ได้ 2) เป็นบ่อเกิดแห่งโรคร้าย โทษที่เกิดจากการดื่มสุรา คือ โรคสมองฝ่อ โรคหัวใจวาย 
เป็นโรคปอดอักเสบง่าย ตับแข็ง เม็ดเลือดทั้งสามชนิดเสื่อม คือเม็ดเลือดแดง เม็ดเลือดขาว และอีก
สารพัดโรค 3) เสียเกียรติ เสียชื่อเสียง โทษของการดื่มสุราในข้อนี้ การดื่มสุรานั้นเป็นสาเหตุให้ประพฤติ
ทุจริตต่างๆไม่เป็นที่สรรเสริญ ของนักปราชญ์เป็นที่นินทาติเตียนอย่างเดียว จึงเป็นเหตุให้เสื่อมเสีย
เกียรติยศและชื่อเสียง ในสมัยของรัชกาลที่ 1 จะเห็นได้ชัดว่า ถ้าหากเจ้าขุนมูลนายดื่มสุรา เล่นเบี้ยพนัน
จะถูกถอด ให้เป็นไพร่ เฆี่ยน 3 ยก และมีการสักหน้าผาก (พระไพศาล วิสาโล, 2506, น.199) 4) ท าให้
เป็นผู้ไม่รู้จักอาย คือดื่มสุราจนมึนเมา แล้วสามารถแสดงพฤติกรรมที่ไร้ยางอายต่างๆออกมาโดยไม่ติดขัด
ตะขวงใจ (พระมหาจรรยา สุทฺธิญาโณ, 2537, น.21) บางคนที่เคยแต่งกายสุภาพ แต่ครั้นเมาสุราแล้ว
ความสุภาพต่างๆก็หายไปกลับแสดงพฤติกรรมต่างๆที่คนทั่วไปไม่กระท ากันในที่สาธารณชน โดย
ปราศจากความละอาย 5) บั่นทอนก าลังสติปัญญา สติปัญญาถือว่า เป็นศักยภาพของความเป็นมนุษย์ให้มี
ความสมบูรณ์ เป็นธรรมข้อหนึ่งในเบญจธรรม 5 ประการ คือเมื่อล่วงละเมิดศีลข้อที่5 จนถึงขนาดมึนเมา
แล้ว ก็เท่ากับว่าได้ท าลาย สติสัมปชัญญะลงไปในขณะนั้นด้วย ท าให้วิถีการด าเนินชีวิตตามแบบจริยธรรม
บกพร่อง อาจถึงขั้นที่ว่าแม้ความเป็นมนุษย์ของผู้ดื่มสุราก็บกพร่องด้วย (พระมหาไพฑูรย์ แก้วเขียว, 
2541, น.123-124) 

การคบคนชั่วเป็นมิตร นอกจากจะท าให้เสียทรัพย์สมบัติแล้ว ยังน าความเดือดร้อนมาสู่ตนด้วย 
เช่น 1) ถูกชักน าไปในทางที่ผิด ท าให้หน้าที่การงานล้มเหลวย่อมเกิดความหายนะ 2) ถูกมองในแง่ร้าย 
ไม่ได้รับความไว้วางใจจากบุคคลทั่วไป 3) ท าให้หมู่คณะแตกความสามัคคี 4) น าความเสื่อมเสียมาให้ 5) 
เมื่อละโลกแล้วย่อมมีอบายภูมิเป็นที่ไป การใช้จ่ายทรัพย์สมบัติเพ่ือการคบมิตรชั่วนี้ถือว่า เป็นโทษมาก
ที่สุด เพราะว่า การมีเพ่ือนชั่วสามารถน าพาเราสามารถพาไปสู่อบายมุขข้ออ่ืนๆ ที่เป็นทางแห่งความ
หายนะของทรัพย์ ดังนั้นในการคบมิตรจึงต้องพิจารณาให้ดีถี่ถ้วน 

จากการศึกษาสรุปได้ว่า โทษที่เกิดจากทรัพย์ภายนอกนั้น ส่วนมากเกิดจากพฤติกรรมของมนุษย์
เอง ซึ่งมีอกุศลกรรมเป็นตัวผลักดัน ยิ่งมนุษย์ให้ความส าคัญหรือคุณค่าของทรัพย์มากขึ้นเท่าใดก็จะท าให้
เกิดโทษมากข้ึนเป็นเงาตามตัว เกิดกิเลสตัณหาครอบง า ท าให้มีความอยากได้จนเกินความจ าเป็น มีความ
ลุ่มหลงในทรัพย์จนน าไปสู่การแสวงหาที่ไม่ชอบธรรม ถึงกับท าผิดกฎหมายบ้านเมือง เพ่ือต้องการทรัพย์ 
หรือการปฏิบัติต่อทรัพย์ อย่างผิดวิธี ซึ่งท าให้เกิดโทษขึ้นได้ ส่วนโทษที่เกิดจากกฎธรรมชาตินั้น มี
ผลกระทบต่อมนุษย์เหมือนกัน แต่กระทบน้อยกว่าโทษที่เกิดจากพฤติกรรมของมนุษย์ 
 
4) สรุป (Conclusion) 

ดังนั้นสรุปได้ว่า หลักปฏิบัติเกี่ยวกับทรัพย์ ตามหลักพระพุทธศาสนามีจุดมุ่งหมาย 3 ประการ 
1. จุดมุ่งหมายในปัจจุบัน (ทิฏฐธัมมิกกัตถะ) ก็คือทรัพย์ภายนอกเป็นทรัพย์จ าเป็นต่อการด ารง

ชีพของฆราวาสผู้ครองเรือน เป็นจุดมุ่งหมายที่ต้องการกันในโลกนี้ซึ่งจะเกิดมีได้ด้วยก าลังความ



 

 

~ 11 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 1 No. 1 [January-April 2018] 

ขยันหมั่นเพียร สติปัญญาโดยทางชอบธรรม หลักทิฏฐธัมมิกัตถะดังกล่าวจึงได้แสดงถึงแนวทางปฏิบัติเพื่อ
แสวงหา รักษาครอบครอง และใช้จ่ายอย่างเหมาะสม 

2. จุดมุ่งหมายในเบื้องหน้า (สัมปรายิกัตถะ) ก็คือประโยชน์ด้านคุณค่าของชีวิต เป็นขั้นลึก
ส าหรับชีวิตด้านใน สามารถเป็นหลักประกันชีวิตในอนาคตและภพหน้าคือความเจริญงอกงามในชีวิตและ
จิตใจด้วยคุณธรรมต่างๆ 

3. จุดมุ่งหมายสูงสุด (ปรมัตถะ) ก็คือนิพพาน ที่นับเป็นประโยชน์ที่แท้จริงของชีวิตเป็น
จุดมุ่งหมายสูงสุดที่ควรเข้าถึง คือ การรู้แจ้งสภาวะของสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริงรู้เท่าทันคติธรรมดา
ของสิ่งที่ถูกปรุงแต่งขึ้นมาไม่ท าให้ตกเป็นทาสของโลกและชีวิต 

 
บรรณานุกรม 
เปลื้อง ณ นคร. (2544). พจนะภาษา. กรุงเทพมหานคร : ไทยวัฒนาพานิช. 
พระอุดรคณาธิการและรศ.ดร. จ าลอง สารพัดนึก . (2530). พจนานุกรมบาลี-ไทย. พิมพ์ครั้งที่ 2, 

กรุงเทพมหานคร:จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหลวงชินวรสิริวัฒน์ สมเด็จพระสังฆราชเจ้า. (2536). พระคัมภีร์อภิธานัปปทีติกา. 

พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2538). พุทธศาสนสุภาษิต เล่ม 1. พิมพ์ครั้งที่ 32. 

กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต),. (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 11. 

กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส . (2537). วินัยมุข เล่ม 1 . พิมพ์ครั้งที่ 38. 

กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2542 . กรุงเทพมหานคร : นาน

มีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์,. 
สุวรรณา สถาอานันท์. (2541). เงินกับศาสนา เทพยุทธแห่งยุคสมัย. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโกมลคีม

ทอง. 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส . (2501). ธรรมวิจารณ์ . พิมพ์ครั้งที่  20. 

กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระพุทธโฆษาจารย์. (2535). ธมฺมปทฏฺฐกถา สตฺตโม ภาโค. พิมพ์ครั้งที่ 21. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏ

ราชวิทยาลัย. 
พระไพศาล วิสาโล. (2506). ประวัติศาสตร์การบริโภคสุราในประเทศไทย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์คุรุ

สภา. 
 พระมหาจรรยา สุทฺธิญาโณ. (2537). สุราปริทัศน์ : วิธีและขั้นตอนของการเลิกสุรา . กรุงเทพมหานคร: 

ธรรมสภา). 
 พระมหาไพฑูรย์ แก้วเขียว. (2541). พุทธจริยธรรมกับการดื่มสุราของชาวไทยพุทธ : ศึกษาเฉพาะกรณี

ชาวไทยพุทธ ในกรุงเทพมหานคร . วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยมหิดล. 

 
 


