
 

~ 1 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 3 No. 1 [January – April 2020] 

 
บทวิจารณ์หนังสือเร่ือง “พุทธจริยศาสตร์” 

เขียนโดยวศิน อินทสระ 
 

พระจาตุรงค์ ชูศรี 
 PhraJaturong Choosri 

วัดวิเศษการ แขวงศิริราช เขตบางกอกน้อย กรุงเทพมหานคร 
Visejkarn Temple, Siriraj Subdistrict  

Bangkok-Noi District, Bangkok 
E-mail : rong2553@yahoo.com 

วันที่รับบทความ (Received) : 6 มกราคม 2563 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 26 มกราคม 2563 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 28 มกราคม 2563 
 
บทน า 

หนังสือเรื่อง “พุทธจริยศาสตร์” เขียนโดย วศิน อินทสระ มีบทน า และ 8 บท ซึ่งผู้เขียนได้มี
การค้นคว้าจากข้อมูลปฐมภูมิ ทุติยภูมิจากเอกสาร ต าราวิชาการทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษ พิมพ์
ที่ ส านักพิมพ์ธรรมดา พิมพ์ครั้งที่ 2 พ.ศ. 2549 มีจ านวน 222 หน้า 

 
สรุปสาระส าคัญ 

เนื้อหาในหนังสือ “พุทธจริยศาสตร์” เขียนโดย วศิน อินทสระ มีบทน า และ 8 บท คือ     
บทน าจริยศาสตร์จริยธรรมและพุทธจริยศาสตร์ บทที่  1 พุทธจริยศาสตร์ระดับต้น บทที่ 2 พุทธจริย
ศาสตร์ระดับกลาง บทที่ 3 พุทธจริยศาสตร์ระดับสูงบทที่ 4 หัวใจส าคัญของพุทธจริยศาสตร์ บทที่ 5 
ธรรมชาติของมนุษย์ บทที่ 6  พันธกรณีทางศีลธรรม บทที่ 7 ความสัมพันธ์ตามหน้าที่ของมนุษย์ใน
สังคม และบทที่ 8 คุณธรรมโดย มีรายละเอียดโดยสังเขปดังนี้ 

บทน าจริยศาสตร์จริยธรรมและพุทธจริยศาสตร์  
จริยศาสตร์นั้นเป็นวิชาที่ท าให้คนหัวใจสูง มีจิตใจเอ้ืออาทรต่อผู้อ่ืนมีความประพฤติดีเว้นสิ่งที่

ควรเว้นท าสิ่งที่ควรท าแสวงหาค าตอบว่าอะไรดีอะไรชั่ววิเคราะห์เบื้องหลังแห่งพฤติกรรมของมนุษย์ว่า
เขาประพฤติเช่นนั้น ๆ เพราะอะไร มีอะไรอยู่เบื้องหลังแห่งการกระท าของเขาคล้ายจิตวิทยา จริย
ศาสตร์ ตรงกับค าว่า ethics หมายถึง ศาสตร์ที่ว่าด้วยศีลธรรมหลักศีลธรรมกฎที่ว่าด้วยความ
ประพฤติและพฤติกรรม จริยศาสตร์ว่าด้วย นิสัยอุปนิสัยและอัธยาศัยของมนุษย์อีกด้วย จริยศาสตร์
เป็นสาขาหนึ่งของปรัชญา  

ประโยชน์ของจริยศาสตร์ 1. ถ้าเราพิจารณาด้วยดีจะเห็นว่าในสังคมมนุษย์นั้นมีทั้งการกระท า
ที่ถูก และการกระท าที่ผิดมีทั้งผู้ท าถูกและท าผิดผู้ใดท าสิ่งที่ถูกเราเรียกว่าเขาเป็นผู้ถูก ผู้ใดท าสิ่งที่ผิด
เราเรียกเขาว่าเป็นผู้ผิด จริยศาสตร์จะช่วยแก้ข้อข้องใจในเรื่องนี้ให้เราได้เพราะจริยศาสตร์ศึกษา
เกี่ยวกับพฤติกรรมของมนุษย์และเบื้องหลังแห่งพฤติกรรมนั้น 2. ชีวิตในสังคมมนุษย์ควรจะมีระเบียบ
ตามสมควรเพ่ือให้ชีวิตของเรามีระเบียบ เราควรจะยอมรับระเบียบกฎเกณฑ์บางอย่างของสังคม เห็น
ด้วยปัญญาแล้วว่ามีประโยชน์เป็นไปเพ่ือความดีความสุขและยอมรับความจริงบางอย่างในสังคม    



 

 

~ 2 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2563] 

จริยศาสตร์จะช่วยเราได้มากในเรื่องนี้เพราะจริยศาสตร์จะคิดทางอุดมคติให้สมกับค า ethics ซึ่งเป็น
วิถีชีวิต the way of Life 3. ความประพฤติทางศีลธรรมและหลักจริยศาสตร์นั้นทั้งในอดีตและ
ปัจจุบันเป็นหลักเพ่ือเพ่ิมพูนสติปัญญาเพ่ือพัฒนาเชื้อชาติเพ่ือความประพฤติที่ดีงามท าให้คนได้ท า
หน้าที่อันถูกต้องเหมาะสมในฐานะนั้นๆให้มีมโนธรรม 4. จริยศาสตร์บอกให้เรารู้คุณค่าอันแท้จริงของ
ชีวิต พยายามตอบค าถามที่ว่าอะไรคือคุณค่าที่เราควรแสวงหาโดยไม่เสียเวลาเปล่าคือคุ้มเหนื่อย      
มีคุณค่าควรแก่การลงทุนลงแรง 

บทที่ 1 พุทธจริยศาสตร์ระดับต้น  
สาระส าคัญของศีล ศีลคือเจตนางดเว้นความชั่วทางกายวาจาและทางใจด้วย วิรัตคือเจตนา

งดเว้นนั้นมี 3 อย่างคือ 1. สมาทานวิรัติ งดเว้นด้วยการสมาทานคือตั้งใจไว้ 2. สัมปัตตวิรัติ งดเว้นไว้
ได้เมื่อประจวบกับเหตุการณ์อันเป็นเหตุให้ล่วงละเมิดศีลไม่ได้ตั้งใจไว้ก่อน 3. สมุจเฉทวิรัติ การงดเว้น
โดยได้อย่างเด็ดขาดถอนรากถอนโคน  

ประเภทของศีล ศีลมีหลายประเภท แต่เลือกกล่าวในที่นี้แค่เพียง 5. ประเภทคือ 1. วารีตศีล 
หมายถึงข้อห้าม คือพระพุทธเจ้าทรงห้ามไว้ว่าอย่าท าใครท าเข้าเป็นผิดศีล 2.  จารีตศีล หมายถึงศีลที่
พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตเป็นพุทธบัญญัติว่าต้องท าถ้าไม่ท าถือว่าผิดศีล 3.  อาทิพรหมจริยาศีล ศีลที่
เป็นข้อปฏิบัติเบื้องต้นของพรหมจรรย์คือ ศีลอันเป็นส่วนแห่งบทบัญญัติส าหรับป้องกันความเสียหาย 
4. อภิสมาจาริกศีล คือศีลที่เกี่ยวกับความประพฤติมารยาทอันละเมียดละไมสมบัติผู้ดี 5. อาชีวปาริ
สุทธิศีล ศีลที่เกี่ยวข้องกับความบริสุทธิ์หมดจดแห่งอาชีวะไม่คดโกงหลอกลวงเขาเลี้ยงชีพ 

ความเศร้าหมองและความผ่องแผ้วของศีล ศีลขาดคือล่วงพร้อมด้วยองค์ เช่นปาณาติบาตมี
องค์ 5 อย่าง เป็นต้น 

โทษของความเป็นผู้ทุศีล ผู้ทุศีลหมายถึงผู้ที่ไม่มีศีลหรือมีศีลเศร้าหมอง ท่านกล่าวไว้กล่าวคือ 
1. ไม่เป็นที่ชอบใจของเทวดา เทวดารังเกียจบุคคลเช่นนั้น 2. ต้องเดือดร้อนเพราะคนมีศีลเขายกย่อง
เพราะตนเองรู้ตนเองดีอยู่แล้ว 3. เป็นเยี่ยงอย่างทางไม่ดีแก่ผู้อ่ืน 4. ถ้าเป็นภิกษุก็ท าให้ไทยธรรมของ
ทายกไม่มีผลมาก เป็นต้น  

อานิสงส์ของผู้มีศีลเช่น 1. ผู้มีศีลย่อมได้โภคทรัพย์เป็นอันมาก 2. ชื่อเสียงทางดีย่อมฟุ้งขจร
ไป 3. แกล้วกล้าในที่ประชุม 4. เมื่อจะตายย่อมมีสติสัมปชัญญะไม่หลงตาย 5. เมื่อตายแล้วย่อมเข้าถึง
สุคติโลกสวรรค์ เป็นต้น 

จริยธรรม 10 ประการ 1. การไม่ประทุษร้ายต่อชีวิตร่างกายของบุคคลและสัตว์ 2. ความ
เมตตากรุณา 3.การไม่โลภไม่ขโมย 4. ความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่และการเสียสละ 5. การไม่ละเมิดของรัก
ของผู้อ่ืน 6. การรู้จักความพอดี 7. การไม่พูดปด 8. การมีสัจจะและความจริงใจ 9. การไม่ลองและ
เสพสิ่งเสพติดให้โทษ 10ความเป็นผู้มีสติรู้จักยับยั้งชั่งใจรู้สึกผิดชอบชั่วดี 

บทที่ 2 พุทธจริยศาสตร์ระดับกลาง  
พุทธศาสตร์ระดับกลางหมายถึง การเว้นอกุศลกรรมบถ 10 และท ากุศลกรรมบถ 10 ให้

สมบูรณ์บางทีท่านเรียกเรียกว่าอาคาริยวินัย แปลว่า วินัยของผู้ครองเรือนหรือคฤหัสถ์ คือ กุศล
กรรมบถ 10 กุศลอกุศลกรรมบถ 10 คือทางแห่งอกุศลท่านจ าแนกไว้ 10 ประการคือ 1. ปาณาติบาต
การท าลายชีวิตสัตว์คือการฆ่าสัตว์ 2. อทินนาทาน การลักทรัพย์ 3. กาเมสุมิจฉาจาร การประพฤติผิด
ในกาม 3 อย่างนี้เป็นกายกรรม 4. มุสาวาท การพูดเท็จ 5. ปิสุณวาจา การพูดส่อเสียด 5. ผรุสวาจา 
การพูดค าหยาบ 7. สัมผัปปลาปะ การพูดเพ้อเจ้อ 4 อย่างที่เป็นวจีกรรม 8. โลภะ อยากได้ของของ
คนอ่ืน 9. พยาบาท ความปองร้าย 10. มิจฉาทิฏฐิ คือ ความเห็นผิด 3 อย่างนี้เป็นมโนกรรม  ส่วนกุศล



 

 

~ 3 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 3 No. 1 [January – April 2020] 

กรรมบถ 10 กุศลกรรมบถแปลว่า ทางแห่งกุศลตรงกันข้ามกับอกุศลกรรมบถมี 10 คือ ประการ
เหมือนกัน 

บทที ่3 พุทธจริยศาสตร์ระดับสูง 
มรรคมีองค์ 8 ในธรรมจักกัปปวัตตนสูตร เรียก ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา อริยสัจ แปลว่า 

อริยสัจ คือทางปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์ซึ่งหมายถึงอริยมรรคประกอบด้วยองค์ 8 หรือเรียกอีกอย่าง 
ชื่อหนึ่งว่ามัชฌิมาปฏิปทา ทางสายกลางหรือหลักปฏิบัติอันเป็นสายกลาง  ในที่นี้กล่าวถึงคุณธรรม     
8 ประการ คือ 1. สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ 2.สัมมาสังกัปปะ ความด าริชอบ 3. สัมมาวาจาการพูด
ชอบ 4. สัมมากัมมันตะ การกระท าชอบ 5. สัมมาอาชีวะ การเลี้ยงชีพชอบ 6. สัมมาวายามะ ความ
เพียรชอบ 7. สัมมาสติ ความระลึกชอบ 8. สัมมาสมาธิ ความตั้งใจมั่นชอบ 

กิจในอริยสัจ 4 กิจคือหน้าที่ในอริยสัจ 4 ข้อใดมีหน้าที่อย่างไรรวมเรียกว่า ไตรปริวัฎทวาทสา
การแปลว่า 3 รอบ 12 อาการหมายถึงญาณ 3 ในอริยสัจ 4  ผู้รู้อริยสัจ 4 ที่เรียกว่ารู้จริงรู้แล้วพ้นทุกข์
ได้ต้องรู้ประกอบด้วยญาณ 3 อาการ 12 นี้ที่คนสามัญรู้นั้นเป็นความจ าไม่ใช่ความรู้ที่แท้จริงเพราะยัง
ปฏิบัติตามที่รู้ไม่ได้ 

บทที่ 4 หัวใจส าคัญของพุทธจริยศาสตร์  
หัว ใจส าคัญของพุทธจริ ยศาสตร์ เล็ ง ไปที่พระพุทธพจน์ อัน เป็นหัว ใจส าคัญของ

พระพุทธศาสนา คือ 1. การไม่ท าความชั่วทั้งปวง 2. การท ากุศลคือ ความดีให้พรั่งพร้อม 3. การท าจิต
ของตนให้ผ่องแผ้ว  

การไม่ท าความชั่วทั้งปวง วิธีละความชั่วหรืออกุศลซึ่งมีมูลจาก 3 อย่างคือ ความโลภความ
โกรธความหลงวิธีละความโลภ 1. ความโลภอย่างหยาบ 2. ความโลภอยากกลาง 3. ความโลภอย่าง
ละเอียด  

วิธีละความโกรธ 1. ให้พิจารณาถึงโทษของความโกรธ 2. เห็นอกเห็นใจและให้อภั ย 3. แผ่
เมตตา 4. ลองนึกถึงจริยาของพระพุทธเจ้าทั้งในชาติอดีตและชาติสุดท้าย 5. ลองนึกถึงความสัมพันธ์
อันยาวนาน 6. สงเคราะห์เอ้ือเฟ้ือ 7. ลองนึกแยกธาตุ  

วิธีละความหลง ความหลงคือความไม่รู้ตามความเป็นจริงความเขลา ความมืดของดวงจิต 
เมื่อใดเขาอบรมกิจพัฒนาปัญญาให้เจริญขึ้นเขาย่อมเป็นเช่นเดียวกับที่นักปราชญ์เห็น รู้อย่างที่
นักปราชญ์รู้เข้าใจอย่างนักปราชญ์เข้าใจเหมือนคนตาดีเหมือนกันย่อมเป็นสีอย่างเดียวกันถ้าเขายังตา
บอดอยู่จะให้เขาเห็นสีได้อย่างไรการพัฒนาจิตและปัญญาให้เจริญจึงเป็นเครื่องมือส าคัญในการท าลาย
โมหะ  พระพุทธองค์ตรัสว่า  ความหลงก่อให้เกิดโทษนานาประการท าให้ใจฟุ้งซ่านเร่าร้อน เมื่อใด
ความหลงครอบง าบุคคลเมื่อนั้นเขามีแต่ความมืด 

การท ากุศลหรือความดีให้เกิดข้ึน วิธีสร้างความดีมี 2 วิธีอย่างเป็นอย่างน้อยคือ หนึ่งพยายาม
ให้กุศลจิตเกิดข้ึนบ่อยๆ เมื่อกุศลจิตคือ ความคิดท่ีจะท าดี เกิดข้ึนแล้วให้รีบท าทันที 

วิธีรักษาคุณความดี การรักษาคุณความดีเป็นภาระอันยิ่งใหญ่ของชีวิตของมนุษย์และตาม
ความรู้สึก การรักษาคุณความดีที่เป็นของยากอย่างยิ่งพระอริยเจ้าทั้งหลายท่านจึงพยายามท าความดี
ชนิดที่ไม่ต้องเป็นภาระของคนกับการรักษาอีกต่อไปสิ่งที่มาท าลายความดีก็คือความชั่วสิ่งที่จะท าให้
ความชั่วก็คือกิเลส 

การท าลายกิเลสจึงเท่ากับท าลายบ่อเกิดของความชั่วเมื่อสิ้นกิเลสแล้ว บ่อเกิดของความชั่วก็
ไม่มีสิ่งที่มาท าลายความดีก็สิ้นสูญ เครื่องมือในการรักษาคุณความดีก็คือความไม่ประมาทกล่าวคือการ
มีสติระหว่างอยู่เสมอไม่นิ่งนอนใจ 



 

 

~ 4 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2563] 

ลักษณะความดีที่แท้นั้นเช่น 1. ท าความดีเพ่ือประโยชน์แก่ผู้อ่ืน 2. ท าด้วยความบริสุทธิ์ใจ
หรือไม่บริสุทธิ์ใจ 3. ท าดีมีผู้รู้เห็นมากหรือมีผู้รู้เห็นน้อย 4. ความยินนั้นท าถูกหรือท าผิด 5. ท าความดี
อย่างยุติธรรมหรือไม่ยุติธรรม 6. ความดีที่ท านั้นท าอย่างครึ่งครึ่งกลางๆ หรือท าอย่างสมบูรณ์         
7. ความดีนั้นใหญ่หรือเล็ก 8. ความดีนั้นท ายากหรือท าง่าย เป็นต้น 

การท าจิตให้ผ่องแผ้ว กิเลสเป็นเครื่องเศร้าหมองของจิตจิตผ่องใสอยู่ตามธรรมชาติ ดังที่พระ
พุทธองค์ตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลายจิตนี้ผ่องใสแต่เศร้าหมองไปเพราะกิเลสที่จรมา” เพ่ือช าระจิตให้
บริสุทธิ์ควรท าจิตให้สงบก่อนท่านเรียกว่าอุปสรรคความสงบจิต มี 2 อย่างคือความสงบแท้และความ
สงบเทียม  ความสุขขั้นสูงสุดที่เรียกว่านิพพานนั้นจึงเป็นความสุขอันสูงสุดเป็นสุข ที่แท้จริงไม่มี
ความสุขใดเหนือความสงบคือพระนิพพานนิพพานจึงเป็นความสุขอย่างยิ่ง 

บทที่ 5 ธรรมชาติของมนุษย์  
ว่าโดยธรรมชาติแล้ว มนุษย์เห็นแก่ตัวหรือเห็นแก่ผู้อ่ืนหรือว่าทั้งสองอย่างหรือว่าเป็นกลางๆ 

ขณะนี้มีผู้แสดงความคิดเห็นแย้งการเป็น 3 ทรรศนะ  
ทรรศนะที่ 1 ที่เห็นว่ามนุษย์นี้ว่าโดยธรรมชาติแล้วเป็นคนชั่ว คือ 1. เทววิทยาของคริสเตียน                              

2. เหตุผลทางเศรษฐศาสตร์ 3. มองในแง่ชีววิทยา  
ทรรศนะที่ 2 เห็นว่า โดยสันดานเดิมแล้วมนุษย์เป็นคนดี เช่นรุสโซ่ ขงจื้อ เป็นต้น 
ทรรศนะที่ 3 เห็นว่าธรรมชาติของมนุษย์มีศักยภาพหรือความโน้มเอียงที่จะดีและชั่วได้                

เท่า ๆ กัน  ซึ่งทรรศนะที่ 3 นี้พุทธศาสนาเห็นว่าตามธรรมชาติของมนุษย์มีทั้งดีและชั่วติดตัวมาแต่
ชาติก่อน 

ปมชีวิตของมนุษย์ในชีวิตของมนุษย์นั้นมีความซับซ้อน และยุ่งเหยิงมากมนุษย์ไม่ได้เป็นอย่าง
ที่เราเห็นตัวตนของเขาจริงๆ นั้นอยู่ลึกและยากที่จะเข้าใจแม้แต่ตัวเขาเองก็รู้สึกเช่นนั้นเหมือนกัน   

ความสุข 3 ระดับ 1. ระดับกามสุขคือความสุขระดับกาม ได้แก่ความสุขที่หาได้จากรูปเสียง
กลิ่นรสและโผฏฐัพพะและอีกอย่างว่ากามคุณ 5 2. ระดับชั้นฌานสุข มีอยู่ 8 ชั้นตั้งแต่ชั้นที่ 1-8        
3. นิพพานสุขคือความสุขเกิดจากการละกิเลสได้เป็นขั้นเป็นตอนไปตั้งแต่สุขของพระโสดาบันไปจนถึง
สุขของพระอรหันต์รวมเป็น 4 ระดับด้วยกัน 

บทที่ 6  พันธกรณีทางศีลธรรม  
พันธกรณีตามศีลธรรมคืออะไรค าว่า “พันธกรณี” ไปจากค าว่าSanction ในภาษาอังกฤษ

แปลด้วยความรู้สึกท่ีไม่ค่อยแน่ใจนักแต่เวลานี้อย่างไรไม่เห็นค าใดจึงขอใช้ค าว่า Moral Sanction 
ค าว่า Sanction เป็นค าลาตินซึ่งมีความหมายว่ากรณียะ ซึ่งมีข้อผูกพันว่าต้องท าเพราะว่าสิ่ง

นั้นเป็นหน้าที่โดยตรงเลี่ยงไม่ได้  
ส่วน moral obligation นั้นไม่เชิงเป็นพันธกรณีย์แต่เป็นความรู้สึกทางศีลธรรมว่าควรท า

หรือไม่ควรท า สรุปความว่า moral obligation มีความหมายไปในทางมีน้ าใจซึ่งมโนธรรมของตน
เตือนให้ท าสิ่งที่ควรท าหรือให้เว้นสิ่งที่ควรเว้นส่วน Moral Sanction นั้นเป็นพันธกรณีย์ที่ต้องท า
เพราะเป็นหน้าที่โดยตรง ต าราทางจริยศาสตร์กล่าวว่าพันธกรณีย์ทางศีลธรรมนี้มีความผูกพันอยู่กับ
รางวัลและการลงโทษด้วย 

พันธกรณีย์ภายนอกพวกสุขนิยมหรือพวกประโยชน์นิยมทั่วไปพยายามให้เหตุผลว่าความ
ประพฤติอันเป็นประโยชน์ทั่วไปโดยมีพันธกรณีย์ทางศีลธรรมเป็นทางด าเนินนั้นเป็นสิ่งที่มีเหตุผล
เพียงพอ  



 

 

~ 5 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 3 No. 1 [January – April 2020] 

Bentham เป็นผู้สนับสนุนประโยชน์นิยมได้ยอมรับพันธกรณีย์ภายนอก 4 ประการซึ่งถือว่า
เป็นแรงจูงใจให้คนประพฤติเพ่ือประโยชน์ของคนทั่วไป มีดังนี้ 1. พันธะทางกายหรือพันธะเคมี
ธรรมชาติ 2. พันธกรณีย์ตามกฎหมายหรือรัฐ 3. พันธกรณีย์ทางสังคม 4. พันธกรณีย์ทางศาสนา เบน
เทนถือว่าทั้ง 4 ประการนี้เป็นพันธกรณีย์ทางศีลธรรมเป็นแรงกระตุ้นให้คนประพฤติตามศีลธรรมเว้น
ความประพฤติท่ีผิดศีลธรรมเสีย 

พันธกรณีย์ภายในหรือพันธกรณีย์ทางศีลธรรม บางท่านมีความเห็นว่าการเว้นชั่วท าดีโดย
อาศัยพันธกรณีย์ภายนอกนั้นไม่จัดเป็นศีลธรรมเพราะกลัวถูกลงโทษและหวังรางวัลต่างหากหาใช้เกิด
จากใจจริงไม่คลับคล้ายกับการกระท าลงไปเพราะถูกบังคับให้ท าส่วนบุคคลที่อาศัยพันธกรณีย์ภายในก็
หวังความสุขความพอใจของตนจึงท าดีและกลัวความทุกข์ทางใจจะเกิดแก่ตนจึงหนีชั่วคือยังเห็นแก่ตัว
อยู่นั่นเอง 

บทที่ 7 ความสัมพันธ์ตามหน้าที่ของมนุษย์ในสังคม  
หน้าที่ของมนุษย์ทุกคนย่อมสามารถท าหน้าท างานที่ใครๆเห็นว่าต่ าต้อยละเอียดให้เป็นงานที่

สูงส่งมีเกียรติในสายตาของบัณฑิตได้โดยการท างานนั้นให้ดีที่สุดเมื่อรับหน้าที่อย่างไรแล้วก็ท าหน้าที่
นั้นอย่างตั้งใจจริงและท าอย่างดีที่สุดให้ถูกต้องเหมาะสมที่สุด 

นักปราชญ์ทางจริยศาสตร์ฝ่ายตะวันตกบางท่านเช่นแมคเกนซี่(Mackenzie) ได้ระบุหน้าที่ไว้
ดังนี้ 1. หน้าที่ในการยอมรับนับถือชีวิต 2. หน้าที่ในการยอมรับนับถือเสรีภาพและบุคคลภาพ         
3. หน้าที่ในการยอมรับนับถือทรัพย์สินของผู้อ่ืน 4. หน้าที่ในการยอมรับนับถือระเบียบของสังคม     
5. หน้าที่ในการยอมรับนับถือความจริง 6. หน้าที่ในการยอมรับนับถือความก้าวหน้า 

จริยปรัชญาทางสังคมของพระพุทธศาสนา 1. ควรเว้นกรรมอันเศร้าหมอง 4 อย่าง (กรรม
กิเลส 4)  2. ควรเว้นอคติ 4 3. ควรเว้นอบายมุขต่างเสื่อมแห่งโภคทรัพย์ 6 อย่าง 

ทิศ 6 ทางที่มนุษย์ควรปฏิบัติต่อกันในฐานะต่างๆ อันเป็นปรัชญาสังคมของพระพุทธศาสนา 
มี 1. ทิศเบื้องหน้าคือมารดาบิดา บุตรพึงบ ารุงปฏิบัติท่านด้วยความประพฤติ 5 อย่าง และมารดาบิดา 
ย่อมอนุเคราะห์บุตรธิดา 4 ประการ 2. ทิศเบื้องขวาคืออาจารย์ศิษย์พึงปฏิบัติบ ารุงท่านด้วยการ
ประพฤติที่ดี 5 อย่าง และอาจารย์ย่อมอนุเคราะห์ศิษย์ 5  ประการ 3. ทิศเบื้องหลังคือภรรยาสามีพึง
ปฏิบัติต่อภรรยาด้วย หลัก 5 ประการ  และภรรยาพึงปฏิบัติต่อสามี 5 ประการ 4. ทิศเบื้องซ้ายคือ
มิตร บุคคลพึงปฏิบัติต่อมิตรด้วยหลัก 5 ประการ และมิตรพึงปฏิบัติต่อมิตร 5 ประการ  5. ทิศเบื้อง
ต่ าคือบ่าวไพร่นายพึงปฏิบัติต่อบ่าวไพร่ด้วยหลัก 5 ประการ และบ่าวไพร่พึงปฏิบัติต่อนาย 5 ประการ 
6. ทิศเบื้องบนคือสมณพราหมณ์หรือบรรพชิตผู้มีศีลบุคคลพึงปฏิบัติบ ารุงท่านด้วยหลัก 5 ประการ 
และสมณพราหมณ์หรือบรรพชิต ย่อมอนุเคราะห์บุคคลด้วยหลัก 6 ประการ 

บทที่ 8 คุณธรรม 
หน้าที่กับคุณธรรม ตามหลักจริยศาสตร์คุณธรรมคืออุปนิสัยอันดีงามซึ่งสั่งสมอยู่ในดวงจิต  

อุปนิสัยได้มาจากความพยายามและความประพฤติติดต่อกันมาเป็นเวลานาน คุณธรรมมีความส าคัญ
กับหน้าที่อย่างมากเพราะการท าหน้าที่จนเป็นนิสัยนั้นเองจะกลายมาเป็นอุปนิสัยอันดีงาม สั่งสมอยู่ใน
ดวงจิตเป็นบารมีเป็นสันดานมีลักษณะอย่างเดียวกันนี้แหละ ถ้าเป็นฝ่ายชั่วท่านเรียกว่าอาสวะคือ 
กิเลสที่หมักหมมอยู่ในดวงจิต ย่อมน้อมจิตให้เศร้าหมองกลายไปด้วยความชั่วนานาประการ เป็น
สันดานชั่วท าให้แก้ได้ยากสอนได้ยาก 

 คุณธรรมแสดงออกในหน้าที่คนมีคุณธรรมเป็นผู้รับหน้าที่ของตนและท าหน้าที่อย่างดีที่สุด
หน้าที่ที่เขาท าอย่างดีจนเป็นนิสัยนั่นเองน าไปสู่การสร้างสรรค์คุณธรรมต่อไป และให้สูงส่งยิ่งๆ ขึ้นไป



 

 

~ 6 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-เมษายน 2563] 

หน้าที่กับคุณธรรมจึงต้องอาศัยกันและเป็นเหตุเป็นผลของกันและกันอย่างแยกไม่ได้ มันเป็นสิ่ง
เดียวกันที่มี 2 ด้านด้านหนึ่งเป็นหน้าที่อีกด้านหนึ่งเป็นคุณธรรมคุณธรรมคือ ความล้ าเลิศแห่งอุปนิสัย
ภายใน ส่วนหน้าที่คือการแสดงออกภายนอกของอุปนิสัยอันดีงาม  เพราะฉะนั้นคุณธรรมก็คือคุณภาพ
แห่งอุปนิสัย การแสดงออกให้เห็นโดยการกระท า 

คุณธรรมความรู้และนิสัย บุคคลจ าประกอบกรณียกิจในหน้าที่จนเป็นนิสัยได้ก็เพราะมีความรู้
เกี่ยวกับหน้าที่นั้นและมีความรู้ในความดีอันสูงสุดของตนซึ่งบ่งชี้ไปถึงหน้าที่  ดังนั้ น คุณธรรมจึง
หมายถึงความรู้หรือปัญญาพร้อมทั้งนิสัย  โสเครตีส ปรัชญาเมธีผู้ยิ่งใหญ่ เน้นถึงกับว่าคุณธรรมคือ
ความรู้  เพลโต้ก็เห็นอย่างเดียวกันส่วนอริสโตเติลเห็นว่า คุณธรรมคือนิสัยอันดีงาม ส่วนแมคเกนซี่
(Mackenzie) เห็นว่าคุณธรรมคือความรู้และนิสัย 

พระพุทธศาสนาถือเอาปัญญาเป็นคุณธรรมสูงสุดซึ่งจะน าไปสู่จุดหมายสูงสุดคือความหลุดพ้น 
(วิมุตติ)ตัวปัญญาเองมิใช่เป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดเป็นเครื่องมือขั้นสุดท้ายเท่านั้น  พุทธวิธีในการสอนของ
พระพุทธเจ้าที่มอบแก่มวลพุทธบริษัทนั้นก็เพ่ือให้พุทธบริษัทขึ้นถึงยอดแห่งคุณธรรมคือมีปัญญา
พิจารณาเห็นแจ้งด้วยตนเองซึ่งสามารถเป็นที่พ่ึงแก่ตนได้ไม่ต้องเชื่อถือแม้แต่ถ้อยค าของสมณะ 
จุดมุ่งหมายที่พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอนพุทธบริษัทก็เพ่ือให้เกิดปัญญารู้แจ้งเห็นจริง คือ 1. ทรงสอน
เพ่ือให้ผู้ฟังรู้แจ้งเห็นจริงในสิ่งที่ควรรู้เห็น 2. ทรงสอนเพ่ือให้ผู้ฟังตรงตามและเห็นจริงได้ทรงแสดง
ธรรมอย่างมีเหตุผล ที่ผู้ฟังอาจตรองตามให้เห็นได้ด้วยตนเอง 3. ทรงแสดงธรรมมีคุณเป็นอัศจรรย์คือ 
สามารถยังผู้ปฏิบัติตามให้ได้รับผลตามสมควรแก่ก าลังแห่งการปฏิบัติของตน ๆ และก้าวขึ้นสู่ระดับสูง
เป็นอุดมคติ  

ข้อที่ว่าปัญญาเป็นคุณธรรมสูงสุดนั้นมีพุทธศาสนสุภาษิตกล่าวไว้ว่า “ผู้ฉลาดทั้งหลายกล่าว
ว่าปัญญาประเสริฐที่สุดดวงจันทร์ในหมู่ดาว” และว่า “นักปราชญ์กล่าวว่า “ผู้มีชีวิตอยู่ด้วยปัญญา
เป็นชีวิตที่ประเสริฐที่สุด” ดังนี้เป็นต้น 

การพัฒนาปัญญาหรือเพ่ิมพูนปัญญานั้นให้ด าเนินตามหลักปัญญาวุฒิธรรม 4 ประการคือ                
1. คบสัตบุรุษ 2.ฟังค าสั่งสอนของท่านโดยเคารพ 3.คิดโดยแยบคายคิดเป็น ตริตรองด้วยเหตุให้เห็น
ถ่องแท้ 4.ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรมซึ่งได้ตรองแล้ว 
 
ข้อวิจารณ์และข้อเสนอแนะเพิ่มเติม 
 ในทัศนะของผู้วิจารณ์หนังสือเรื่อง “พุทธจริยศาสตร์”มีข้อวิจารณ์และข้อเสนอแนะเพ่ิมเติม 
คือ จุดเด่นหนังสือเรื่อง “พุทธจริยศาสตร์”เป็นการเสนอประเด็นของจริยศาสตร์ในพุทธศาสนาว่า
เป็นอย่างไร โดยได้วางกรอบทางด้านจริยศาสตร์ จริยธรรม ไว้อย่างกว้าง ๆ ว่าเป็นอย่างไร โดยผู้เขียน
ประสงค์เพียงแสดงว่าพระพุทธศาสนามีอะไรเป็นจริยศาสตร์บ้าง ดังที่ปรากฏในเล่มดังกล่าว ซึ่งกล่าว
ได้ว่าเป็นการบุกเบิกในยุคแรกของการใช้ประเด็นว่า “พุทธจริยศาสตร์”  

จุดด้อยและข้อเสนอแนะเพิ่มเติม ผู้วิจารณ์เห็นว่า ขาดการใช้กรอบใหญ่ทางจริยศาสตร์และ
ไม่ได้ชี้ให้ชัดเจนว่าอะไรคือความแตกต่างระหว่าง จริยศาสตร์กับจริยธรรม จนสามารถสรุปได้อย่าง
ชัดเจน จึงท าให้เห็นว่า หนังสือเล่มนี้กล่าวได้ว่าเป็นการน าเสนอหลักจริยธรรมก็ว่าได้ แต่อย่างไรก็ตาม
ผู้เขียน ยังมีการน าเสนอ มีการเชื่อมโยงบางประเด็นกับนักปรัชญาท่านอ่ืนร่วมอยู่ด้วยบ้างแต่ก็น้อย
มาก แต่อย่างไรก็ตามหากผู้เขียนได้มีการวิเคราะห์หรือวางหลักไว้ก่อนว่าอะไรคือ กรอบหรือประเด็น
ส าคัญของจริยศาสตร์ และใช้กรอบหรือประเด็นทางด้านจริยศาสตร์ดังกล่าวนั้นมาพิจารณาว่า 
พระพุทธศาสนามีเนื้อหา/ข้อมูล อะไร และเป็นอย่างไร บ้างมีความสอดคล้องมากน้อยแค่ไหนกับจริย



 

 

~ 7 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 3 No. 1 [January – April 2020] 

ศาสตร์กระแสหลักหรือที่มีอยู่ในขณะนั้น และหากผู้ เขียนสามารถที่จะแสดงให้เห็นถึงเหตุผลด้วยว่า 
เพราะอะไรพระพุทธศาสนาจึงเสนอเช่นนั้น เพราะหลักการส าคัญของปรัชญาคือ การให้เหตุผล
สนับสนุนข้อความหรือประเด็นต่อปัญหานั้น ๆ ไม่เพียงแค่ให้ข้อมูลแล้วเอามาวางต่อกันเท่านั้น และ
ทั้งนี้ทั้งนั้นด้วยว่าหากว่าผู้เขียนยังสามารถที่จะเสนอทางออกบางประเด็นที่เป็นปัญหาได้ด้วยว่า
ผู้เขียนพบปัญหาอะไร หรือทางออกอะไรเพ่ิมเติม และแตกต่างไปจากจริยศาสตร์ตะวันตกมากน้อยแค่
ไหน และประเด็นอะไรที่โดดเด่นจนกล่าวได้ว่า มีเพียงพระพุทธศาสนาเท่านั้นที่เสนอไว้ จะท าให้มี
ความน่าสนใจ กอปรกับจะท าให้หนังสือเล่มนี้มุ่งไปสู่ประเด็นปัญหาที่เป็นจริยศาสตร์โดยตรงได้มาก
ยิ่งขึ้นที่ผู้เขียนได้วางเอาไว้ให้สอดรับชื่อหนังสือก็ว่าได้ว่า อะไรคือจริยศาสตร์ในพระพุทธศาสนา หรือ
พุทธจริยศาสตร์ คืออะไร และเป็นอย่างไร 
 
บรรณานุกรม 
วศิน อินทสระ. (2549). พุทธจริยศาสตร์. พิมพ์ครั้งที่ 2, กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ธรรมดา. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


