
 

 

~ 27 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 3 No. 3 [September – December 2020] 

 
พัฒนาการของพระพุทธศาสนาอนัมนิกายแบบเวียดนามในประเทศไทย 

Development of Annam Niyaka Buddhism  
on Vietnamese Style in Thailand:  

 

  
พระนภิน บุตธิสาโร (ดวงร้อย) 

Phra Raphin Buddhisaro Duangloi 
นักวิชาการอิสระ 

Independent Scholar 
วันที่รับบทความ (Received) : 10 ตุลาคม 2563 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 28 ตุลาคม 2563 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 29 ตุลาคม 2563 

 

บทคัดย่อ 
บทความทางวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาอนัมนิกายพระพุทธศาสนาแบบเวียดนามในประเทศ

ไทย:  ประวัติศาสตร์และพัฒนาการ ใช้วิธีการศึกษาจากเอกสาร งานวิจัย ใช้การศึกษาด้วยวิธีการทาง
ประวัติศาสตร์ และการสังเกตในพ้ืนที่จริง ผลการศึกษาพบว่า อนัมนิกายเป็นนิกายทางพระพุทธศาสนาที่มี
อยู่ในประเทศไทย โดยมีประวัติและพัฒนาการมาจากประเทศเวียดนามกว่า 200 ปี ที่ยังคงรักษา
แบบอย่างอัตลักษณ์ทางด้านพระพุทธศาสนา วิถีและแนวทางในแบบตัวเองไว้ แต่ในเวลาเดียวกันก็ผสมกลืน
กลายเป็นส่วนหนึ่ งกับสังคมไทย อาทิ การแต่งกาย การสวด ฉัน และวัตรปฏิบัติในบางประการ                           
ที่เอ้ือประสานสอดคล้องกับการคงอยู่ในประเทศไทย อยู่ภายใต้การอุปถัมภ์สนับสนุนของสถาบันกษัตริย์และ
รัฐบาล มีโครงสร้างการปกครองตามแบบพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ไทย และมีจ านวนวัดและพระภิกษุเพ่ิม
จ านวนขึ้นอย่างต่อเนื่อง โดยยังคงมีการพัฒนาเจริญเติบโตเป็นส่วนหนึ่งของสังคมไทยจนกระท่ังปัจจุบัน  
ค าส าคัญ: อนัมนิกาย, พระพุทธศาสนา, เวียดนาม 

 

Abstract 
 The purpose of this academic article was to study Annam Niyaka Buddhism on 

Vietnamese Style in Thailand focusing on the history and the development. The article 
was written by using documentary study, area study with historical method and 
participatory observation. Results of study indicated that Annam Niyaka is one of the 
Buddhist sects in Thailand. It has been modeled from Vietnam for more than 200 years 
and still preserving the identity of Buddhism following Vietnamese way of self. At the same 
time, the blends became part of Thai society such as dress, prayer and practice in some 
respects that correlated the retention in Thailand under the encouragement of the 
monarchy and the government. There is an administrative structure base onThai Sangha 
Acts and the number of temples and monks are increasing continually and are currently 
developing as a part of Thai society. 
Keywords : Anam Nikaya, Buddhism, Vietnam 



 

 

~ 28 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2563] 

 
บทน า 
ในงานวิจัยของเรื่อง The History of Buddhism in Vietnam (2009) ที่มี Tai th Nguyen  เป็น

บรรณาธิการ มีผู้เขียนอาทิ  Dinh Minh Chi  และคณะ เป็นต้น ได้ท าการศึกษาเกี่ยวกับประวัติและ
พัฒนาการของพระพุทธศาสนาในเวียดนาม ซึ่งจะสะท้อนถึงถึงพัฒนาการของพุทธศาสนามหายานใน
เวียดนาม รวมไปถึงในงานของ Minh Chi  (1993)  Buddhism in Vietnam หรือ Sommai  Chinnak 
และ PhrakruSarakijkosol (2016) ในงานวิจัยเรื่อง “The Buddhism in Vietnam: History, Cultural 
and Social Relationship-พุทธศาสนาในเวียดนาม : ประวัติศาสตร วัฒนธรรม และความสัมพันธทาง
สังคม”  ที่ให้ข้อมูลพัฒนาการของพระพุทธศาสนาในประเทศเวียดนามในภาพรวม และส่งต่อไปยังดินแดน
ต่าง ๆ รวมทั้งประเทศไทยก็ได้รับอิทธิพลพระพุทธศาสนาแบบมหายานในสมัยหลังด้วย ดังปรากฏในงาน
ขอ ง  Wu Zhibin  (2 017 ,1 69 -1 85 ) เรื่ อ ง  The Development of Chinese Nikaya Mahayana 
Buddhism in Thailand ที่ศึกษาพระพุทธศาสนาในประเทศไทยแบบมหายาน แบ่งเป็น 2 ส่วนคือ แบบจีน 
และเวียดนาม ซึ่งในแบบเวียดนามไทยเรียกว่า “อนัมนิกาย” ที่มีพัฒนาการเชื่อมโยงระหว่างเวียดนามและ
ไทยนับแต่อดีตและมีพัฒนาการจนกระทั่งปัจจุบัน ดังปรากฏในงานของ Thích Nhuận An (2551/2008) 
เรื่อง “A Study of Annam-Nikaya in Thailand”  ดังนั้นในบทความนี้ผู้เขียนมุ่งเขียนถึงพระพุทธศาสนา
ในแบบเวียดนามที่เป็นจุดเชื่อมประสานไทยและเวียดนาม  ที่มาพร้อมกับค าว่า “อนัมนิกาย” หรือ
พระพุทธศาสนาที่มีพ้ืนถิ่นมาจากเวียดนาม ส่วนจีนนิกายเป็นการน าพระพุทธศาสนาจากประเทศจีนซึ่งต่าง
ออกไป ดังนั้นในบทความนี้จึงประสงค์ศึกษาประวัติ และพัฒนาการของอนัมนิกายพระพุทธศาสนาที่มาจาก
เวียดนาม และมีพัฒนาการ ผสมรวมเป็นส่วนหนึ่งของสังคมไทย เป็นพหุวัฒนธรรมทางศาสนา ความเชื่อ 
และวิถีที่มีเอกภาพภายใต้ความแตกต่างดังปรากฏในปัจจุบัน ซึ่งจะได้น าองค์ความรู้เกี่ยวกับเวียดนามใน
ประเทศไทย และสะท้อนองค์ความรู้ด้านอาณาบริเวณศึกษา (Area Studies) ให้เป็นการเรียนรู้ร่วมกัน
ระหว่างไทยและเวียดนามในอดีตจนกระท่ังปัจจุบันด้วย  

   
จุดเริ่มต้นของพระพุทธศาสนาแบบเวียดนามในประเทศไทย 

 ก่อนกรุงรัตนโกสินทร์ ความเป็นมาเกี่ยวกับเวียดนามในประเทศไทย ยังไม่พบหลักฐานชัดเจนพบ
เพียงหลักฐานจากพงศาวดารของชาวเวียด ที่อยู่ในกรุงเทพ ฯ มีอยู่ว่าเมื่อประมาณ ปี พ.ศ. 2316/1773             
ได้เกิดกบฏขึ้นที่ เมืองเว้ อันเป็นเมืองหลวงของอนัม พวกราชวงศ์เวียดนาม ได้พากันหนีพวกกบฏ ลงมาทาง
เมืองไซ่ง่อน องเชียงชุนราชบุตรองค์ที่ 4 ของเจ้าเมืองเว้ ได้หนีมาอาศัยอยู่ที่เมืองฮา เตียน ต่อแดนมณฑล
บันทายมาศของเขมร เมื่อพวกกบฏยกก าลังติดตามมาเจ้าเมืองฮาเตียนก็ อพยพครอบครัว พาองเชียงชุนเข้า
มากรุงธนบุรี เมื่อประมาณ ปี พ.ศ. 2319/1776 สมเด็จพระเจ้าตากสินมหาราช (Taksin the Great,2310-
2325/1767–1782) ได้โปรดเกล้า ฯ ให้รับไว้ และพระราชทานที่ดินให้ตั้งบ้านเรือนอยู่นอกฝั่งพระนคร ทาง
ฝั่งตะวันออก บริเวณถนนพาหุรัดในปัจจุบัน 

 ในสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ องเชียงสือ ราชนัดดาของเจ้าเมืองเว้  ได้หนีกบฏไปอยู่เมืองไซ่ง่อน แต่
ต่อมาเมื่อสู้กบฏไม่ได้ จึงได้หนีมาอยู่ที่เกาะกระบือในเขมร และมาพ่ึงพระบรมโพธิสมภาร พระบาทสมเด็จ
พระพุทธยอดฟ้า ฯ ที่กรุงเทพ ฯ ในช่วง พ.ศ. 2326/1783 โดยได้รับพระราชทานที่ดินให้องเชียงสือ                        
พร้อมผู้ติดตามจ านวนมาก ตั้งบ้านเรือนบริเวณริมฝั่งแม่น้ าเจ้าพระยาฝั่งตะวันออก ต าบลคอกกระบือ 
(บริเวณวัดยานนาวา กทม.) ในปัจจุบัน องเชียงสือได้คุมพลพรรคเวียดนามไปตามเสด็จในการท าสงครามกับ
พม่าหลายครั้ง และได้รับพระราชทานกองทัพไปตีเมืองไซ่ง่อน ครั้งหนึ่ง ต่อมาองเชียงสือได้ลอบหนีกลับไป



 

 

~ 29 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 3 No. 3 [September – December 2020] 

เมืองเวียดนาม เพ่ือคิดอ่านตีเอาเมืองไซ่ง่อนคืน ท าให้กรมพระราชวังบวรมหาสุรสิงหนาททรงขัดเคืองมาก 
จึงโปรดให้ครัวเวียดนามของที่มาพร้อมกับองเชียงสือ ย้ายออกไปตั้งบ้านบ้านเรือนไกลออกไปถึงบางโพ และ
ได้สืบเชื้อสายดังปรากฏมาถึงปัจจุบัน 

  
 

ภาพที่ 1 หนังสือเรื่อง The History of Buddhism in Vietnam (2009) และ Buddhism in 
Vietnam (1993) ที่ให้ข้อมูลเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาในเวียดนามเพ่ือเชื่อมไปสู่พุทธแบบเวียดนามใน

ประเทศไทย  (ภาพ : ออนไลน์) 

กระทั่งรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้า ฯ ช่วง พ.ศ. 2377/1834  กษัติรย์มินมาง (Minh 
Mạng,2363-2382/1820-1839) แห่งเวียดนาม ได้ด าเนินนโยบายประกาศห้ามมิให้เวียดนามถือศาสนา
คริสตัง และจับพวกเข้ารีตท าโทษด้วยประการต่าง ๆ เมื่อถูกรุกรานชาวเวียดนามจึงอพยพหนีภัยเข้ามาพ่ึง
พระบรมโพธิสมภาร โดยมาอยู่ที่เมืองจันทบุรีเป็นส่วนใหญ่ มีบางส่วนอพยพเข้ามาอยู่ในกรุ งเทพ ฯ และ
ได้รับพระราชทานที่อยู่ ให้ที่สามเสน จนกระทั่งในช่วง พ.ศ. 2376 เจ้าพระยาบดินทร์ เดชา (Chao 
Phraya Bodindecha, 2369-2392/1777–1849) ได้ยกทัพไปตีเมืองญวน ดังปรากฏในงานบันทึกเรื่อง    
“อานามสยามยุทธ : ว่าด้วยการสงครามระหว่างไทยกับลาว เขมร และญวน” (บดินทร์เดชา, เจ้าพระยา
,2550)  และในงานของ ถนอม อานามวัฒน์ (2516) เรื่อง “ความสัมพันธ์ระหว่างไทย เขมร และญวน ใน
สมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น” และการแย่งชิงสมรภูมิในพ้ืนที่เขมรดังปรากฏในงาน สุเจน กรรพฤทธิ์ (Sujane 
Kanparit,2561 : 117-175) เรื่อง “ศึกชิง “กัมพูชา” และ “ฮาเตียน”ระหว่างราชส าานักสยามและตระกูล
เหงวียนช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่  18 ถึ งต้นคริสต์ศตวรรษที่  19-The Contestation over the 
Indochinese Peninsula between the Siamese Court and the Nguyễn Lord from the Late 
Eighteenth Century to the Early Nineteenth Century”  โด ย ใน เห ตุ ก ารณ์ ใน สม รภู มิ เห ล่ านี้                  
ได้มีเหตุการณ์สืบเนื่องเป็นการอพยพครัวเวียดนามเข้ามายังกรุงเทพ ฯ โดยเฉพาะในช่วง พ.ศ. 2377/1834        
ได้มีการแบ่งเป็น 2 กลุ่ม ที่นับถือพระพุทธศาสนา ให้ไปตั้งบ้านเรือนอยู่ที่จังหวัดกาญจนบุรี ส าหรับรักษา
ป้อมเมืองใหม่ที่ทรงสร้างข้ึนที่ปาก แพรก ส่วนที่นับถือคริสต์ศาสนา ให้ไปตั้งบ้านเรือนอยู่ที่สามเสน ซึ่งมีการ
ตั้ งถิ่ น ฐ าน มาแต่ ก่ อน แล้ ว  แล ะโป รด เกล้ า  ฯ  ให้ ขึ้ น อยู่ ใน พ ระบ าท สม เด็ จพ ระปิ่ น เกล้ า  ฯ                         

https://en.wikipedia.org/wiki/Thai_royal_and_noble_titles#Chao_Phraya
https://en.wikipedia.org/wiki/Thai_royal_and_noble_titles#Chao_Phraya


 

 

~ 30 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2563] 

(Pinklao,พ.ศ.2394/2408,1851-1866) เมื่อครั้งยังทรงด ารงพระยศเป็นสมเด็จเจ้าฟ้ากรมขุนอิศเรศรังสรรค์ 
เพ่ือทรงฝึกหัดเป็นทหารปืนใหญ่ 

 จนกระทั่ งในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รั ชกาลที่  4 (King Rama IV                     
พ.ศ. 2394-2411/1851–1868) ได้พระราชทานพระบรมราชาอนุญาตให้เวียดนาม ที่อยู่เมืองกาญจนบุรี มา
ตั้งบ้านเรือนอยู่ที่ริมคลองผดุงกรุงเกษมแล้ว จัดให้เป็นทหารปืนใหญ่ฝ่ายวังหลวงสืบมา  ความเชื่อมโยงทาง
การเมืองระหว่างประเทศของสยามกับเวียดนาม ดังปรากฏในงานของ มรกตวงศ์ ภูมิพลับ (2556/2013) 
เรื่อง  “แส็กเกิ่ม–สว่ายมู้ด”: ประวัติศาสตร์การรับรู้มหายุทธสยามพ่าย ในมุมมองของเวียดนาม”                     
หรือในงานของ Morragotwong Phumplab (2553/2010) ในเรื่อง “The Diplomatic Worldviews of 
Siam and Vietnam in the Pre-colonial Period (1780s-1850s) ซึ่งส่วนใหญ่ให้ข้อมูลการเมือง และ
ความสัมพันธ์ระหว่างไทยกับเวียดนามผ่านดังปรากฏข้อมูลว่า  

“สยามเข้ามาเกี่ยวข้องกับศึกชิงอ านาจระหว่างเต็ยเซินและตระกูลเหงวียนตั้งแต่สมัย พระ
เจ้าตากสิน ซึ่งภายหลังจากเจ้าตระกูลเหงวียนถูกไล่ล่าจากเต็ยเซิน ปรากฏมีเจ้าตระกูล  เหงวียน
นามว่า โตนเทิ้ดซวน (Tôn Thất Xuân) ได้หนีมายังกรุงธนบุรี พร้อมกับหมักเทียนตื๊อ (Mạc 
Thiên Tứ) ขุนนางตระกูลหมักผู้สนับสนุนตระกูลเหงวียน เพียงไม่กี่ปีช่วงปลาย รัชสมัยของพระเจ้า
ตากสิน ปรากฏว่าโตนเทิ้ดซวน รวมทั้งผู้ติดตาม 53 คน ถูกตัดสินประหาร ชีวิต สาเหตุการตัดสิน
ประหารชีวิตให้รายละเอียดต่างกันในบันทึกของไทยและเวียดนาม หลักฐานไทยกล่าวว่าพระเจ้า
ตากสินทรงพระสุบินว่าโตนเทิ้ดซวนขโมยเพชรกลืนลงไปและจะ หนีจากกรุงธนบุรี ส่วนหลักฐาน
เวียดนามระบุว่าพระเจ้าตากสินกริ้วที่เรือสินค้าสยามถูกปล้น และพ่อค้าถูกสังหารโดยกองโจร
เวียดนาม ทว่ากลุ่มเต็ยเซินก็ยังไม่สามารถโค่นอ านาจตระกูลเหงวียนได้เด็ดขาด ด้วยยังเหลือ              
ทายาทตระกูลเหงวียน คือ เหงวียนแอ๊งห์หรือองเชียงสือ โดยองเชียงสือนี่ เองที่หนีมาขอความ
ช่วยเหลือจากราชส านักสยามสมัยรัชกาลที่ 1…ในปี ค.ศ. 1784 (พ.ศ. 2327) ภายหลังจากสถาปนา
ราชวงศ์จักรีได้เพียงสองปี”  
ดังนั้น “องเสียงสือ” หรือ เหงวียนแอ๊งห์  (Nguyễn Ánh)  ข้อมูลของเวียดนาม ซึ่งต่อมา                

ได้ขึ้นครองราชย์เป็นจักรพรรดิซาลอง (Gia_Long,1780-1802/2323-2345)  ปฐมกษัตริย์แห่งราชวงศ์เหง
วียน (Nguyễn) เมื่อไปศึกษาในพัฒนาการของพระพุทธศาสนาแบบเวียดนามในประเทศไทย ล้วนให้ข้อมูล
เหมือนกันว่า การมาของกษัตริย์เวียดนามพลัดถิ่นไม่ได้มาคนเดียว แต่มีประชาชนและเสนาอ ามาตย์มาด้วย 
และที่ส าคัญก็คือน าความเชื่อทางศาสนามาด้วย หลักฐานการตั้งถิ่นฐานชุมชนในประเทศไทยของอดีต
กษัตริย์เวียดนาม นัยหนึ่งเป็นความเชื่อมโยงระหว่างประเทศ เมื่อจ าเพาะไปที่ข้อมูลของพุทธศาสนาแบบ
อนัมนิกายจะพบข้อมูลว่า ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช (King Rama I, พ.ศ.
2325-2352/1782-1809) มีการตั้งหลักแหล่งของชาวเวียดนาม ที่อพยพลี้ภัยสงครามมาตั้งแต่ปลายสมัย
ธนบุรี  เมื่อมีการตั้งก็ได้นิมนต์พระสงฆ์ซึ่งบวชมาจากประเทศเวียดนามมาประจ าในประเทศไทย คณะสงฆ์
เวียดนามชุดแรก ๆ มีพระผู้ใหญ่ ที่ส าคัญ 2 องค์ คือ พระครูคณาณัมสมณาจารย์ (ฮึง) และพระครูสมณานัม
สมณาจารย์ (เหยี่ยวกร่าม) เป็นผู้น าของคณะสงฆ์อนัมนิกายในประเทศไทย  ต่อมาในรัชกาลที่ 2  (King 
Rama II,พ.ศ.2352-2367/1809-1824), และรัชกาลที่ 3 (King Rama III,พ.ศ.2367-2394/1824-1851) 
คณะสงฆ์เวียดนามในประเทศไทยกับคณะสงฆ์เวียดนามขาดการติดต่อกัน จนกระทั่งกลับมาติดต่อสัมพันธ์
กันอีกครั้งในรัชกาลที่ 4  (King Rama IV,พ.ศ.2394-2411/1851-1868) และรัชกาลที่ 5 (King Rama V,
พ.ศ.2411-2453/1868-1910) ในสมัยนั้นมีพระสงฆ์เวียดนามเข้ามาในประเทศไทยอีก แต่ด้วยขณะนั้น
ดินแดนเวียดนามอยู่ภายใต้การปกครองของฝรั่งเศส  การติดต่อระหว่างคณะสงฆ์เวียดนามในประเทศไทย 



 

 

~ 31 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 3 No. 3 [September – December 2020] 

กับพระสงฆ์เวียดนามถิ่นเดิมเป็นไปด้วยความล าบาก  คณะสงฆ์เวียดนามในประเทศไทยจึงได้ปรับปรุงแก้ไข
ระเบียบประเพณีและวัตรปฏิบัติ ให้สอดคล้องกับพระสงฆ์ไทยหลายประการ เช่น การออกบิณฑบาต การท า
วัตรเช้าและเย็น การถือวิกาลโภชนาและการผนวกพิธีกรรมฝ่ายเถรวาท เช่น การมีพิธีทอดกฐินและ
ทอดผ้าป่า พิธีบวช พิธีเข้าพรรษา เป็นต้น  

นอกจากนี้เส้นทางการอพยพเคลื่อนย้ายของกลุ่มชาวเวียดนามในประเทศไทย ที่ปรากฏในงานของ 
Narongsakdi Kuboonya-aragsa, Pisit Boonchai and Paiboon Boonchai (2018) เรื่อง “The Role 
of Ethnic Thai-Vietnamese People in Effecting Changes On the Thai Economy, Society and 
Culture-บทบาทของชาวไทยเชื้อสายเวียดนามที่มีต่อการเปลี่ยนแปลง ด้านเศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรม” 
หรือในงานของ กฤษณะ ทองแก้ว และคณะ (2014 : 123-146) ในเรื่อง “อ านาจ ชอบธรรมและสิทธิ์อ านาจ
ในการเลื่อนชั้นทางสังคมของชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม-Legitimate Power and Authority in Social 
Mobility of Vietnamese Thai”  โดยในงานวิจัยศึกษาศึกษาถึงการกลุ่มเวียดนามอพยพสมัย “ใหม่”           
ซึ่งไม่ปรากฏความเชื่อมโยงถึงศาสนาในแนบอนัมนิกายในประเทศไทยเสียทีเดียว แต่จะเป็นเรื่องวิถีศาสนา 
วัฒนธรรมในแบบ “ศาลเจ้า หิ้งบูชาบรรพบุรุษ” หรือนับถือศาสนาอื่น ๆ อาทิคริสต์ศาสนา เป็นต้น    

 
พัฒนาการและการแพร่ขยายของอนัมนิกายในประเทศไทย  

  เมื่อมีการอพยพเคลื่อนของกลุ่มเวียดนามมายังประเทศไทย มีทั้งกลุ่มที่นับถือพระพุทธศาสนา    
และคริสต์ศาสนา เมื่อเมื่อมีการอนุญาตให้ตั้งถิ่นฐานแห่งใด ก็จะมีการสร้างวัดเพ่ือแสดงออกซึ่งความเชื่อทาง
ศาสนาของกลุ่ม กลุ่มชาวเวียดนามรับอิทธิพลของพระพุทธศาสนาในแบบจีน  จึงมีการสร้างวัดและตาม
แบบอย่างความเชื่อในครั้งกระนั้น โดยอนัมนิกายสร้างขึ้นในช่วงแรกเกิดขึ้นจากการที่มีกลุ่มเวียดนามอพยพ
เข้ามาในครั้ งแรก คือ อพยพมาในครั้ งกรุงธนบุ รี  กับองเชียงชุน และได้มีการก่อตั้ งวัด  2 แห่ ง                    
ในการตั้งชุมชนในครั้งกระนั้น คือ 1) วัดกามโล่ตื่อ (วัดทิพยวารีวิหาร) ตั้งอยู่บริเวณตลาดบ้านหม้อ  ปัจจุบัน
เป็นวัดภายใต้การปกครองของคณะสงฆ์จีนนิกาย 2) วัดโหย่คั้นตื่อ (วัดมงคลสมาคม) เดิมอยู่ที่บ้านญวนข้าง
หลังวังบูรพาภิรมย์ ครั้นเมื่อจะตัดถนนพาหุรัด วัดนั้นอยู่ในแนวถนน พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า ฯ จึง
โปรดเกล้า ฯ ให้ท าผาติกรรมอย่างวัดไทย คือพระราชทานที่ดินและให้สร้างวัดขึ้นใหม่ แลกกับวัดเดิมโดย
ย้ายไปตั้งท่ีริมถนน แปลงนามในอ าเภอ สัมพันธวงศ์ กรุงเทพฯ 

 การตั้งชุมชนและสร้างวัดพร้อมกับการอพยพของกลุ่มชาวเวียดนามในช่วงที่ 2 โดยเป็นกลุ่ม
เวียดนามที่พร้อมกับองเชียงสือ ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช รัชกาลที่ 1 
พร้อมกับมีการตั้งถิ่นฐานและสร้างวัด 2 แห่ง คือ 1) วัดคั้นเยิงตื่อ (วัดอุภัยราชบ ารุง) อยู่ที่หลังตลาดน้อย 
(ริมถนนเจริญกรุง) ในอ าเภอสัมพันธวงศ์ 2) วัดกว๋างเพ๊ือกตื่อ (วัดอนัมนิกายาราม) ที่บางโพ เรียกกันเป็น
สามัญว่าวัดบางโพ การตั้งชุมชนและสร้างวัดพร้อมกับการอพยพของกลุ่มชาวเวียดนามในช่วงที่ 3 เกิดขึ้นใน
รัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว (รัชกาลที่ 3) ได้มีการตั้งชุมชนและสร้างวัด 3 แห่ง คือ 1) วัด
คั้นถ่อตื่อ (วัดถาวรวราราม) อยู่ที่เมืองกาญจนบุรี เมื่อเวียดนามพวกนั้นย้ายเข้ามาอยู่ในกรุงเทพ ฯ ก็ได้สร้าง
วัดเวียดนามขึ้นอีกวัดหนึ่งคือ 2) วัดเกี๋ยงเพ๊ือกตื่อ (วัดสมณานับบริหาร) เรียกกันสามัญว่าวัดญวนสะพาน
ขาว อยู่ที่ริมคลองผดุงกรุงเกษม ในอ าเภอดุสิต 3) วัดเพ๊ือกเดี้ยนตื่อ (วัดเขตร์นาบุญญาราม) อยู่ที่เมือง
จันทบุรี แต่ในเวลาเดียวกันก็มีการสร้างวัดในแบบอนัมนิกายในพ้ืนที่ต่าง ๆ อันเนื่องด้วยพัฒนาการของ
พระพุทธศาสนามหายานที่มีลักษณะร่วมหลายประการเป็นเหมือนกับชาวจีน จึงได้รับความนิยมและ
แพร่หลายไปยังชุมชนชาวจีนในถิ่นต่าง ๆ ด้วย ดังปรากฏวัดที่ถูกสร้างขึ้นในภายหลังอาทิ 1) วัดโผเพ๊ือกตื่อ 
(วัดกุศลสมาคร) อยู่ในอ าเภอสัมพันธวงศ์ ใกล้ถนนราชวงศ์  2) วัดตี๊หง่านตื่อ (วัดชัยภูมิการาม) อยู่ใน



 

 

~ 32 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2563] 

อ าเภอสัมพันธวงศ์ ที่ตรอกเจ๊ฮัวเนียม 3) วัดหยิบเพ๊ือกตื่อ (วัดบ าเพ็ญจีบพรต) อยู่ในอ าเภอสัมพันธวงศ์ ใกล้
ถนนเยาวราช ต่อมาเป็นวัดพระจีนปกครอง 4) วัดตื้อเต้ตื่อ (วัดโลกานุเคราะห์) อยู่ในอ าเภอสัมพันธวงศ์ 
ซอยผลิตผล ถนนราชวงค์ 5) วัดคั้นถ่อตื่อ ( วัดถาวรวราราม) อยู่ที่อ าเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา สร้างใหม่
เมื่อ ปี พ.ศ. 2501 

วัดฝ่ายอนัมนิกายในประเทศไทยถือก าเนิดขึ้นก่อนวัดจีนในรัชกาลที่ 3 ระหว่างที่สมเด็จเจ้าฟ้ามงกุฎ   
ทรงพระผนวชอยู่ ในนาม “วชิรญาณภิกขุ”  ทรงสนพระทัยในลัทธิประเพณี และการปฏิบัติของพระสงฆ์
ฝ่ายมหายานซึ่งในขณะนั้นพระสงฆ์ฝ่ายมหายานมีแต่ฝ่ายอนัมนิกายยังไม่มีฝ่ายจีนนิกายจึงโปรดให้นิมนต์     
องฮึง เจ้าอาวาสวัดญวนตลาดน้อยในขณะนั้นมาเข้าเฝ้าซึ่งทรงถูกพระราชอัธยาศัยเป็นอย่างดี  เมื่อเสด็จขึ้น
ครองราชย์ก็ทรงพระกรุณาโปรดเกล้าฯ ให้คณะสงฆ์ฝ่ายอนัมนิกายเข้ามาอยู่ในพระบรมราชูปถัมภ์และอยู่ใน
สถานะดังกล่าวเรื่อยมาแม้จะมีการผลัดเปลี่ยนรัชกาลมาจนถึงปัจจุบัน  ในช่วงแรกที่วัดเวียดนามเข้ามาอยู่ใต้
พระบรมโพธิสมภาร วัดเวียดนามแห่งแรก ๆ เช่น วัดญวนตลาดน้อยก็ได้รับพระราชทานเงินช่วยเหลือในการ
ปฏิสังขรณ์และยังโปรดเกล้าฯ ให้พระสงฆ์เวียดนามเข้าเฝ้าเป็นประจ า รวมทั้งให้มีพิธีกรรมตามความเชื่อของ
ฝ่ายอนัมนิกายในพระราชพิธีเฉลิมพระชนมพรรษาซึ่งเป็นประเพณีท่ีปฏิบัติสืบเนื่องมาจนถึงปัจจุบัน 

  

ภาพที่ 2  วัดเขตนาบุญญาราม จ.จันทบุรี,วัดสมณานัมบริหาร  หรือวัดญวนสะพานขาว กทม. วัด
อนัมนิกายในประเทศไทย (ภาพ : ออนไลน์,10 ตุลาคม 2561) 

พัฒนาการและการคงอยู่ 
เมื่อพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวเสด็จขึ้นครองราชย์ใน พ.ศ. 2411 ได้ทรงปฏิบัติตาม

แบบอย่างสมเด็จพระบรมชนกนาถในเรื่องที่เกี่ยวกับ การอุปถัมภ์และการปฏิสังขรณ์วัดเวียดนาม โดย
พระราชทานเงินช่วยเหลือในการปฏิสังขรณ์วัดญวนตลาดน้อยอีกครั้งและได้พระราชทานนามใหม่ว่า  วัด
อุภัยราชบ ารุง ค าว่า "อุภัย" แปลว่า สอง แสดงให้เห็นถึงความหมายว่า เป็นวัดที่ได้รับพระบรมราชูปถัมภ์
จากพระมหากษัตริย์ 2 พระองค์ คือ พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวและพระบาทสมเด็จพระ
จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวได้โปรดเกล้าฯ พระราชทานสมณศักดิ์ขององฮึงเจ้าอาวาสวัด เป็นที่  "พระครูคณานัม
สมณาจารย์" เป็นเจ้าคณะใหญ่ฝ่ายอนัมนิกายในประเทศไทย ต่อมายังได้พระราชทานนามวัดเวียดนามและ
วัดจีนอื่น ๆ อีกหลายวัดด้วย 

 ข้อมูลเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาในประเทศไทยเกี่ยวกับจ านวนวัด จ านวนพระ และพิธีกรรมที่เนื่อง
ด้วยศาสนา รวมทั้งปรากฏอยู่ในพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ ที่ก าหนดให้พระพุทธศาสนาในประเทศไทย                  
มี 2 นิกายหลัก 4 นิกายย่อย อันประกอบด้วยมหานิกาย และธรรมยุติกนิกาย อันเป็นส่วนของเถรวาท           
ส่วนมหายานประกอบด้วยจีนนิกาย ที่เป็นการนับถือในแบบจีน (Wu Zhibin,2017,169-185) และอนัม
นิกายเป็นการนับถือในแบบเวียดนาม เมื่อจ าเพาะไปเฉพาะพระพุทธศาสนาในแบบเวียดนาม ท าให้เห็นว่าใน



 

 

~ 33 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 3 No. 3 [September – December 2020] 

ความเป็นจริงพระพุทธศาสนาในแบบดังกล่าว คือข้อเท็จจริงและการเกิดขึ้นภายใต้ความเหมือนและความ
ต่างที่ไม่แตกต่างด้วยเช่นกัน  

ตารางท่ี 1 สถิติวัดและพระภิกษุในแต่ละนิกายในประเทศไทย เมื่อ พ.ศ.2560/2017   
สถิติคณะสงฆ์เถรวาท สถิติคณะสงฆ์มหายาน 

มหานิกาย ธรรมยุติกนิกาย จีนนิกาย อนัมนิกาย 
วัด พระ-เณร วัด พระ-เณร วัด พระ-เณร วัด พระ-เณร 

36,934 258,995 (พ)  
53,230 (ณ) 

3,610 33,639 (พ) 
6,712 (ณ) 

15 - 21 300+(พ) 
250+ (ณ) 

ที่มา: ข้อมูลพ้ืนฐานทางพระพุทธศาสนา ปี 2560 กลุ่มเทคโนโลยีสารสนเทศ ส านักงานเลขานุการกรม  
        ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ (สืบค้น 10 ตุลาคม 2561) 

 
นอกจากนี้สถิติและข้อมูลเกี่ยวกับวัดอนัมนิกายในประเทศไทย มีทั้งหมด 21 วัด อยู่ในกรุงเทพฯ 7 

วัด จังหวัดกาญจนบุรี 2 วัด และจังหวัดสงขลา จันทบุรี ยะลา อุดรธานี ฉะเชิงเทรา สุพรรณบุรี สมุทรสาคร 
และนครปฐม  จังหวัดละ 1 วัด วัดเวียดนามในกรุงเทพฯ จ านวน 7 วัด มีชื่อและสถานที่ตั้ง ดังนี้ 

ตารางที ่2  สถิติวัดของคณะสงฆ์อนัมนิกายในประเทศไทย    
วัด ที่ตั้ง 

วัดกุศลสมาคร (โผเพ๊ือกตื่อ) CHÙA PHỔ PHƯỚC   กรุงเทพฯ 
วัดโลกานุเคราะห์ (ตื้อเต๊ตื่อ) CHÙA TỪ TẾ   กรุงเทพฯ 
วัดอนัมนิกายาราม (กว๋างเพ๊ือกตื่อ) CHÙA QUẢNG PHƯỚC   กรุงเทพฯ 
วัดสมณานัมบริหาร (ก๋ันเพื๊อกตื่อ) CHÙA CẢNH PHƯỚC   กรุงเทพฯ 
วัดอุภัยราชบ ารุง (ค้ันเยิงตื่อ) CHÙA KHÁNH VÂN   กรุงเทพฯ 
วัดชัยภูมิการาม (ตี๋หง่านตื่อ) CHÙA THÚY NGẠN   กรุงเทพฯ 
วัดมงคลสมาคม (โห่ยคั้นตื่อ) CHÙA HỘI KHÁNH   กรุงเทพฯ 
วัดเขตร์นาบุญญาราม (เพ๊ือกเดี้ยนตื่อ) อ.เมือง CHÙA PHƯỚC ĐIỀN   จันทบุรี 
วัดอนัมนิกายเฉลิมพระชนมพรรษากาล (หง็อกทันตื่อ) สองพ่ีน้อง CHÙA 
NGỌC THANH   

สุพรรณบุรี 

วัดธรรมปัญญารามบางม่วง (ฮึงถั่นตื่อ) CHÙA HƯNG THẠNH   นครปฐม 
วัดเจริญบุญไพศาล (ฮึงเพ๊ือกตื่อ) CHÙA HƯNG PHƯỚC   กาญจนบุรี 
วัดมหายานกาญจนมาสราษฎร์บ ารุง (ค้ันซันตื่อ) อ.เมือง CHÙA KHÁNH 
SANH   

ยะลา 

วัดหมื่นปีวนาราม (หย่างถ่อตื่อ) CHÙA VẠN THỌ   ราชบุรี 
วัดถ้ าเขาน้อย (ล็องเซิงตื่อ) อ.ท่าม่วง CHÙA LONG SƠN   กาญจนบุรี 
วัดถาวรวราราม (คั้นถ่อตื่อ) อ.เมือง CHÙA KHÁNH THỌ   กาญจนบุรี 
วัดสุนทรประดิษฐ์ (ค้ันอังตื่อ) อ.เมือง CHÙA KHÁNH AN   อุดรธานี 
วัดศรัทธายิ้มพานิชวราราม (โผเจี๊ยวตื่อ) CHÙA PHỔ CHIẾU   สมุทรสาคร 
วัดอุภัยภาติการาม (ซ าปอกง – ตามบ๋าวก็องเผิกตื่อ) อ.เมือง CHÙA 
TAM BẢO CÔNG   

ฉะเชิงเทรา 

วัดถาวรวราราม (คั้นถ่อตื่อ) หาดใหญ่  CHÙA KHÁNH THỌ   สงขลา 



 

 

~ 34 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2563] 

วัดนพรัตน์วนาราม (เพ๊ือกถ่อตื่อ) อ.มะขาม CHÙA PHƯỚC THỌ   จันทบุรี 
วัดศิริจรรยาธรรมปัญญาราม (ฮึงเยิงตื่อ) อ.ธัญญะ CHÙA HƯNG VÂN   ปทุมธานี 

      ที่มา : Website คณะสงฆ์อนัมนิกายในประเทศไทย (ขอ้มูล : 10 มีนาคม 2560)  
 

พระสงฆ์ฝ่ายอนัมนิกายมีการปฏิบัติ พิธีกรรมคล้ายฝ่ายจีนนิกายทุกประการ แต่มีพิธีบวช                 
พิธีเข้าพรรษา พิธีสรงน้ าพระพุทธรูป คล้ายกับพระสงฆ์ฝ่ายเถรวาท ในขณะที่ฝ่ายจีนนิกายไม่มี  ส่วนการ
ปกครองคณะสงฆ์ พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวจึงโปรดเกล้าฯ ให้คณะสงฆ์เหล่านี้ ได้รับ
พระราชทานสมณศักดิ์ในท านองเดียวกันกับพระสงฆ์มอญ ที่ได้รับมาแล้วในรัชกาลที่ 4 แต่เนื่องจากพระสงฆ์
จีนนิกาย และอนัมนิกาย นับถือพระพุทธศาสนานิกายมหายาน และประกอบพิธีกรรมที่ต่างไปจากพระสงฆ์
ฝ่ายเถรวาท คือ พระไทย และพระมอญ จึงโปรดเกล้าฯ ให้มีท าเนียบสมณศักดิ์ส าหรับพระสงฆ์เวียดนามขึ้น
ต่างหาก และโปรดเกล้าฯ ให้มีสมณศักดิ์ ส าหรับพระสงฆ์จีนด้วยในคราวเดียวกัน อีกทั้งให้เลือกพระสงฆ์              
ที่มีคุณสมบัติเหมาะสม ขึ้นเป็นพระครู พระปลัด รองปลัด (เทียบด้วยสมุห์) ผู้ช่วยปลัด  (เทียบด้วยใบฎีกา) 
และได้พระราชทานสัญญาบัตร มีราชทินนามและพัดยศ ซึ่งจ าลองแบบมาจากพัดยศ ของพระสงฆ์               
ฝ่ายเถรวาท แต่มีขนาดเล็กกว่า คณะสงฆ์อนัมนิกายเดิมให้สังกัดกรมท่าซ้าย ในความดูแลของ                
พระยาโชฎึกราชเศรษฐี (ปั้น) และมีขุนอนัมสังฆการ เป็นผู้ดูแลพระสงฆ์ฝ่ายอนัมนิกายควบคู่กันไป โดยให้
เป็นผู้แทนติดต่อกับส านักพระราชวัง กรมธรรมการ และกรมท่าซ้าย ต่อมาจึงได้โปรดเกล้าฯ ให้โอนพระสงฆ์
ทั้งฝ่ายอนัมนิกาย และจีนนิกาย มาข้ึนกับกระทรวงธรรมการ เมื่อ พ.ศ. 2441/1898 

 
ภาพที่ 3  วิถีประเพณีทางศาสนาที่ผสมผสานระหว่างเวียดนามแบบไทย ของของคณะสงฆ์

อนัมนิกายในประเทศไทย   
(Picture : Online,10 October 2018) 

 
 ภาพ 4 คณะสงฆ์ฝ่ายอนัมนิกาย มีรูปแบบการบริหาร และการปกครองเป็นแบบของตนเอง เป็นไป

ตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505/1962 และมีกฎกระทรวงออกตามความในพระราชบัญญัติ คือ 
กฎกระทรวงฉบับที่ 3 พ.ศ.2520/1977 ว่าด้วยการปกครองคณะสงฆ์อ่ืน จัดให้มีการด าเนินการปกครอง               
ให้เป็นไปตามพระธรรมวินัย ลัทธินิกาย กฎหมาย และพระบัญชาของสมเด็จพระสังฆราช โดยมีโครงสร้าง
การปกครอง อยู่ภายใต้การก ากับของสมเด็จพระสังฆราช และกรรมการมหาเถรสมาคม โดยมีหน่วยงานของ
ภาครัฐคอยก ากับดูแลคือกรมการศาสนา ดังปรากฏตามแผนผังที่จ าแนกได้ คือ 

 
 



 

 

~ 35 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 3 No. 3 [September – December 2020] 

          
 ภาพที่ 4 โครงสร้างการบริหารกิจการคณะสงฆ์ฝ่ายอนัมนิกายในประเทศไทย (ข้อมูล : Online : 

https://www.anamnikayathai.com, Website Annam Nikaya in Thailand) 
 

โครงสร้างและต าแหน่งการปกครองของคณะสงฆ์อนัมนิกาย 
กฎกระทรวงฯ ได้ก าหนดให้เจ้าคณะใหญ่มีอ านาจในการวางระเบียบและออกค าสั่ง โดยไม่ขัดแย้ง

กับพระธรรมวินัย ลัทธินิกาย กฎหมาย พระบัญชาของสมเด็จพระสังฆราช และระเบียบแบบแผนของทาง
ราชการ เพ่ือให้การปกครองเป็นไปด้วยความเรียบร้อย กฎกระทรวงฯ ฉบับที่ 3 พ.ศ. 2520 จึงได้ก าหนดให้
มีบรรพชิตเป็นผู้ปกครองตามต าแหน่ง โดยล าดับดังนี้คือ (ภาพท่ี 5) 

 
ภาพที่ 5  โครงสร้างการบริหารกิจการคณะสงฆ์ฝ่ายอนัมนิกายในประเทศไทย (ข้อมูล : Online : 

https://www.anamnikayathai.com, Website Annam Nikaya in Thailand) 

https://www.anamnikayathai.com/
https://www.anamnikayathai.com/


 

 

~ 36 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2563] 

จากภาพที่ 5 โครงสร้างการบริหารของคณะสงฆ์ฝ่ายอนัมนิกาย จีนนิกาย แยกส่วนกันบริหารใน
กลุ่มของตนเอง โดยในส่วนของอนัมนิกายมีผู้น าสูงสุดหนึ่งรูป อยู่ภายใต้การปกครองของคณะสงฆ์ไทย               
โดยมีสมเด็จพระสังฆราชที่ได้รับการถสาปนาโดยพระเจ้าแผ่นดินเป็นประมุข และอยู่ภายใต้การก ากับโดย
กรมการศาสนา และอยู่ภายใต้การปกครองตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ ฉบับแก้ไข 2561/2018 ด้วย
เช่นกัน ทั้งหมดต้องการสท้อนให้เห็นถึงพัฒนาการของการปกครองคณะสงฆ์ฝ่ายอนัมนิกาย ที่ เป็น
พัฒนาการร่วมของสังคมไทยและประเทศไทยในองค์รวมด้วยเช่นกัน  
 
การคงอยู่และการด าเนินต่อไป  

 พัฒนาการของพระพุทธศาสนาแบบเวียดนามในประเทศไทย กลายเป็นส่วนหนึ่งและมีพัฒนาการใน
วงกว้างในกลุ่มชาวจีน ด้วยเหตุผลว่าชุมชนชาวจีนก็นับถือและให้การสนับสนุนมหายานแบบเวียดนามใน
ประเทศไทย  ข้อมูลพระพุทธศาสนาแบบจีนในประเทศไทย เกิดขึ้นและมีในภายหลังฝ่ายนเวียดนาม แต่จีน
แต่เดิมก็เป็นผู้สนับสนุนและมีส่วนร่วมกับวัดฝ่ายเวียดนามแต่แรกด้วยเช่นกัน เนื่องด้วยความมีลักษณะร่วม
ท า ง วั ฒ น ธ ร ร ม ร่ ว ม กั น  ดั ง ป ร า ก ฏ ใน ง า น ข อ ง  Kanokwan Komalittipong  (2 0 0 7 / 2549)                                   
เรื่อง “The Administration of the Chinese Buddhist Sangha in Thailand-การบริหารกิจการของ
คณะสงฆ์จีนนิกายในประเทศไทย”  ที่ศึกษาถึงพัฒนาการของการบริหารกิจการของคณะสงฆ์จีนนิกายใน
ป ระ เท ศ ไท ย   รวม ถึ ง งาน ขอ ง  Ongpalat Sitthisak Thianya (Saekhow) (2 014 /2557 ) เรื่ อ ง 
“ Management of Efficiency in Public Welfare of The Anam Nikaya Buddhist Sangha in 
Thailand การบริหารจัดการประสิทธิภาพการสาธารณสงเคราะห์ ของคณะสงฆ์อนัมนิกายในประเทศไทย” 
ที่ให้ข้อมูลเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาแบบ “อนัมนิกาย” โดยตรง ซึ่งข้อมูลเหล่านี้สะท้อนความเกาะเกี่ยวของ
พุทธศาสนา รวมไปถึงการเชื่อมต่อกับบริบทอ่ืน ๆ อาทิ การศึกษาหาความรู้ของพระภิกษุฝ่ายอนัมนิกาย  
พระภิกษุสามเณรเข้ารับการศึกษาในมหาวิทยาลัยสงฆ์ไทย ท าให้พระภิกษุสามเณรระหว่างนิกายมีความ
เชื่อมโยงไปมาหาสู่กันมากขึ้น การเรียนรู้ภาระงาน และกิจกรรมร่วมกันจึงเกิดขึ้นมากขึ้น ท าให้บทบาทของ
พระพุทธศาสนาฝ่ายอนัมนิกาย มีพัฒนาการและเกาะเกี่ยวออกนอกกลุ่มเป็นปฏิสัมพันธ์เชิงบวกระหว่างกัน
มากขึ้น จนกระท่ังกลายเป็นส่วนหนึ่งของระบบในองค์รวมด้วย   

 พระเวียดนามในประเทศไทย ชั้นแรกบวชมาจากดินแดนเวียดนาม คือในรัชสมัยพระบาทสมเด็จ
พระพุทธยอดฟ้า ฯ ต่อมาเมื่อเวียดนามขัดแย้งกัน พระเวียดนามในประเทศไทยก็มีแต่ที่บวชอยู่ในประเทศ
ไทย พระเวียดนามที่อยู่ในประเทศไทยได้ปรับเปลี่ยน วัตรปฏิบัติบางประการเพ่ือให้เกิดความเหมาะสมกับ
การอยู่ในดินแดนประเทศไทย อาทิ  ถือสิกขาบทไม่ฉันอาหารเวลาวิกาล  ครองผ้าสีเหลือง  ไม่ใส่รองเท้า
และถุงเท้า ส าหรับข้อวัตรปฎิบัติอ่ืน ๆ ตลอดจนกิจพิธี คงท าตามแบบในเมืองเวียดนาม จนถึงรัชสมัย
พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า ฯ ได้ทรงพระกรุณาโปรดเกล้า ฯ ให้พระฝ่ายเวียดนามมีสมณศักดิ์ และได้
โปรดเกล้า ฯ ให้มาท าพิธีกงเต๊ก เป็นพิธีหลวงบ่อย ๆ จึงได้มีการแก้ไขเพ่ิมเติมกิจพิธีคล้ายกับพระสงฆ์ไทย
มากยิ่งขึ้นอีกหลาย ประการ ดังปรากฏในงานวิจัยของ  Phrakusol Khánhlê , Wutthinant Kantatian 
(2017,248-257) ใน เรื่ อ ง  “ A Method of the Conservation of Ceremonies and Practices of 
Anamnikaya Sanga in Thailand” ที่ให้ข้อมูลว่า อนัมนิกายมีพัฒนามากว่า 200 ปี ยังด าเนินพิธีกรรม
และรักษาส่งต่ออย่างต่อเนื่อง อาทิ 1 พิธีบูชาดาวนพเคราะห์ 2) พิธีสรงน้ าพระพุทธรูปและหล่อเทียนพรรษา 
3) พิธีบริจาคทานทิ้งกระจาด 4) พิธีกรรมในเทศกาลถือศีลกินเจ 5) พิธีบูชาดาวนพเคราะห์ เป็นต้น หรือใน
งานของ ที่สะท้อนถึงความนับถือเป็นอัตลักษณ์และจิตวิญญาณของผู้นับถือ ดังปรากฏในงาน แม้งานวิจัยจะ
ศึกษาในกลุ่มชาวจีนแต่ภาพเชื่อมต่อระหว่างวัดถาวรวราราม ที่หาดใหญ่ก็เป็นส่วนหนึ่งของวัดอนัมนิกายใน



 

 

~ 37 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 3 No. 3 [September – December 2020] 

ประเทศไทยด้วยเช่นกัน  ดังปรากฏในงานของ พรทิพา บรรทมสินธุ์,เรวดี อ้ึงโพธิ์ (2017/2559)  เรื่อง 
“Pyramid of Religion, Powe,Identity and Community : the Interralation Between Mahayana 
Buddhism and the Thai-Chinese People in Had-Yai City-ปิรามิดแห่งศาสนา อ านาจ อัตลักษณ์และ
ชุมชน : ความผูกพัน ระหว่างพุทธศาสนามหายานกับชาวไทยเชื้อสายจีน นครหาดใหญ่” ที่ชาวจีนก็ไปท า
กิจกรรมร่วมกับทางวัดในฐานะท่ีเป็นวัดในทางพระพุทธศาสนาด้วย  

 จากหลักฐานข้อมูลที่ปรากฏสืบไปจนกระท่ังสมัยเมื่อพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า ฯ ครั้งยังคงทรง
ผนวชอยู่ ใคร่จะทราบลัทธิของพระเวียดนาม จึงทรงสอบถามองฮึง (ซึ่งต่อมาได้เป็นที่พระครูคณานัม สมณา
จารย์องค์แรก ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า ฯ) จึงได้ทรงคุ้นเคยชอบพระราชอัธยาศัยมาแต่
ครั้งนั้น เมื่อพระองค์ได้เสด็จเถลิงถวัลย์ราชสมบัติแล้ว พระเวียดนามก็ได้มีโอกาสเฝ้าแหนได้ตั้งแต่นั้นเป็นต้น
มา ดังจะเห็นได้ในงานพระราชพิธีเฉลิมพระชนมพรรษา พระเวียดนามยังเข้าไปถวายธูปเทียน และกิม
ฮวยอ้ังติ้วอยู่ทุกปี ส่วนพิธีกงเต๊กที่ได้ท าเป็นงานหลวงนั้น พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า ฯ ได้โปรดเกล้า ฯ                 
ให้ท าเป็นครั้งแรก เมื่องานพระศพสมเด็จพระเทพศิรินทราบรมราชินี เมื่อปี พ.ศ.2404/1861 ต่อมาเมือ
พระบาทสมเด็จพระปิ่นเกล้า ฯ เสด็จสวรรคต เมื่อปี พ.ศ.2408/1865 ก็ได้โปรดเกล้า ฯ ให้มีพิธีกงเต๊กใน
พระบรมราชวังอีกครั้งหนึ่ง การพิธีกงเต๊ก จึงได้เข้าในระเบียบงานพระศพซึ่งเป็นการใหญ่ เป็นประเพณีสืบ
ต่อมา 

 ต่อมาพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า ฯ ทรงมีพระราชด าริเห็นว่า อดีตบูรพกษัตริย์ได้ทรงโปรด
เกล้า ฯ ตั้งพระสงฆ์มอญให้มีสมณศักดิ์เหมือนอย่างพระสงฆ์ไทย จึงเห็นสมควรจะทรงตั้งพระสงฆ์ที่มาแต่
เวียดนามและเกิดในแผ่นสยามได้มีสมณศักดิ์เช่นกัน จึงมีพระราชด าริให้มีท าเนียบสมณศักดิ์ส าหรับมหายาน
ขึ้นทั้งในส่วนจีนนิกายและอนัมนิกาย  ทรงเลือกพระอนัมที่เป็นคณาจารย์ ตั้งเป็นต าแหน่งพระครู  พระปลัด 
รองปลัด (เทียบด้วยสมุห์) ผู้ช่วย (เทียบด้วยใบฎีกา) ส่วนพระจีนนั้นหัวหน้าเป็นต าแหน่งพระอาจารย์ (เทียบ
ด้วยพระครู วิปัสสนา) และมีฐานานุกรม เป็นปลัด และรองปลัด เช่นเดียวกันกับพระเวียดนาม พระราชทาน
สัญญาบัตร มีราชทินนามกับพัดยศซึ่งจ าลองแบบพัดยศของคณะสงฆ์ไทย แต่ท าเป็นขนาดย่อลงมา 

 

 
ภาพที่ 6 วัดสุนทรประดิษฐ์ วัดอนัมนิกายท่ีจัดให้มีการเรียนการสอนปริยัติสามัญ พบสัมภาษณ์พระ

กุศล อาจารย์ใหญ่โรงเรียนของวัดสุนทรประดิษฐ์ จังหวัดอุดรธานี  (ภาพผู้เขียน : 25 ตุลาคม 2561) 
 
การรับรู้ต่อความเป็นพุทธศาสนาจากเวียดนาม 

 ในสภาพสังคมไทยที่เปลี่ยนแปลงไปการรับรู้เกี่ยวกับพระพุทธศาสนาแบบเวียดนามในประเทศไทย
ต่ออนัมนิกายจะน้อยลง หรืออาจไม่ทราบด้วยซ้ าว่า อนัมนิกายคืออะไร แต่อาจตีความเป็น “พระจีน”              
ด้วยภาวะการรับข้อมูลเกี่ยวกับจีน อาทิ ภาพจ าจากภาพยนต์จีน เป็นต้น  รวมถึงความเปลี่ยนแปลงทาง



 

 

~ 38 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2563] 

กายภาพของศาสนสถาน วัตรปฏิบัติ ที่สอดประสานกับพระเถรวาทในประเทศไทยเสียมากกว่า ส านึกความ
เป็นอนัมแบบไทย กับเวียดนามจึงดูห่างกันไปด้วย  

จนเมื่อพระพุทธศาสนาในประเทศไทยแบบมหายานเวียดนาม กลายเป็นกระแสใหม่ที่มาพร้อมกับ
พระภิกษุชาวเวียดนามอย่างพระติช นัท ฮัน (Tich Nath Han) ที่เขียนหนังสือเกี่ยวกับพระพุทธศาสนา
จ านวนมาก และถูกน ามาแปล สู่ภาษาไทย อาทิ  “ศิลปะแห่งอ านาจ” รวมถึงบทบาทของท่านถูกตีความว่า
เป็นพระสงฆ์แนวขบวนการพุทธใหม่ที่มีบทบาทในฐานะเป็นพุทธศาสนาเพ่ือสังคม   ท่านถูกล่าวถึงในฐานะ
เป็นพระภิกษุในพระพุทธศาสนาที่เป็นต้นแบบเพ่ือการศึกษาในแบบพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม  ถูกกล่าวถึง
ในงานของ  Pimalaporn Wongchinsri (2541/1998) ในเรื่อง Influence of Zen Buddhism on Thich 
Nhat Hanh's literary หรือในงานของ  Phra Subchoo Mahaweero (Bunpila) (2554/2011)  The 
Study of the Method of Practicing Mindfulness in Daily Life According to Thich Nhat Hanh’s 
Way  ที่กล่าวถึงความเป็นพระสงฆ์ที่น าหลักการทางพระพุทธศาสนาไปเผยแผ่ จนกระทั่งมีการนิมนต์ท่านมา
เผยแผ่พระพุทธศาสนาในประเทศไทย รวมทั้งตั้งสาขาอันเป็นพระพุทธศาสนาแบบเวียดนามในประเทศไทย
ที่ชื่อว่า “หมู่บ้านพลัมในประเทศไทย และท ากิจกรรมที่เนื่องด้วยพระพุทธศาสนาในแบบเวียดนาม แต่อีกนัย
หนึ่งพัฒนาการของพระพุทธสาสนา แบบดังกล่าวมีความใกล้เคียงกับประเทศเวียดนามมากกว่า ส่วนอนัม
นิกาย ที่มีพัฒนาการมาจากเวียดนาม ได้พัฒนาเป็นแบบไทยเสียมากกว่า อาทิ การฉันเนื้อ การฉัน 2 มื้อ 
เป็นต้น โดยจะมีความ ใกล้เคียงกับบริบทของประเทศไทยมากกว่า ด้วยเหตุผลในเรื่องพัฒนาการทาง
การเมือง ที่ก าหนดให้นิกายทางศาสนาเป็นส่วนหนึ่งของระบบการปกครองของคณะสงฆ์ไทย อยู่ภายใต้การ
ปกครองแห่งรัฐ สมาชิกในศาสนาหรือผู้บวชอาจเป็นคนพ้ืนถิ่นซี่งรักษาไว้เพียงเอกลักษณ์การสวด และ
รูปแบบหรือความเป็นเชื้อสาย ที่อาจพูดเวียดนามไม่ได้ หรืออาจเป็นกลุ่มคนไทย หรือจีน ที่มาบวชในแบบ
อนัมนิกายดังท่ีปรากฏอยู่ในปัจจุบัน  

 

 
ภาพที่  7 หนังสือของ พระติช นัท ฮัน (Tich Nath Hanh) ที่ถูกแปลเป็นภาษาไทย ท าให้คนไทย

รู้จักและมีความสนใจเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาแบบเวียดนามเพ่ิมมากขึ้น  (ภาพ : Online,10 ตุลาคม 2561) 
 
บทสรุป 

 พระพุทธศาสนาอนัมนิกายประเทศไทย นัยหนึ่งเป็นการสะท้อนเอกลักษณ์ในแบบเวียดนามในประ
ไทย อีกความหมายหนึ่งสื่อให้เห็นความสัมพันธ์ระหว่างประเทศทั้งสองผ่านมิติทางศาสนา ที่นอกเหนือจาก



 

 

~ 39 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 3 No. 3 [September – December 2020] 

การเมือง เศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรมร่วมในบางประการ การที่พระพุทธศาสนาอันเป็นมรดกร่วมของทั้ง
ประเทศที่ผสมรวมกันทั้งมหายาน มีปรากฏทั้งสองประเทศ ที่ในเวียดนามก็มีทั้งมหายานและเถรวาท ที่เนื่อง
ในแบบเวียดนามและเถรวาทที่อยู่ในกลุ่มชาติพันธุ์เขมร ที่เป็นกลุ่มชาติพันธุ์นหึ่งในเวียดนามปัจจุบัน            
วัดอนัมนิกายในประเทศไทยมีลักษณะทางสถาปัตยกรรมและศิลปกรรมที่ผสมผสานระหว่างจีน เวียดนาม 
และไทย วัดอนัมไม่นิยมสร้างโบสถ์ที่มีช่อฟ้า ใบระกา และหางหงส์อย่างไทย แต่มีการสร้างเจดีย์บรรจุอัฐิ 
หอกลอง และหอระฆัง ซึ่งมีลักษณะคล้ายสถาปัตยกรรมจีนส่วนรูปเคารพที่ เป็นสัญลักษณ์ของวัด
เวียดนาม คือ รูปท้าวมหาชมพู ดังนั้นอนัมนิกายในประเทศไทย จึงเป็นภาพแทนความเชื่ อมโยงทาง
พระพุทธศาสนาระหว่างเวียดนามและไทย รวมไปถึงความสัมพันธ์ทางการเมืองประวัติศาสตร์รวมกัน           
ในส่วนของพระพุทธศาสนาในแบบเวียดนามผ่านพระติชนัทฮันท์ จึงเป็นเงื่อนไขที่ท าให้พระพุทธศาสนาถูก
ท าการศึกษาและท าความเข้าใจมากขึ้น จนกระทั่งมีพัฒนาการผ่านหนังสื อ การเผยแผ่และการด าเนิน
กิจกรรมของพระพุทธศาสนาแบบมหายานในประเทศไทย  ทั้งมีการก่อตั้งวัดสาขาของพระพุทธศาสนาแบบ
เวียดนามในชื่อวัดพลัม ที่จังหวัดนครราชสีมาประเทศไทยด้วย ดังนั้นอนัมนิกาย หรือมหายานแบบเวียดนาม
เป็นส่วนหนึ่งและอยู่ในการรับรู้ของชาวพุทธไทยหรือสังคมไทยในองค์รวมด้วย  
 
บรรณานุกรม 
กลุ่มเทคโนโลยีสารสนเทศ ส านักงานเลขานุการกรม. (2560). ข้อมูลพื้นฐานทางพระพุทธศาสนา ปี 2560. 

ส านักงานเลขานุการกรม : ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ.  
ถนอม อานามวัฒน์. (2516). ความสัมพันธ์ระหว่างไทย เขมร และญวน ในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น.

กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์คุรุสภา.  
ธัญญาทิพย์ ศรีพนา และ Trinh Dieu Thin. (2548). เหวียต เกี่ยว: ในประเทศไทยกับความสัมพันธ์ไทย-

เวียดนาม. กรุงเทพฯ : สถาบันเอเชียศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
บดินทร์เดชา, เจ้าพระยา. (2550). อานามสยามยุทธ : ว่าด้วยการสงครามระหว่างไทยกับลาว เขมร และ

ญวน. กรุงเทพฯ :  โฆษิต.   
พ รทิ พ า  บ รรท ม สิ น ธุ์ ,  เร วดี  อ้ึ ง โพ ธิ์ . (2 5 59 ). Pyramid of Religion, Power, Identity and 

Community : the Interrelation Between Mahayana Buddhism and the Thai-
Chinese People in Had-Yai City-ปิรามิดแห่งศาสนา อ านาจ อัตลักษณ์และชุมชน : ความ
ผูกพัน ระหว่างพุทธศาสนามหายานกับชาวไทยเชื้อสายจีน นครหาดใหญ่. ภาควิชาสารัตถศึกษา 
คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์.  

มรกตวงศ์ ภูมิพลับ. (2556). แส็กเกิ่ม–สว่ายมู้ด: ประวัติศาสตร์การรับรู้มหายุทธสยามพ่าย ในมุมมอง
ของเวียดนาม. วารสารสังคมวิทยามานุษยวิทยา. 32 (1) : 87-113. 

Chi Minh, Ha Van Tan, Nguyen Tai Thu . (1993).  Buddhism in Vietnam. Hanoi : Thế Giới 
Publishers. 

Kanokwan Komalittipong. (2 0 0 7 / 2549) .  The Administration of the Chinese Buddhist 
Sangha in Thailand-การบริหารกิจการของคณะสงฆ์จีนนิกายในประเทศไทย. Dissertation 
for Degree of Doctor of Philosophy (Buddhist Studies) Graduate School 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (Thai Language).  

 

https://www.amazon.com/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&text=Chi+Minh&search-alias=books&field-author=Chi+Minh&sort=relevancerank
https://www.amazon.com/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&text=Ha+Van+Tan&search-alias=books&field-author=Ha+Van+Tan&sort=relevancerank
https://www.amazon.com/s/ref=dp_byline_sr_book_3?ie=UTF8&text=Nguyen+Tai+Thu&search-alias=books&field-author=Nguyen+Tai+Thu&sort=relevancerank


 

 

~ 40 ~ 

วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 [กันยายน – ธันวาคม 2563] 

Krishna Thongkaew,Somsak Srisontisuk / Viyouth Chamruspanth. (2014). Legitimate Power 
and Authority in Social Mobility of Vietnamese Thai-อ านาจชอบธรรมและสิทธิ
อ านาจในการเลื่อนชั้นทางสังคมของชาวไทยเชื้ อสายเวียดนาม . Journal of Mekong 
Societies: 10 (3) September-December 2014 : 123-146.  

Morragotwong Phumplab. (2010). The Diplomatic Worldviews of Siam and Vietnam in 
the Pre-colonial Period (1780s-1850s). Master thesis, National University of 
Singapore. 

Narongsakdi  Kuboonya-aragsa, Pisit  Boonchai, Paiboon  Boonchai (2018). The Role of 
Ethnic Thai-Vietnamese People in Effecting Changes. On the Thai Economy, 
Society and Culture-บทบาทของชาวไทยเชื้อสายเวียดนามที่มีต่อการเปลี่ยนแปลงด้าน
เศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรม. Nakhon Phanom University Journal; 8 (2) May – August 
2018  : 107-116. 

Ongpalat Sitthisak Thianya (Saekhow). ( 2 0 1 4 ) .  Management of Efficiency in Public 
 Welfare of The Anam Nikaya Buddhist Sangha in Thailand-ก ารบ ริ ห า รจั ด ก าร
ประสิทธิภาพการสาธารณสงเคราะห์ ของคณะสงฆ์อนัมนิกายในประเทศไทย. Dissertation for 
Degree of Doctor of Philosophy (Buddhist Management) Graduate School 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (Thai Language).   

Ongsorapananampoch (Phisit Thianbao/Sriwicha). ( 2 0 1 3 ) .  The Development of The 
Models of the Effective Management in Anamnikāya Saṅgha in Thailand-ก าร
พัฒนารูปแบบการ บริหารที่ มีประสิทธิภาพของคณะสงฆ์อนัมนิกายในประเทศไทย .  
Dissertation for Degree of Doctor of Philosophy (Buddhist Studies) Graduate School 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (Thai Language).  

Phakorn Chatjareunsuk. (2 5 5 8 / 2 0 1 5 ) .  Values and Changes of Temples Under The 
Chinese Buddhist Order of the Sangha in Thailand: A Case Studies of Chinese 
Temples in Bangkok-คุณค่าและการเปลี่ยนแปลงของวัดจีน ในสังกัดคณะสงฆ์จีนนิกายแห่ง
ป ระ เท ศ ไท ย  ก รณี ศึ ก ษ า : วั ด จี น ใน กรุ ง เท พ ฯ . Master of Architecture Faculty of 
Architecture: Chulalongkorn University.  

Phra Subchoo Mahaweero(Bunpila). (2011).  The Study of the Method of Practicing 
Mindfulness in Daily Life According to Thich Nhat Hanh’s Way.  A Thesis of 
Degree of Master of Arts (Buddhist Studies) Graduate School 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Phrakusol Khánhlê, Wutthinant Kantatian (2560/2017). A Method of the Conservation of 
Ceremonies and Practices of Anamnikaya Sanga in Thailand-รูปแบบการสืบสาน
อนุรักษ์พิธีกรรมและการปฏิบัติของคณะสงฆ์อนัมนิกายในประเทศไทย. Journal of Graduate 
School Review.13 (1) Special Issue : 248-257. 

Pimalaporn Wongchinsri ( 2 5 4 1 ) . Influence of Zen Buddhism on Thich Nhat Hanh's 
literary. Graduate School Master Arts (Comparative Literature) Chulalongkorn 
University. Bangkok. (Thailand). 



 

 

~ 41 ~ 

Journal of Chaiyaphum Review Vol. 3 No. 3 [September – December 2020] 

Sommai Chinnak, PhrakruSarakijkosol. (2016). The Buddhism in Vietnam: History, Cultural 
and Social Relationship-พุทธศาสนาในเวียดนาม: ประวัติศาสตร วัฒนธรรม และความ
สัมพันธทางสังคม. Journal of International Studies, Prince of Songkla University. 6 (2) : 
July – December : 1-26. 

Sujane Kanparit (2018/2561). The Contestation over the Indochinese Peninsula 
between the Siamese Court and the Nguyễn Lord from the Late Eighteenth 
Century to the Early Nineteenth Century-ศึกชิง ‘กัมพูชา’ และ ’ฮาเตียน’ ระหว่างราช
ส านักสยามและตระกูลเหงวียนช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 18 ถึงต้นคริสต์ศตวรรษที่ 19. The 
Thammasat Journal of History. 5 (1) : (January-June 2018/2561) : 117-175. 

Thich Nguyen Chon- (Nguyen Khuong Dan).  ( 2 0 0 8 ) .  The Recovery of Vietnamese 
Buddhism in the 20th Century. The Degree of Master of Arts (Buddhist Studies)  
Graduate School  Mahachulalongkornrajavidyalaya University.  

Tai th Nguyen, Editor.  ( 2 0 0 9 ) .  The History of Buddhism in Vietnam.  Council for 
Research in Values. Warchington: The Council for Research in Values and 
Philosophy. 

Ven . Tran Duy Hieu. (2008/2551). A Study of Annam-Nikaya in Thailand.  The Degree of 
Master  of Arts (Buddhist Studies) Graduate School Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University. 

Wu Zhibin. ( 2 0 1 7 ) .  The Development of Chinese Nikaya Mahayana Buddhism in 
Thailand. Chinese Stuide Juournal Faulty of Humanities and Social Science 
Dhonburi Rajabhat University Vol .10 No. 2 (2017) : July-December 2017 : 169-185. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.bookdepository.com/author/Tai-th-Nguyen

