
วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 131

ารศกึษาเปรยีบเทยีบและวเิคราะหปฐมสมโพธ ิ

2 เลม พระนพินธของสมเด็จพระสังฆราช 

(สา ปุสฺสเทโว)*

ก

พระมหาอุทัย ปดถาพมิพ**

สมพรนุช ตันศรสีุข***
 

บทคัดยอ

สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม 

ทรงนิพนธปฐมสมโพธิสองเลม ไดแก ฉบับหนังสือเทศน และฉบับธรรมสมบัติ ใน

สมัยรัชกาลที่ 4 และสมัยรัชกาลที่ 5 ตามลําดับ บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค

เพื่อศึกษาเปรียบเทียบและวิเคราะหเน้ือหาของปฐมสมโพธิ พระนิพนธสมเด็จ

พระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ทั้งสองเลม และวิเคราะหสาเหตุหรือปจจัยท่ีมีผล

* บทความวจิยันีเ้ปนผลจากการศกึษาในวทิยานพินธเรือ่ง “พระพทุธเจาในวรรณกรรม

 ของธรรมยุติกนิกาย พ.ศ. 2368-2455”

** นิสิตอักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาภาษาบาลี-สันสกฤต และพุทธศาสนศึกษา 

 Email: 6480037222@student.chula.ac.th

*** อาจารยทีป่รึกษา, ผูชวยศาสตราจารยประจาํสาขาวิชาภาษาเอเชียใต ภาควชิาภาษา

 ตะวันออก คณะอักษรศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย

  วันที่รับบทความ 23 มกราคม 2567 วันที่แกไขบทความ 13 พฤษภาคม 2567 

 วันที่ตอบรับบทความ 7 สิงหาคม 2567



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567132

ตอการปรับเปลี่ยนเนื้อหาของพุทธประวัติในทั้งสองชวงเวลา ผลการศึกษาพบวา 

ปฐมสมโพธทิัง้สองเลมเปนฉบบัเดยีวกนัโดยฉบบัหนงัสอืเทศนเปนฉบบัยอ ในขณะ

ที่ฉบับธรรมสมบัติขยายความจากฉบับหนังสือเทศน มีการแทรกคําอธิบายซึ่ง

แตกตางจากอรรถกถาและปฐมสมโพธขิองสมเดจ็พระมหาสมณเจา กรมพระปรมา

นุชิตชิโนรส วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม สะทอนใหเห็นวา พระองคทานเชื่อใน

ประสบการณชีวิต มีแนวคิดแบบเหตุผลนิยม เนื้อหาท่ีเก่ียวกับลักษณะพิเศษของ

พระพุทธเจาและนิมิตในการที่จะบรรลุสัมมาสัมโพธิญาณตลอดถึงเรื่องอิทธิฤทธิ

ปาฏิหาริยยังคงไวตามที่มีในพระไตรปฎก แตเนื้อหาที่เก่ียวกับอมนุษยผูมีบทบาท

ตอการตัดสินพระทัยของพระพุทธเจาถูกตัดออก เพื่อทําใหพระพุทธปญญาเดน

มากขึ้น ประเด็นน้ีชัดเจนมากในฉบับธรรมสมบัติที่ขยายเนื้อหาสําคัญตาม

พระไตรปฎก โดยเพิ่มพุทธประวัติท่ีเกี่ยวกับมาร 2 ตอน คือ มารเขาคุกคาม

หลังจากที่สงพระสาวกไปประกาศศาสนา และมารอาราธนาใหปลงอายุสังขาร 

แตยังตัดตอนที่พรหมอาราธนาพระพุทธเจาใหแสดงธรรมซึ่งมีอยูในพระไตรปฎก

เชนเดิม กลาวไดวา แมในสมัยรัชกาลที่ 5 ซึ่งมีแนวคิดรักษาคัมภีรพระไตรปฎก แต

สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ยังคงยึดมั่นในแนวคิดเกี่ยวกับคุณลักษณะของ

พระพทุธเจาตามแนวทางของพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหวั หรอืวชิรญาณ

ภิกขุ ผูสถาปนาธรรมยุติกนิกาย

คําสําคัญ: ปฐมสมโพธิ ธรรมยุติกนิกาย สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 133

* This article is based on the thesis titled “The Buddha in Literary Works 

 of Thammayut Sect between 1825-1912” 

** Student in Master’s Degree Program in Pali-Sanskrit and Buddhist 

 Studies, Faculty of Arts, Chulalongkorn University 

 Email: 6480037222@student.chula.ac.th

*** Advisor, Assistant Professor, South Asian Languages Section, Department 

 of Eastern Languages, Faculty of Arts, Chulalongkorn University

  Received January 23, 2024, Revised May 13, 2024, 

 Accepted August 7, 2024 

A Comparative and Analytical Study of the two Ver-

sions of Paṭhamasambodhi by His Holiness the Su-

preme Patriarch (Sā Pussadevo)*

Phramaha Uthai Padthapim**

Sompornnuch Tansrisook***

Abstract

 In the reigns of King Rama IV and V, His Holiness the Supreme 

Patriarch (Sā Pussadevo) from Wat Ratchapradit Sathit Mahasimaram 

authored two distinct versions of Paṭhamasambodhi: the preaching 

version and the Dhammasombat version. This article undertakes a 

comparative and analytical study of these two texts, examining 

the influences that shaped each version during their respective 

periods. Both versions are fundamentally similar; however, 

the preaching version is more concise, while the Dhammasombat 

version provides extensive detail. Notably, the interpretations in



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567134

these texts diverge from those in the traditional Pali commentary 

and the widely recognized Paṭhamasambodhi by Supreme Patriarch 

H.R.H. Prince Paramanujitajinorasa of Wat Phra Chetuphon Wimon 

Mangkhalaram, illustrating the empirical and rationalist tendencies 

of the era. The analysis highlights how both versions preserve the 

Buddha’s humanistic attributes, such as his wisdom and insights, as 

described in the Pali canon, while omitting supernatural assistance in 

his enlightenment. The Dhammasombat version further includes two 

segments on Mara: one depicting Mara’s challenges to the Buddha 

after sending his followers on their mission, and another during the 

Buddha’s contemplation of entering Nirvana, both closely aligning 

with the Pali canon narrative. Notably, the segment where Brahma 

requests the Buddha to preach remains omitted. Despite King Rama V’s 

promotion of religious texts adhering to the Pali canon, the Supreme 

Patriarch maintained a depiction of the Buddha that resonates with 

the human-focused philosophy of King Rama IV or Vajiranana Bhikkhu, 

the founder of the Dhammayuttika sect.

Keywords: Paṭhamasambodhi, Dhammayuttika sect, The Supreme 

 Patriarch (Sā Pussadevo)



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 135

1. บทนํา 

 ปฐมสมโพธิเปนชื่อของวรรณกรรมพุทธประวัติซ่ึงแสดงความเปนมาของ 

พระพทุธเจาต้ังแตสมยัพระเจาโอกกากราชตัง้ราชวงศอนัเปนตนวงศศากยะ จนถงึ

พระศาสนาอันตรธาน การแตงวรรณกรรมดงักลาวเปนทีน่ยิมแพรหลายในประเทศไทย

ฉบับเกาแกที่สุด ไดแก ปฐมสมโพธิภาษาบาลี สํานวนลานนา ฉบับวัดไหลหิน 

จังหวัดลําปาง แตงขึ้นราวพุทธศตวรรษที่ 21 (อนันต เหลาเลิศวรกุล, 2546, 

หนา 478) เนือ้หาเดมิเนนประวัติของพระสิทธตัถโพธสิตัว ภายหลงักลายเปนประวตัิ

ของพระสมณโคดม และประวตัขิองพระพุทธศาสนาตามลําดับ (อนนัต เหลาเลศิวรกุล,

2546, หนา 500-523) ปฐมสมโพธิฉบับที่มีชื่อเสียงท่ีสุดเปนพระนิพนธสมเด็จ

พระมหาสมณเจา กรมพระปรมานุชิตชิโนรส วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม 

โดยทรงชําระและตัดเติม เมื่อ พ.ศ. 2388 (สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระปรมา

นุชิตชิโนรส, 2478, คําแถลง) นักวิชาการหลายทาน เชน ศักดิ์ศรี แยมนัดดา,1

สุภาพรรณ ณ บางชาง,2 เปนตน ยกยองปฐมสมโพธิฉบับน้ี วาเปนวรรณกรรม

ที่มีเนื้อหาสมบูรณและมีภาษาที่งดงาม อยางไรก็ตาม หลังจากนั้นเพียงประมาณ 

13 ป พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัวทรงอาราธนาสมเด็จพระสังฆราช 

1 ศักดิ์ศรี แยมนัดดาไดกลาวยกยองวาเปนวรรณคดีรอยแกวที่ “ไพเราะงดงามดวยลีลา

 การแตงที่ประณีตและสมบูรณดวยเน้ือหา ยากจะหาวรรณคดีรอยแกวเรื่องใด ๆ ใน

 สมัยรัตนโกสินทรมาเทียบเคียงได” และยังกลาวไวอีกวา ปฐมสมโพธิกถาไมใช

 ประวัติศาสตรและไมใชตํารา หนังสือเลมนี้เปนผลงานการประพันธอันงดงามถึงขั้น

 วรรณคดีและเปนวรรณคดีชั้นยอดเลมหน่ึงในจักรวาลวรรณกรรมพุทธศาสนา”

 (ศักดิ์ศรี แยมนัดดา, 2534, หนา 146-147).
2 สุภาพรรณ ณ บางชางไดกลาวยกยองไววา “ปฐมสมโพธิกถาฉบับภาษาไทยเปนงาน

 แปลภาษาบาลเีปนภาษาไทยทีด่เียีย่มทีส่ดุ” (สภุาพรรณ ณ บางชาง, 2533, หนา 164).



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567136

(สา ปุสฺสเทโว) วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมารามใหทรงนิพนธปฐมสมโพธิขึ้นใหม3

 ปฐมสมโพธิฉบับนี้แตกตางจากปฐมสมโพธิฉบับเดิมของสมเด็จพระมหา

สมณเจา กรมพระปรมานุชิตชิโนรส ตรงที่เนื้อหาหลายสวนถูกตัดออก อาทิ 

เทวทูตทั้งสี่ พระอินทรดีดพิณสามสาย  พรหมอาราธนาใหแสดงธรรม และมารทูล

ใหปลงอายุสังขาร เปนตน หลังจากนั้น ในป 24194 รัชสมัยพระบาทสมเด็จ

พระจลุจอมเกลาเจาอยูหัว สมเด็จพระสังฆราช (สา ปสุสฺเทโว) ทรงนพินธปฐมสมโพธิ

อีกฉบับหนึ่ง โดยเพิ่มเติมจํานวนกัณฑจากเดิม 4 กัณฑเปน 10 กัณฑ อีกทั้งเพิ่ม

เนื้อหาบางสวนซึ่งถูกตัดออก ในฉบับแรกกลับคืนเขามา ปฐมสมโพธิฉบับหลังนี้ 

ตอมาไดใชเปนแบบเรียนในหลักสูตรนักธรรม และธรรมศึกษาชั้นตรีโทและเอกมา

จนถึงปจจุบันนี้ กลาวไดวา สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ทรงนิพนธปฐม

สมโพธิ 2 ฉบับภายในเวลา 18 ป ในรัชสมัยของพระมหากษัตริย 2 พระองค 

 จากการดัดแปลงเนื้อหาพุทธประวัติในพระนิพนธดังกลาว บทความวิจัย

นี้ มีวัตถุประสงคเพื่อศึกษา เปรียบเทียบและวิเคราะหเนื้อหาของปฐมสมโพธิ 

พระนิพนธสมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ท้ังสองเลม และวิเคราะหสาเหตุ

หรือปจจัยที่มีผลตอการปรับเปลี่ยนเน้ือหาของพุทธประวัติในทั้งสองชวงเวลา

เบือ้งตน ผูวจิยัเหน็วา สมเดจ็พระสงัฆราช (สา ปสุสฺเทโว) เปนหนึง่ในพระมหาเถระ 

10 รูปผูเปนศิษยใกลชิดของพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว รัชกาลที่ 4 

3 ปฐมสมโพธิฉบับนี้ สมเด็จพระสังฆราช (สา) ทรงนิพนธขึ้นในรัชกาลที่ 4 สําหรับเทศน

 ถวายในพระราชพิธีวิสาขบูชา ไมปรากฏวาทรงนิพนธขึ้นในปใด แตสันนิษฐานวา 

 นาจะหลงัจากทีพ่ระองคไดรบัแตงตัง้ใหเปนพระสาสนโสภณ ใน ป พ.ศ.2401 เนือ่งจาก

 เปนพระราชพิธี พระเถระที่เปนองคแสดงธรรมกถา จึงควรเปนพระราชาคณะ
4 สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส เมื่อทรงชําระปฐมสมโพธิของ

 สมเด็จ พระสังฆราช (สา) ทรงเขียนไวในคํานําวา “หนังสือที่ขาพเจาใชสอบอยู 2 

 ฉบับ ๆ หนึ่ง พุทธศักราช 2419 อีกฉบับหนึ่ง 2445” จึงสันนิษฐานวา สมเด็จ

 พระสังฆราช (สา) อาจจะทรงนิพนธปฐมสมโพธิฉบับ 10 กัณฑขึ้นในป พ.ศ. 2419



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 137

และเปนพระมหาเถระที่ไดรับความเคารพนับถือเปนอยางสูงจากพระบาทสมเด็จ

พระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว รัชกาลท่ี 5 งานนิพนธพุทธประวัติของพระองคทาน

ไดรับอิทธิพลจากพระราชดําริเก่ียวกับวิชาการพระศาสนาของพระมหากษัตริย

ทั้งสองพระองคนี้อยางหลีกเลี่ยงไมได พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว

ทรงมีพระอัจฉริยภาพในดานพระธรรมวินัยและภาษาบาลี ทรงมีพระวิจารณญาณ

ในการพระศาสนา ซึง่รวมถึงพทุธประวติั ในขณะทีพ่ระบาทสมเด็จพระจลุจอมเกลา

เจาอยูหัวทรงชื่นชมสงเสริมสนับสนุนขยายและพัฒนาการศึกษาพระศาสนาจาก

พระคมัภรีหลกัคอืพระไตรปฎกภาษาบาลโีดยมรีากฐานบนความถกูตองและการใช

เหตุผล ประกอบกับบรรยากาศการศึกษาศาสนาในสมัยนั้น ที่ตองมีเหตุผลมากขึ้น 

อิทธิพลจากพระราชดํารินี้มีผลทําใหปฐมสมโพธิที่ทรงนิพนธ มีเนื้อหาแตกตางกัน

 การทบทวนวรรณกรรมที่เกี่ยวของ ประกอบดวยงานวิจัย 2 กลุม ไดแก 

กลุมงานที่ศึกษาแนวคิดของธรรมยุติกนิกาย และกลุมงานที่ศึกษาวรรณกรรม 

ปฐมสมโพธิ

 กลุมงานท่ีศึกษาวเิคราะหความคิดของธรรมยตุกินกิาย ตลอดจนเหตปุจจยั

ตาง ๆ  ทีเ่อือ้ตอการสถาปนาคณะธรรมยตุกินกิาย โดยเฉพาะทีส่าํคญัและเกีย่วของ

กับบทความวจิยัน้ีมวีทิยานิพนธเรือ่ง “ความเปลีย่นแปลงของคณะสงฆ : ศกึษากรณี

ธรรมยุติกนิกาย (พ.ศ. 2368 - 2464)” ของศรสีพุร ชวงสกลุ (2530) ศรสีพุรไดศกึษา

ธรรมยตุกินกิายในบรบิททางประวัตศิาสตร โดยวเิคราะหปจจยัทีม่ผีลตอการสถาปนา

หลักการ ความเปลี่ยนแปลงทางความคิด และความเปลี่ยนแปลงดานบทบาทของ

ธรรมยุติกนิกายตั้งแตการกอต้ังจนถึงปที่สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยา

วชิรญาณวโรรสสิ้นพระชนม ผลจากการวิจัย พบวา การสถาปนาธรรมยุติกนิกาย

มิไดเกิดจากปจจัยทางการเมืองเทานั้น แตเกิดจากลักษณะทางอัตตวิสัยของผูทรง

สถาปนานิกายดวย ผูนาํของธรรมยตุกินกิายมคีวามคดิเปนมนษุยนยิม เหตผุลนยิม

และสัจจนิยม เนนกรรมและผลของกรรมในชาตินี้ แนวความคิดเกี่ยวกับมนุษย

มุงเนนใหเหน็ศักยภาพของมนุษยดวยการอธบิายอยางเปนเหตเุปนผล สวนเปาหมาย

ของชีวิตเปลี่ยน จากนิพพานมาเปนการเนนใหประพฤติดีเพื่อประโยชนในชาตินี้ 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567138

บทบาทของธรรมยุติกนิกายที่มีตอคณะสงฆ สังคมและรัฐมีมากขึ้นตามลําดับ 

ตามสถานะของธรรมยุติกนิกายที่เปล่ียนจาก “สํานัก” มาเปน “คณะ” และ

ความสัมพันธกับพัฒนาการของรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย

 สวนงานวิจัยที่สําคัญในกลุมงานที่ศึกษาปฐมสมโพธิ คือ วิทยานิพนธ 

เร่ือง “ปฐมสมโพธกิถาภาษาไทยฉบบัสมเดจ็พระมหาสมณเจา กรมพระปรมานชุติ

ชิโนรส : ความสัมพันธดานสารัตถะกับวรรณกรรมพุทธประวัติอื่น” ของอนันต 

เหลาเลิศวรกุล (2546) เปนงานวิจัยที่ศึกษาความสัมพันธทางสารัตถะระหวาง

ปฐมสมโพธิกถาภาษาไทยสํานวนสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระปรมานุชิต

ชิโนรสกับปฐมสมโพธิกถาสํานวนตางถิ่นและตางภาษา พรอมทั้งศึกษาความคิดใน

การใชชือ่ “ปฐมสมโพธ”ิ หรือ “ปฐมสมโพธกิถา” ผลการศกึษาพบวา ช่ือปฐมสมโพธิ

นั้นใชเรียกงานนิพนธพุทธประวัติในประเทศไทยและดินแดนอื่นท่ีมีความสัมพันธ

ทางวัฒนธรรมกบัอาณาจักรไทย แมวาจะมกีารขยายความจนยาวกวาเดมิถงึ 1 เทา

ตวัแตเน้ือเร่ืองของปฐมสมโพธภิาษาบาล ีสาํนวนลานนาซึง่เปนฉบบัทีเ่กาทีส่ดุยงัคง

เปนแกนของปฐมสมโพธิทุกฉบับ ในขณะที่ชื่อเรื่องเดิมยังคงใชตอกันเรื่อยมา 

เน้ือเรื่องสวนใหญของปฐมสมโพธิภาษาบาลีและปฐมสมโพธิกถาภาษาไทย 

พระนิพนธสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระปรมานุชิตชิโนรส สอดคลองกับ

ปฐมสมโพธิฉบับอ่ืน ๆ มีเฉพาะรายละเอียดของเรื่องและลําดับเรื่องในตอน

พระพุทธเจาผจญธิดาพญามารเทานั้นที่แตกตางจากปฐมสมโพธิฉบับอื่น ๆ เพราะ

ทรงชําระใหตองตามเนื้อเรื่องที่มีมาในพระบาลีและอรรถกถาภาษาบาลี 

 งานวิเคราะหพระนิพนธพุทธประวัติของคณะธรรมยุติกนิกายมีปรากฏ

อยูในบทความเรื่อง “พระปฐมสมโพธิกถากับความเคลื่อนไหวทางศาสนาในตน

รัตนโกสินทร” ซึ่งเปนสวนหนึ่งของหนังสือ ปากไกและใบเรือ : วาดวยการศึกษา

ประวัติศาสตร-วรรณกรรมตนรัตนโกสินทร ของนิธิ เอียวศรีวงศ (2538) วิเคราะห

วรรณกรรมพทุธประวัติ 3 ฉบบัทีนิ่พนธขึน้ในชวงตนรตันโกสนิทร ไดแก ปฐมสมโพธิ

กถาฉบับสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระปรมานุชิตชิโนรส ปฐมสมโพธิฉบับ

สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) และพุทธประวัติฉบับสมเด็จพระมหาสมณเจา 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 139

กรมพระยาวชิรญาณวโรรส นิธิแสดงใหเห็นพัฒนาการของการบันทึกเรื่องราวของ

พระพุทธเจาเชิงชีวประวัติวา แนวคิดที่มองพระพุทธเจาในฐานะเปนมนุษย 

เริ่มมีปรากฏตั้งแตในปฐมสมโพธิกถาสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระปรมานุชิต

ชิโนรส เพราะเน้ือเรื่องเริ่มจากการสืบวงศของพระโพธิสัตว นับตั้งแตกษัตริย

องคแรกจนมาถึงพระเจาสุทโธทนะ ซึ่งเปนเรื่องของโลกแท ๆ มิใชเรื่องอดีตชาต ิ

แตเน้ือหาในปฐมสมโพธกิถากย็งัอาศยัขอมลูจากพทุธประวตัแิบบเกาเปนสวนใหญ 

สวนปฐมสมโพธฉิบบัของสมเดจ็พระสงัฆราช (สา ปสุสฺเทโว) เปนพทุธประวตัใินเชงิ 

“ชีวประวัติ” เขียนโดยอาศัยเน้ือหาจากพระไตรปฎกเปนหลัก ละท้ิงเนื้อหาใน

อรรถกถา ทั้งนี้ เมื่อเปรียบเทียบกับปฐมสมโพธิกถาของสมเด็จพระมหาสมณเจา 

กรมพระปรมานุชติชิโนรส พบวาสิง่ทีจ่ะอธบิายและแนวของการอธบิายแตกตางกนั 

สุดทาย พุทธประวัติของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส 

เปนหนังสือที่พยายามบรรจุเรื่องราวพระพุทธเจาลงไปในบริบททางประวัติศาสตร 

ทําใหพระพุทธเจากลายเปนบุคคลในประวัติศาสตรโดยสมบูรณ นิธิเห็นวา ความ

คิดดังกลาวเปนผลจากความเคลื่อนไหวทางศาสนาของหมูชนชั้นนําตั้งแตตน

รัตนโกสินทร เชน การกลับไปสูพระไตรปฎก แมจะเปนแนวคิดหลักของวชิรญาณ

ภิกขุ แตที่แทก็เปนสวนหนึ่งของความเคลื่อนไหวทางศาสนาซึ่งมีปรากฏในรัชกาล

ที่ 1 เปนตนมา ความสนใจในพระไตรปฎกนี้เองทําใหเกิดแนวคิดท่ีเรียกกวาง ๆ 

วา “เหตผุลนยิม” แนวคดิเชนนีเ้หน็ไดชดัเจนโดยเฉพาะในพระสตูรซึง่อาจเปนแรง

บันดาลใจตอการขยายแนวคิดเหตุผลนิยมในกลุมปญญาชน มากกวาแนวคิดจาก

ตะวันตกซึ่งยังไมแพรหลายในตนรัตนโกสินทร 

 จากการทบทวนวรรณกรรมทําใหผูวิจัยทราบถึงหลักการ แนวความคิด

ของธรรมยุติกนิกาย วิวัฒนาการของคัมภีรปฐมสมโพธิ และความแตกตางระหวาง 

ปฐมสมโพธฉิบบัสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระปรมานชุติชโินรสกบัฉบับสมเดจ็

พระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ในดานการเลือกเก็บขอมูลของเนื้อหาและการให

คําอธิบายในพุทธประวัติบางตอน อยางไรก็ตาม ผู วิจัยเห็นวา ในการศึกษา

ปฐมสมโพธิฉบับสมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) นิธิ เอียวศรีวงศเลือกศึกษา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567140

เฉพาะฉบับธรรมสมบัติที่ใชในหลักสูตรนักธรรมเทานั้น ไมไดศึกษาฉบับท่ีใชเปน

เทศนา ทําใหไมเห็นลักษณะเดนของงานนิพนธของพระองคทานที่ตอเนื่องมาจาก

ฉบับหนังสือเทศน และไมไดวิจารณพุทธประวัติตอนท่ีถูกตัดออกไปโดยเฉพาะ

อยางยิง่ตอนพรหมอาราธนาใหแสดงธรรมซึง่เปนตอนสาํคญัทีม่อียูในพระไตรปฎก

และเปนทีร่บัรูอยางกวางขวางในสงัคมไทย แตไมปรากฏในปฐมสมโพธฉิบบัสมเดจ็

พระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ทั้งสองฉบับ นอกจากนี้ พระพุทธเจาแมมีความเปน

มนุษยมากขึ้นแตก็ยังคงมีคุณลักษณะพิเศษที่แตกตางจากมนุษยทั่วไปและมีเรื่อง

อมนุษยและอภินิหารปรากฏอยู ดังนั้น ผูวิจัยจึงจะศึกษางานนิพนธพุทธประวัติ

สมเดจ็พระสงัฆราช (สา ปสุสฺเทโว) ซํา้อกีครัง้เพือ่แสดงใหเหน็ถงึลกัษณะเฉพาะของ

ปฐมสมโพธทิัง้สองเลมและเขาใจแนวคดิเกีย่วกบัพระพทุธเจาในงานนพินธมากขึน้

 ผูวิจยัเร่ิมตนดวยการศกึษาภมูหิลงัของสมเด็จพระสงัฆราช (สา ปุสสฺเทโว) 

ลักษณะการนิพนธ และเปรียบเทียบปฐมสมโพธิฉบับสมเด็จพระสังฆราช 

(สา ปุสฺสเทโว) ท้ังสองฉบับเพ่ือใหทราบวา มีพุทธประวัติตอนใดบางท่ีมีเนื้อหา

สอดคลองกัน แตกตางกัน ตัดออก และขยายเพิ่มเติม หลังจากนั้น จึงนําผลการ

ศึกษามาวิเคราะหและอภิปรายเพื่อใหเห็นจุดประสงคการนิพนธ การขยายความ

เพิ่มเติมและลักษณะเฉพาะของปฐมสมโพธิที่นิพนธโดยสมเด็จพระสังฆราช 

(สา ปุสฺสเทโว) ทั้งสองเลม 

2. ภูมิหลังของสมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) 

 สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) มีพระนามเดิมวาสา ประสูติ ในวัน

พฤหัสบดี แรม 8 คํ่า เดือน 9 ประกา เบญจศก จุลศักราช 1175 ตรงกับวันที่ 19 

สิงหาคม พ.ศ.2356 พระชนกชื่อจัน เคยบวชเปนภิกษุ มีความเชี่ยวชาญในการ

เทศน พระชนนีชื่อศุข อาศัยอยูที่ตําบลคลองบางไผใหญ แขวงเมืองนนทบุรี ทรง

บรรพชาเปนสามเณรอยูที่วัดใหม (ปจจุบัน คือ วัดนครอินทร จังหวัดนนทบุรี) 

ริมคลองบางขนุเทยีน แขวงเมอืงนนทบรุ ีทรงศกึษาความรูเบือ้งตนเกีย่วกับศาสนา

กับบิดา บดิาของทานพอแปลได ภายหลงั ทานจึงทรงยายมาอยูท่ีวดัสงัเวชวิศยาราม



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 141

กทม. เพื่อเรียนพระปริยัติธรรมในสํานักนายออนผูเปนอาจารย 

 พระองคทรงมีความสามารถในการศึกษาและสําเร็จเปรียญธรรม 9 

ประโยคต้ังแตทรงเปนสามเณร ซึง่เปนรปูแรกในกรงุรตันโกสนิทร ทรงเขาสอบแปล

พระปริยัติธรรมเปนครั้งแรก ขณะที่ทรงมีพระชนมายุ 14 พรรษา ทรงสอบได 2 

ประโยค ตกประโยค 3 จึงเปนเปรียญวังหนา5 ตอมาพระองคไดถวายตัวและเรียน

พระปริยัติธรรมในสํานักของวชิรญาณภิกขุหรือพระบาทสมเด็จพระจอมเกลา

เจาอยูหัว รัชกาลที่ 4 ซึ่งในขณะนั้นผนวชอยูที่วัดสมอราย หรือวัดราชาธิวาส และ

เขาสอบไลพระปริยัติธรรม ทรงแปลได 9 ประโยคในขณะท่ีมีอายุเพียง 18 ป 

เมื่อพระชันษาครบอุปสมบท จึงทรงอุปสมบท ณ วัดราชาธิวาส มีฉายาวา ปุสฺโส 

ไมปรากฏนามอุปชฌายและพระกรรมวาจาจารย แตสันนิษฐานวา นาจะมี

พระสุเมธาจารย (เกิด) ซึ่งพระสงฆธรรมยุต ในสมัยนั้น เปนพระอุปชฌาย และ

มีพระวชิรญาณภิกขุเปนพระกรรมวาจาจารย (สุเชาว พลอยชุม และธ.ธรรมรักษ, 

2552, หนา 129) หลังจากทรงอุปสมบทได 6 พรรษา พระองคไดรับพระกรุณา

โปรดแตงตั้งเปนพระราชาคณะที่ พระอมรโมลี ทรงติดตามพระวชิรญาณภิกขุ

มาจําพรรษาที่วัดบวรนิเวศวิหาร แตในทายรัชกาลที่ 3 ทรงลาสิกขาเนื่องจากทรง

หลีกเลี่ยงปจจัยไทยธรรมและเงินติดกัณฑเทศนเปนจํานวนมากถึง 10 ช่ังในงาน

ฉลองวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม (นนทพร อยูมั่งมี, 2558, หนา 21) ทรงใชชีวิต

ฆราวาสระยะเวลาหนึ่ง

 พระองคทรงกลับมาอุปสมบทอีกครั้งหลังเปลี่ยนรัชกาล พระบาทสมเด็จ

พระจอมเกลาเจาอยูหัวโปรดเกลาใหสมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) กลับมา

5 ในสมยันัน้ ผูทีเ่ขาสอบครัง้แรกตองแปลพระธรรมบทใหไดครบ 3 ประโยค จงึนบัวาเปน

 เปรียญ ถาสอบไดไมครบ เมื่อเขามาสอบครั้งตอไป ตองเริ่มแปลที่ประโยค 1 ใหม 

 กรมพระราชวังบวร มหาศักดิพลเสพ ไดทรงอุปการะแกพระภิกษุสามเณรที่แปลได 

 2 ประโยค จนกวาจะเขาสอบแปลใหมเปนเปรยีญ พระภกิษสุามเณรทีไ่ดรบัพระราชทาน

 อุปการะเหลานี้ เรียกกันวา เปรียญวังหนา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567142

อุปสมบทใหม โดยมีสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ 

เมื่อครั้งดํารงพระอิสริยยศเปนกรมหมื่นบวรรังสีสุริยพันธ เปนพระอุปชฌาย และ

พระศรีวิสุทธิวงศ (ฟก) เปนพระกรรมวาจาจารย ในการอุปสมบทครั้งที่ 2 นี้ทรงได

รับฉายาวา ปุสฺสเทโว ทรงเขาสอบแปลพระปริยัติธรรมใหม และสอบได 9 ประโยค

อีกคร้ัง เปนเหตุใหพระองคเปนที่รู จักในนามวา “พระมหาสา 18 ประโยค” 

เมื่อทรงอุปสมบทได 7 พรรษา พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว ทรงตั้ง

ใหเปนพระราชาคณะท่ี พระสาสนโสภณ ในป พ.ศ. 2401 ทรงสถาปนาวัดราช

ประดิษฐสถิตมหาสีมารามในป พ.ศ. 2408 และโปรดใหอาราธนาพระองคไปเปน

เจาอาวาส 

 สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ทรงไดรับความไววางพระราชหฤทัย

อยางมากจากพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว ทรงสนทนาแลกเปลี่ยน

แนวคิดกันสมํ่าเสมอ สาเหตุหนึ่งมาจากระยะทางระหวางพระบรมมหาราชวังกับ

วัดราชประดษิฐสถติมหาสมีารามทีไ่มไกลกนันัก สมเด็จกรมพระยาดาํรงราชานภุาพ

ทรงเลาไววา เมื่อพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัวทรงวางจากพระราช

กรณียกิจ จะเสด็จไปยังวัดราชประดิษฐ เพื่อประทับสนทนาธรรมกับสมเด็จ

พระสังฆราชอยูทีต่าํหนกัเปนเวลานานจนบางคราวถึงกบัลงบรรทมควํา่สนทนากนั 

(วัดราชประดษิฐสถิตมหาสมีารามราชวรวหิาร, 2507, หนา 34) ทรงเปนศษิยหลวง

ในพระองคมาแตแรก ไดรับยกยองวาแตงเทศนดี ถึงกับเปนท่ีทราบกันวา

ถาพระราชาคณะหรือเปรียญจะถวายเทศน ตองขอใหทรงตรวจเสียกอน ถาใคร

ไมชํานาญในการแตงเทศน ก็ทรงแตงให 

 หลังจากที่พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัวทรงข้ึนครองราช

สมบัติไดเพียง 4 ป สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ไดเลื่อนสมณศักดิ์เปน

พระธรรมวโรดม ทําหนาที่เจาคณะรองฝายใต ไดทรงปฏิบัติหนาที่เปนพระกรรม

วาจาจารยในคราวที่พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว ทรงผนวชเมื่อป 

พ.ศ. 2416 (สุเชาว พลอยชุม และ ธ.ธรรมรักษ, 2552, หนา 129) ภายหลัง

พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว แมทรงลาผนวชแลว ก็ยังเสด็จไปวัด



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 143

ราชประดิษฐสถิตมหาสีมารามเพื่อบําเพ็ญพระราชกุศลแตในเทศกาลสําคัญ 

ตรัสกับสมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) คราวละ 40 นาทีจนถึงเปนช่ัวโมง 

(นนทพร อยูมั่งมี, 2558, หนา 61-62) ทรงระลึกถึงในฐานะที่สมเด็จพระสังฆราช 

(สา ปุสฺสเทโว) ทรงเปนพระกรรมวาจาจารยและเปนพระอาจารยที่ถวายขอธรรม

ในระหวางที่ทรงผนวช ดังขอความจากคําประกาศถวายอิสริยยศวา 

ไดเปนพระกรรมวาจาจารยใหสําเร็จอุปสมบทกิจการพระราชกุศลสวน

ผนวชในพระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัว ทั้งไดเรียบเรียงหนังสือธรรมวินัย

ถวายใหทรงศึกษาในขอปฏิบัติตาง ๆ  เปนอันมาก แลพระสงฆที่จะไดเปน

กรรมวาจาจารยในพระบาทสมเด็จพระเจาแผนดินเชนนี้มิไดมีมาก 

(พระเจาบรมวงศเธอ กรมพระสมมตอมรพันธุ, 2545, หนา 107-109) 

 ใน พ.ศ. 2434 สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ 

สมเด็จพระสังฆราชในขณะนั้นสิ้นพระชนมดวยพระโรคชรา พระบาทสมเด็จ

พระจุลจอมเกลาเจาอยูหัวจึงทรงพระกรุณาโปรดสถาปนาพระองคขึ้นเปนสมเด็จ

พระอริยวงศาคตญาณ (สา ปุสฺสเทโว) เปนสมเด็จพระสังฆราชองคท่ี 9 แหง

กรุงรัตนโกสินทร (พระเจาบรมวงศเธอ กรมพระสมมตอมรพันธุ, 2545, หนา 

109-111) 

 สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ทรงเปนผูมีพระปรีชาสามารถเปน

อยางมาก จึงเปนโปรดปรานและเปนที่ไว วางพระทัยของพระบาทสมเด็จ

พระเจาอยูหวัรชักาลที ่4 และรชักาลที ่5 ดงัจะเหน็ไดจากการทีพ่ระองคไดรบัมอบ

หมายใหปฏิบัติหนาที่สําคัญ ทรงเปนผูถวายพระมงคลวิเสสกถา6 มาตั้งแตรัชกาล

ที่ 4 และไดถวายตอมาในรัชกาลที่ 5 จนตลอดพระชนมชีพ ทรงรวบรวมพระสูตร

และพระปรติรตาง ๆ  จดัทาํเปนหนงัสอืสวดมนตตามพระบรมราชโองการพระบาท

6 เทศนาพระมงคลวิเสสกถา เปนเทศนาพิเศษอยางหนี่ง ซึ่งพรรณนาพระราชจรรยาของ

 พระเจาแผนดนิเพือ่จะไดทรงพจิารณา เกดิพระปตปิราโมทยแลว ทรงบาํเพญ็ราชธรรม

 นั้นยิ่งขึ้นไปเปนการอุปถัมภพระราชจรรยาใหถาวรไพบูลย



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567144

สมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว และไดรับหนาที่เปนรองอธิบดีในการตรวจชําระ

และจัดพิมพพระไตรปฎกเปนอักษรสยาม พ.ศ. 2431

 จากการศึกษาขางตน ทําใหเห็นวา สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) 

ทรงมีความคุนเคยกับพระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัวทั้งสองรัชกาล ดังจะเห็นจาก

การที่ทรงสนทนาแลกเปลี่ยนแนวคิดกันคราวละนาน ๆ เปนตน พระองคทรงมี

ความรูความสามารถแตกฉานในพระไตรปฎก เมื่อพระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัว

มีพระราชดําริเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาไปในทิศทางใด พระองคก็ทรงมีสวนรวม

ในการทําสิ่งน้ันใหสําเร็จตามพระราชประสงค จึงเปนที่โปรดปรานและเปนที่

ไววางพระหฤทัยอยางมาก

3.  พระนิพนธปฐมสมโพธิของสมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว)

 พระนิพนธปฐมสมโพธิของสมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) มี 2 ฉบับ 

ฉบบัที ่1 ชือ่วา หนงัสอืเทศน พระปฐมสมโพธ ิ ทรงนพินธขึน้ในรชักาลที ่4 สาํหรบั

เทศนถวายในพระราชพธิวีสิาขบชูา7 แบงเปนเทศนา 4 กณัฑ สาํหรบัเทศนในเดอืน 

6 ขึ้น 14 คํ่า ขึ้น 15 คํ่า แรม 8 คํ่า และในวันแรม 15 คํ่า รวม 4 วัน ในรัชสมัย

ตอมา ไดมีการแกระเบียบพระราชพิธีวิสาขบูชาใหทําแตวันข้ึน 15 คํ่าวันเดียว

ตีพิมพครั้งแรก เมื่อ พ.ศ. 2446 แตพิมพเพียง 3 กัณฑ ขาดกัณฑธาตุวิภัชชนกถา 

กรมพระยาดํารงราชานุภาพไดตีพิมพใหครบทั้ง 4 กัณฑใน พ.ศ. 2460 สวนฉบับ

ที่ 2 ชื่อวา ปฐมสมโพธิ หรือเรียกอีกชื่อหนึ่งวา ธรรมสมบัติ หมวดที่ 1 พระ

ปฐมสมโพธ ิแบบธรรมยุตต เปนหนังสอืทีใ่ชเปนหลกัสตูรนกัธรรม และ ธรรมศกึษา

ชั้นตรี-เอก และวัดธรรมยุติกนิกายใชเทศนาในพิธีวิสาขบูชา สมเด็จพระสังฆราช 

(สา ปุสฺสเทโว) ทรงเปนผูรจนาไว แตไมทราบปทีท่รงนพินธ สมเดจ็พระมหาสมณเจา

7 พระราชพิธีวิสาขบูชา เริ่มมีปรากฏมาตั้งแตสมัยสุโขทัย แตไดเวนวางมาจนถึง พ.ศ. 

 2360 พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศเหลานภาลัยมีพระราชดําริใหมีการฟนฟูพระราช

 พิธีวิสาขบูชาขึ้นใหม และคงมีอยูจนถึงปจจุบัน 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 145

กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงชําระใน พ.ศ. 2448 เพื่อใชเปนหลักสูตรเรียน

นกัธรรม ในคาํนําของหนงัสอืระบไุววา “หนงัสอืทีข่าพเจาใชสอบอยู 2 ฉบบั ๆ  หนึง่

พุทธศักราช 2419 อกีฉบบัหนึง่ 2445” ดงันัน้ จึงสนันษิฐานวา สมเดจ็พระสงัฆราช 

(สา ปุสฺสเทโว) อาจจะทรงนิพนธหนังสือปฐมสมโพธิฉบับนี้ขึ้นราว พ.ศ. 2419 

 ในบทความวิจัยนี้ ผู วิจัยจะเรียกปฐมสมโพธิของสมเด็จพระสังฆราช 

(สา ปุสฺสเทโว) ฉบับที่ 1 วา “ปฐมสมโพธิ ฉบับหนังสือเทศน” และฉบับที่ 2 วา 

“ปฐมสมโพธิ ฉบับธรรมสมบัติ” ตอไปจะไดศึกษาปฐมสมโพธิท้ัง 2 ฉบับในดาน

โครงสราง ลักษณะการนิพนธตลอดไปถึงเนื้อหาตามลําดับ 

3.1 ลักษณะการนิพนธและโครงสราง

 ปฐมสมโพธิฉบับหนังสือเทศน นิพนธดวยภาษารอยแกวมีสัมผัสในบาง

ประโยค ทําใหเกิดความไพเราะในเวลาใชเทศนา เนื้อหาแบงออกเปน 4 กัณฑ คือ 

ชาติกถา อภิสัมโพธิกถา ปรินิพพานกถา ธาตุวิภัชชนกถา โดยแตละกัณฑจะแบง

โครงสรางออกเปน 4 สวน คือ 1) อารัมภกถา ยกบทบาลีข้ึนตนเกริ่นนําแลวจึง

ปรารภขอบเขตเนื้อหาที่จะแสดง 2) นิทเทศ อธิบายขยายเนื้อหาภายในขอบเขต

ตามที่กําหนดไว 3) ปฏินิทเทศ แสดงเนื้อหาสวนจบของพระธรรมเทศนา 4) นิคม

นกถา แสดงเนื้อหาสวนสรุปของพระธรรมเทศนาประกอบดวยการขอพรและ

อาํนวยพร ลักษณะการนพินธเปนแบบนสิสยัคือการยกคาํบาลข้ึีนมาเปนตวับทแลว

จึงแปลความเปนสํานวนโวหาร บางแหงมีการอธิบายเสริมเนื้อความเพื่อใหชัดเจน

ยิ่งขึ้น8 (พระมหาจักรพันธ สุรเตโช และวิโรจน อินทนนท, 2564, หนา 100) ใช

บรรยายโวหารเลาเร่ืองราวของพระพุทธเจาไปตามลําดับเหตุการณ และในสวน

8 เชนตวัอยางในฉบบัหนงัสอืเทศน ปฐมสมโพธวิา “อนัธ๎ภูตสัม๎ ึโลกส๎ัม ึเมือ่สตัวโลกเปน

 ผูบอดไมมีญาณจักษุอันจะเห็นอริยสัจเลย หมูสัตวไปแลวในอวิชชาโมหความหลง

 หุมหอรึงรัดอยูโดยรอบแลว เปนปานกะเปาะฟองฉน้ัน เปนตน (สมเด็จพระสังฆราช 

 (สา ปุสฺสเทโว), 2466, หนา 10)



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567146

ทาย มีการใชเทศนาโวหารสั่งสอนเพื่อใหผูฟงหรือผูอานจดจําสัมปทา 3 ประการ 

คือ เหตุสัมปทา ผลสัมปทา สัตตูปการสัมปทา และใหระลึกถึงพระรัตนตรัย คือ 

พระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ

 สวน ปฐมสมโพธิฉบับธรรมสมบัติ มีภาษาและสํานวนโวหารในลักษณะ

เดียวกันกับฉบับหนังสือเทศน แตเนื้อหาจําแนกเปน 10 กัณฑ โดยกัณฑที่ 1 ที่ 2 

และกัณฑท่ี 10 จะมีชื่อกัณฑและขอบเขตเนื้อหาที่ตรงกันกับฉบับหนังสือเทศน 

แตกัณฑที่ 3-9 มีขอบเขตเนื้อหาที่ตรงกับกัณฑที่ 3 ของฉบับหนังสือเทศน คือ 

ปรินิพพานกถา ถูกแตงขยายเพิ่มเติมแยกออกเปน 7 กัณฑ คือ ธัมมเทสนาธิฏฐาน

กถา ธรรมจักกัปปวัตตนสูตร อนัตตลักขณสูตร จาริกกัณฑ ราชคหกัณฑ พุทธกิจ

จกถา มหาปรินิพพานสตูร กัณฑที ่2 ที ่9 และที ่10 มโีครงสรางแบงออกเปน 4 สวน

เหมอืนฉบบัหนังสอืเทศน แตกณัฑทีเ่หลอืมโีครงสรางไมครบ (ดตูารางที ่1 ดานลาง)

3.2 เนื้อหา

 ปฐมสมโพธิฉบับสมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ทั้งสองเลมมีเนื้อหา

ที่สอดคลองกันและแตกตางกัน ดังนี้ 

 ชาติกถา เร่ิมตนเน้ือหาดวยตอนที่พระโพธิสัตวจุติจากสวรรคช้ันดุสิต

ไดรับคําพยากรณจากพวกพราหมณผู รู ไตรเพท บรรลุปฐมฌานในวันงานพิธี

แรกนาขวัญ เสด็จประทับอยูในปราสาท 3 ฤดู ถูกบําเรอดวยกามคุณทั้ง 5 ดํารงอยู

ในฆราวาสสมบัติตลอดจนพระชนมายุ 29 พรรษา 

 อภิสัมโพธิกถา ทรงถึงความสลดสังเวชเน่ืองจากทรงพิจารณาถึงความ

แก เจ็บ ตาย จึงเสด็จออกผนวช เขาศึกษาลัทธิสมัยในสํานักอาฬารดาบสและอุทก

ดาบส ทรงบําเพ็ญทุกรกิริยา หลังจากนั้น ทรงหันมากลืนกินอาหารหยาบ บําเพ็ญ

เพียรทางจิตจนสามารถบรรลุปุพเพนิวาสานุสสติญาณ จุตูปปาตญาณ และอาสวัก

ขยญาณเปนที่สุด 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 147

 ปรินิพพานกถา พระองคเสวยวิมุตติสุข 4 สัปดาห หลักจากนั้น จิตของ

พระองคก็นอมไปเพื่อความเปนผูขวยขวายนอย แตทรงอาศัยพระกรุณา จึงตั้ง

พระทัยจะเทศนาธรรม เสด็จไปโปรดปญจวัคคีย ยศกุลบุตรพรอมกับเหลาสหาย 

พวกภัททวัคคิยกุมาร ชฎิล 3 พี่นอง พระเจาพิมพิสารกับราชบริวาร 11 นหุต 

พระสารีบุตรและพระโมคคัลลานะ ตามลําดับ ในพรรษาที่ 45 ทรงปลงอายุสังขาร 

กระทําภัตกิจดวยมังสะสุกรออน9ของนายจุนทะ แตนั้นก็ทรงพระประชวรลง

พระโลหิต เสด็จถึงกุสินาราประเทศบรรทมไสยา โปรดสุภัททปริพาชก ประทาน

ปจฉิโมวาทแกพระภิกษุสงฆ แลวเสด็จดับขันธปรินิพพาน ในฉบับธรรมสมบัติ 

มีการใหรายละเอียดของเนื้อหาต้ังแตพระพุทธเจาเสวยวิมุตติสุขจนถึงเสด็จ

ดับขันธปรินิพพานเพิ่มเติมจากปฐมสมโพธิฉบับหนังสือเทศน จึงไดจําแนกเนื้อหา

ออกเปนกัณฑยอย 7 กัณฑ์

 ธาตุวิภัชชนกถา เจามัลลกษัตริยเชิญพระพุทธสรีระไปถวายพระเพลิง

ณ มกุฏพันธนเจดีย แตถวายพระเพลิงไมได ตอเมื่อพระมหากัสสปะทําประทักษิณ 

จิตกาธานก็ลุกโพลงขึ้นเองดวยเพลิงทิพย เจาพระนคร 7 พระองคสงทูตไปขอสวน

พระสารีริกธาตุ แตเจามัลละไมยอมแบง โทณพราหมณพูดไกลเกลี่ยชักนําใหตั้งอยู

ในสามัคคีธรรม และแบงพระสารีริกธาตุออกเปน 8 สวนแจกใหทูตทั้ง 7 ในสวน

ทาย ไดมีพรรณนาถึงประเภทแหงสัมพุทธเจดีย และกลาวถึงความเปนมาแหง

พระธรรมวินัย

9 “มังสะสุกรออน” เปนสํานวนตามปฐมสมโพธิฉบับสมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) 

 ในภาษาบาลี คือคําวา “สูกรมัททวะ” ซ่ึงในทางวิชาการยังหาขอสรุปไมไดวาเปน

 อาหารประเภทใด, ดูขอถกเถียงและอานเพิ่มเติมไดในหนังสือของเมตฺตานนฺโท ภิกฺขุ 

 (2548) เรื่อง เหตุเกิด พ.ศ. 1 หนา 66-80.



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567148

ตารางที่ 1 เปรยีบเทยีบโครงสรางปฐมสมโพธฉิบบัสมเดจ็พระสังฆราช (สา ปสุสฺเทโว)

ปฐมสมโพธิ ฉบับหนังสือเทศน ปฐมสมโพธิ ฉบับธรรมสมบัติ

ชาติกถา กัณฑที่ 1 ชาติกถา กัณฑที่ 1

อภิสัมโพธิกถา กัณฑที่ 2 อภิสัมโพธิกถา กัณฑที่ 2

ปรินิพพานกถา กัณฑที่ 3 ธัมมเทสนาธิฏฐานกถา กัณฑที่ 3

ธรรมจักกัปปวัตตนสูตร กัณฑที่ 4

อนัตตลักขณสูตร กัณฑที่ 5

จาริกกัณฑ กัณฑที่ 6

ราชคหกัณฑ กัณฑที่ 7

พุทธกิจจกถา กัณฑที่ 8

มหาปรินิพพานสูตร กัณฑที่ 9

ธาตุวิภัชชนกถา กัณฑที่ 4 ธาตุวิภัชชนกถา กัณฑที่ 10

 จากตารางขางตนทาํใหเหน็วา ปฐมโพธทิัง้ 2 ฉบับเปนเหมือนฉบับเดยีวกัน 

แตฉบบัธรรมสมบตันิัน้เปนฉบบัทีข่ยายความจากฉบบัหนงัสอืเทศน เนือ้หาทีก่ลาว

ไวโดยยอในฉบับหนังสือเทศนก็จะกลาวเพิ่มเติมในฉบับธรรมสมบัติเพื่อใหมี

รายละเอียดมากขึ้น ในดานขอบเขตเนื้อหา สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) 

ทรงนิพนธ ปฐมสมโพธิโดยมุงเนนเน้ือหาสวนประสูติ ตรัสรู ปรินิพพาน และ

ตอนแบง พระสารีริกธาตุ ในเนื้อหาสวนบําเพ็ญพุทธกิจ พระองคคงไวเฉพาะตอน

ที่เสด็จไปโปรดปญจวัคคียจนถึงตอนที่โปรดพระอัครสาวกเทานั้น สวนเนื้อหา

ตอนบําเพ็ญพุทธกิจ ที่เหลือถูกตัดออกไป แตเนื้อหาในสวนการเทศนาธรรม คือ 

ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร อนัตตลักขณสูตร และอาทิตตปริยายสูตรจะมีรายละเอียด

เปนอยางมาก ลักษณะดังกลาวสอดคลองกับวัตถุประสงคในการนิพนธท่ีมุงเพื่อ

ใชเปนเทศนาในพระราชพิธี วิสาขบูชา 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 149

 ในทั้งสองฉบับ สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ทรงตัดบทบาทของ

เทวดาออกโดยเฉพาะตอนที่เกี่ยวกับการตัดสินพระทัยของพระพุทธเจาซึ่งทําให

พระองคทรงมีลักษณะเดนดานปญญามากขึ้น แตยังคงรักษาบทบาทอื่น ๆ ของ

เทวดาไว ดังนี้คือ ดูแลรักษาและรับพระโพธิสัตวหลังจากท่ีประสูติ ติดตาม

พระโพธิสัตวในเวลาที่ทรงบําเพ็ญ ทุกรกิริยา ถวายบาตรศิลาตอนที่พระพุทธเจา

จะโปรดพอคา 2 พี่นอง บอกแจงเรื่องอาฬารดาบสและอุทกดาบสตายแลว

ใหพระพุทธเจาทรงทราบ บันลือกึกกองจนไปถึงพรหมโลกหลังจากที่พระพุทธเจา

ทรงแสดงธรรมจักกัปปวัตตนสูตร แสดงความสังเวช กระทําพุทธบูชา กําหนด

เสนทางในการเชิญพระพุทธสรีระไปที่มกุฏพันธนเจดีย กําหนดเวลาในการถวาย

พระเพลิง และทําหนาที่ถวายพระเพลิงทิพยหลังจากท่ีพระพุทธเจาเสด็จดับขันธ

ปรินิพพาน บทบาทของเทวดาดังกลาวแมจะไมใชสวนที่สําคัญ แตก็ทําใหเนื้อเรื่อง

ดําเนินไปอยางตอเนื่อง ทั้งนี้ ยังแสดงใหเห็นวา สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) 

ทรงเลือกที่จะปรับเนื้อหาที่เกี่ยวของกับการตัดสินพระทัยของพระพุทธเจาเทานั้น 

แตเนื้อหาสวนอื่นยังคงไวตามเดิมไมเปลี่ยนแปลง

 ความเหมอืนกันอกีอยางหนึง่ คอื การทีส่มเดจ็พระสงัฆราช (สา ปสุสฺเทโว)

ทรงแทรกคําอธิบายไวในพุทธประวัติบางตอน ซึ่งไมปรากฏในอรรถกถา ดังนี้

 1) การท่ีพระโพธิสัตวทรงมีมหาปุริสลักษณะและบริบูรณดวยสุขสมบัติ 

เพื่อเปนประโยชนในเวลาที่ทรงสั่งสอนสัตว จะสามารถอางไดวา พระองคเคย

เสพกามารมณทั้งหลายมาแลว แตกตางจากสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระ

ปรมานุชิตชิโนรสที่ทรงอธิบายวา เหตุที่พระโพธิสัตวทรงมีมหาปุริสลักษณะเพราะ

ทรงละอกุศลและบําเพ็ญกุศลไวในอดีต 

 2) การที่พระโพธิสัตวทรงมีพระเทวีและพระโอรสกอนจะทรงผนวช

เพื่อปองกันการครหาวา พระองคทรงเปนบัณเฑาะก 

 3) การทีพ่ระโพธสิตัวทรงบาํเพญ็ทกุรกริยิาจนถงึทีส่ดุ เพือ่เปนประโยชน 

ในเวลาทีจ่ะกลาวสอนสตัวทีเ่ลือ่มใสในการบาํเพ็ญทกุรกิรยิาวา พระองคไดบําเพญ็



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567150

มาแลว ไมมีใครบําเพ็ญไดยิ่งเทาพระองค 

 4) การทีป่ญจวคัคยีอยูปฏิบตัพิระพทุธเจาในเวลาทีบ่าํเพญ็ทกุรกริยิาเพือ่

ใหเปนสักขีพยาน แตหลีกไปในเวลาที่ทรงบําเพ็ญเพียรทางจิตเพราะไมสามารถ

เปนพยานรูเห็นได 

 5) การท่ีพระพุทธเจาทรงปรินิพพานที่เมืองกุสินารา เพราะกุสินาราเปน

เมอืงเล็กและพวกมลัลกษัตรยิปกครองกนัโดยสงัฆคณานศุาสนตามสามคัคธีรรม จงึ

สามารถที่จะแบงสวนพระสารีริกธาตุ ปองกันไมใหเกิดสงครามได แตสมเด็จพระ

มหาสมณเจา กรมพระปรมานุชิตชิโนรสทรงแสดงแนวคิดไววา เพราะหากไมเสด็จ

ไปเมอืงกสุนิารา จะไมไดแสดงมหาสทุสันสตูร สภุทัทปรพิพาชกจะไมโอกาสเขาเฝา

บรรลุเปนปจฉิมสาวก และถาปรินิพพานที่เมืองอื่นก็จะเกิดสงครามแยงพระธาตุ 

 6) การทีพ่วกมลัลกษัตรยิประกาศไมยอมแบงพระธาตุ เพราะพิจารณาวา

หากมีทูตมาขอแลวรีบแบงใหไป ไมนานพระธาตุก็จะหมด แตการขอพระธาตุจะมี

มาเร่ือย ๆ จึงเก็บพระธาตุไวกอนเพื่อไมใหเกิดภัยพิบัติแกพระนคร ไมใชคิดที่จะ

ไมแบง เพราะเชื่อในพระบรมสารีริกธาตุ สวนสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระ

ปรมานุชติชโินรสทรงมองวา เพราะมัน่ใจในพระบรมสารริีกธาต ุดวยวาจะมเีทวดา

มาบูชาพระบรมสารีริกธาตุเปนจํานวนมาก แมจะมีขาศึกโจมตี ชาวกุสินาราก็จะมี

ชัยชนะดวยอานุภาพเทวดา

 จากคําอธิบายที่กลาวมาขางตน ทําใหเห็นวา สมเด็จพระสังฆราช 

(สา ปุสฺสเทโว) ทรงใหนํ้าหนักเกี่ยวกับประสบการณชีวิตที่สงอิทธิพลตอแนวคิด

ของพระสิทธัตถโพธิสัตว การที่พระองคทรงพรั่งพรอมไปดวยสุขสมบัติถูกบําเรอ

ดวยกามคณุ 5 ตลอด 29 ปนับเปนประสบการณชวีติในสวนทีเ่ปนกามสขุลัลกิานโุยค

คอืการหมกมุนอยูในกามสขุ การทีท่รงบาํเพ็ญทกุรกริิยาจนถงึทีส่ดุเปนประสบการณ

ชีวิตในสวนอัตตกิลมถานุโยค คือการทรมานตนใหเกิดความลําบาก นอกจากนี้ 

ยังปรากฏแนวคิดแบบเหตุผลนิยม ดังจะเห็นไดจากการท่ีสมเด็จพระสังฆราชทรง

มองปญจวัคคียในฐานะผูเปนสักขีพยานในการบําเพ็ญทุกรกิริยาของพระโพธิสัตว 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 151

เพราะถาไมมีปญจวัคคียเปนสักขีพยาน พระโพธิสัตวแมจะทรงบําเพ็ญทุกรกิริยา

อยางถึงที่สุด แตในภายหลังก็ไมสามารถที่จะกลาวใหผูอื่นคลอยตามได ทั้งยังเห็น

ไดจากพทุธประวติัตอนทีจ่ติของพระพทุธเจานอมไปเพือ่ความเปนผูขวยขวายนอย 

และตอนเสดจ็ดับขนัธปรนิพิพานทีเ่มอืงกสิุนารา ซึง่สมเดจ็พระสงัฆราช (สา ปสุสฺเทโว)

ทรงแสดงใหเห็นถึงความเปนเหตุเปนผลมากกวาจะทรงเชื่อในสิ่งที่เหนือธรรมชาติ

เหมือนดังแนวคิดของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระปรมานุชิตชิโนรส อยางไร

ก็ตาม แนวคิดของสมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ดังกลาวไดสงอิทธิพลตอ

แนวคิดของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรสผูนําธรรมยุติก

นิกายในยุคตอมา

ขอที่ปญจวัคคียไดมาอยูอุปฏฐากพระมหาบุรุษ ในเวลาทรงบําเพ็ญ

ทกุรกริิยา, ดเูหมอืนจะมาเปนพยานของพระองคในเวลาทีไ่ดตรสัรูแลวไป 

ถาพระองคจะทรงแสดงธรรมสั่งสอนใคร ๆ ใหละอัตตกิลมถานุโยค 

คือการประกอบความลําบากแกตนเปลา ก็จะไดแนะนําใหสิ้นสงสัยวา 

‘อัตตกิลมถานุโยคน้ัน เราไดเคยประพฤติมาแลวไมมีใครจะประพฤติ

ไดยิ่งไปกวาเรา, แมเชนนี้ ก็ไมเปนทางที่จะใหรู ธรรมพิเศษอยางใด

อยางหนึ่ง’ ผูนั้นก็จะไดละความนิยมนับถือในอัตตกิลมถานุโยคนั้น แลว

ปฏิบัติตามคําสั่งสอนของพระองคเพ่ือบรรลุประโยชนตามสมควร 

(สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2557, หนา 40)

 จากตัวอยางนี้ สะทอนใหเห็นวา สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยา

วชิรญาณวโรรส ทรงมีแนวคิดเชนเดียวกันกับสมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) 

คือ ทรงมองปญจวัคคียวาเปนสักขีพยานในการบําเพ็ญทุกรกิริยา และมองวา

การบําเพ็ญทุกรกิริยาเปนประสบการณชีวิตของพระสิทธัตถโพธิสัตวในดาน

อัตตกิลมถานุโยคอันเปนแนวทางสุดโตง การบําเพ็ญทุกรกิริยานี้จะกอใหเกิด

ประโยชนแกมหาบุรุษในภายหลัง คือพระองคสามารถที่อางถึงและแนะนําสั่งสอน

ผูอื่นใหประพฤติตามพระองคไดงาย



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567152

4. การศึกษาเปรียบเทียบและบทวิเคราะห 

 การศึกษาเปรียบเทียบประเด็นเนื้อหาปฐมสมโพธิสองฉบับทําใหเห็นวา 

สมเดจ็พระสงัฆราช (สา ปสุสฺเทโว) ทรงตัดเนือ้หาสาํคญัออกไปหลายสวน สวนใหญ

เปนเน้ือหาที่เปนที่รูจักกันดีในวัฒนธรรมไทย เชน พุทธประวัติ ตอนมารวิชัยซ่ึง

นิยมนํามาสรางเปนพระพุทธรูป ประติมากรรม และเขียนเปนภาพจิตรกรรมอยาง

แพรหลาย พุทธประวัติ ตอนเสด็จลงจากสวรรคชั้นดาวดึงสซ่ึงเปนมูลเหตุใหเกิด

ประเพณตีกับาตรเทโว เปนตน การจดัประเดน็เนือ้หาใหมในปฐมสมโพธฉิบบัธรรม

สมบัติแตงขึ้นเพื่อเปนแบบเรียน แสดงถึงความคิดในการสรางความรับรูเกี่ยวกับ

พระสัมมาสัมพุทธเจาแบบใหมในสังคม ซึ่งเริ่มกอตัวข้ึนในคณะธรรมยุติกนิกาย 

สามารถแยกพิจารณาได ดังนี้

 ตารางที่ 2 เปรียบเทียบเนื้อหาพุทธประวัติตอนสําคัญในปฐมสมโพธิฉบับสมเด็จ

 พระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว)

ที่ เนื้อหา
ปฐมสมโพธิ

ฉบับหนังสือเทศน

ปฐมสมโพธิ 

ฉบับธรรมสมบัติ

รับเชิญจุติจากสวรรคชั้นดุสิต - -

กาฬเทวิลดาบสเขาเฝา - -

ทอดพระเนตรเห็นเทวทูต 4 - -

เสด็จหนีออกผนวช - -

พระอินทรดีดพิณสามสาย - -

ลอยถาดเสี่ยงทาย - -

มารวิชัย - -

ธิดามารลอลวงพระพุทธเจา - -

ทาวสหัมบดีพรหมอาราธนา - -

มารเขาคุกคาม - ✓



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 153

แสดงยมกปาฏิหาริย - -

โปรดพระพุทธมารดา - -

เสด็จลงจากสวรรคชั้นดาวดึงส - -

มารทูลอาราธนาใหปลงอายุสังขาร - ✓

4.1 ตอนที่ถูกตัดออกไปจากทั้งสองฉบับ

 สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ทรงตัดพุทธประวัติตอนสําคัญ ๆ ที่

ตรงกันทั้งสองฉบับ 12 ตอน โดยเปนตอนที่มีอยูทั้งในพระไตรปฎกและอรรถกถา 

2 ตอน ที่มีอยูเฉพาะในอรรถกถา 9 ตอน และที่มีอยูในหลักฐานชั้นหลังอรรถกถา

อีก 1 ตอน ดังนี้

 1) พระโพธิสัตวรับเชิญจุติจากสวรรคชั้นดุสิต 

 2) กาฬเทวิลดาบสเขาเฝาคุกเขาทําอัญชลี

 3) เสด็จประพาสพระนคร ทอดพระเนตรเห็นเทวทูต 4

 4) เสด็จหนีออกผนวช

 5) พระอินทรดีดพิณสามสาย  

 6) ลอยถาดเสี่ยงทาย

 7) มารวิชัย

 8) ธิดามารทั้งสามลอลวงพระพุทธเจา

 9) ทาวสหัมบดีพรหมอาราธนาใหพระพุทธเจาทรงแสดงธรรม 

 10) แสดงยมกปาฏิหาริย 

 11) โปรดพระพุทธมารดา

 12) เสด็จลงจากสวรรคชั้นดาวดึงส

 การตดัตอนสาํคญัขางตนทําใหเหน็วา สมเดจ็พระสงัฆราช (สา ปสุสฺเทโว)

ทรงไมเห็นดวยกับเนื้อหาพุทธประวัติในอรรถกถา สอดคลองกับแนวคิดของ

พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัวผูกอตั้งธรรมยุติกนิกายซึ่งมองวา คําสอน



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567154

ของพระพทุธเจาถกูเจือปนดวยคําของพระโบราณาจารย คัมภีรท่ีแตงข้ึนในภายหลงั

เชน คัมภีรอรรถกถา เปนตน อาจจะมีความผิดพลาดคลาดเคลื่อนจากคําสอนซ่ึง

เปนพุทธภาษิตที่แทจริง 

ถอยคําจําพวกนี้ พระอรรถกถาจารยกลาวใหฟนเฟอนไปไมตรงตามเดิม 

ชื่อวา หาเคารพแกพระพุทธานุญาตไม...แทจริงบทบาลีอันใด ที่สมเด็จ

พระผูมีพระภาคทรงบัญญัติตั้งไว ใหเปนวาจาสําเร็จวิธีธรรมวินัยกรรม 

บทบาลีนั้นชื่อวาบริบูรณแลวดวยประการท้ังปวงจะพึงนําออกก็ดี จะพึง

เติมเขาก็ดีเห็นไมควรหามิได...เมื่อใครเอาถวยคําของตนเขาแทรกใสให

สับสน บุคคลผูนั้นก็ชื่อวาหาเคารพมิได 

(พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว (ภาษาไทย), 2547, หนา 156)

 พระราชวจิารณทีย่กมาขางตนยนืยนัวา วชริญาณภกิขเุหน็วาการเลอืกใช

ขอมูลจากคัมภีรอรรถกถาที่เปนหลักฐานชั้นหลังพระไตรปฎกอาจทําใหพุทธพจน

บางสวนคลาดเคลื่อน แมอรรถกถาจะมีความสําคัญในฐานะเปนงานอรรถาธิบาย

พุทธพจนโดยตรง แตเมื่อมีขอมูลบางสวนยอนแยงไมตรงกับพระไตรปฎก ก็อาจ

ทําใหผู ศึกษาในยุคหลังเกิดความสับสนและเกิดความเสียหายตอการตีความ

พุทธพจนได

 ผูวจิยัยงัเห็นวา สมเดจ็พระสงัฆราช (สา ปสุสฺเทโว) ทรงนพินธปฐมสมโพธิ

ขึ้นใหม โดยอางอิงขอมูลจากพระไตรปฎกเปนหลัก เชน พุทธประวัติตอนเสด็จ

ออกผนวช พระพุทธเจาทรงปลงพระเกศาและพระมัสสุออกผนวช เมื่อพระประยูร

ญาติไมยอมอนุญาตใหบรรพชาทรงพระกันแสงอยู ซึ่งไมมีการระบุอยางชัดเจนวา

เปนการออกผนวชตอหนาพระประยูรญาติหรือเสด็จหนีออกผนวช ตรงกับเนื้อหา

ในพระไตรปฎก (พระไตรปฎก (บาลี) เลม 9 ขอ 182 หนา 146-147)10 ไมตรงกับ

เนื้อหาในอรรถกถาที่พระพุทธเจาเสด็จหนีจากพระนคร แลวจึงเสด็จออกผนวช

10 อางอิงพระไตรปฎกภาษาบาลี ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย พ.ศ. 2538



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 155

(วิสุทธชนวิลาสินีอัฏฐกถา (บาลี) เลม 1 หนา 114)11 หรือตอนที่ปญจวัคคียบรรลุ

ธรรม พระโกญฑัญญะบรรลุโสดาปตติผลเปนคนแรก ตอมา พระวัปปะและพระ

ภัททิยะบรรลุ หลังจากนั้น พระมหานามและพระอัสสชิจึงบรรลุ สอดคลองกับ

เนื้อหาในพระไตรปฎก (พระไตรปฎก (บาลี) เลม 4 ขอ 18-19 หนา 23-24) 

แตแตกตางจากเนื้อหาในอรรถกถาที่ปญจวัคคียจะบรรลุเปนพระโสดาบันเพียง

วันละ 1 รปู ไมไดบรรลเุปนคู (วิสุทธชนวลิาสนิอีฏัฐกถา (บาล)ี เลม 1 หนา 151-152) 

 แมจะทรงนิพนธปฐมสมโพธิขึ้นใหมโดยยึดเนื้อหาตามท่ีมีปรากฏใน

พระไตร ปฎกเปนหลัก แตก็ไมไดคลอยตามทั้งหมด พระองคทรงตัดพุทธประวัติ

ที่มีอยูในพระไตรปฎก 2 ตอน คือ ตอนธิดามาร 3 นางมาลอลวงพระพุทธเจาและ

ตอนทาวสหัมบดีพรหมทรงอาราธนาใหพระพุทธเจาทรงแสดงธรรม ซ่ึงแสดงให

เห็นวา แมจะเปนหลักฐานชั้นพระไตรปฎก พระองคก็ไมทรงคลอยตามทั้งหมด

แตทรงพิจารณาและเลือกคงไวเฉพาะสวนที่เปนแกนสาร ขอนี้เปนไปตามแนวคิด

ของวชริญาณภกิขทุีมุ่งจะทรงศกึษาคาํสอนของพระพทุธเจาโดยใชปญญาพจิารณา

ดวยเหตุผลเพื่อใหรูวาเปนพุทธภาษิตที่แทจริง ดังที่ทรงนิพนธในคาถาสรรเสริญ

พระธรรมวินัยวา

พระสตูรทีเ่ปนพทุธภาษติ เปนคําของพระพทุธเจาแท...มอียูมากมใิชนอย...

ผูมีปญญาพึงใชปญญาฐานาฐานิกญาณอันรูวา นี่ พอเปนไดเขาสังเกต

กําหนด บาทบทบาลี แลอุทาหรณ เขาเทียบเคียง พิจารณาใหถวนถี่ทุก

อยาง อาศัยพระบาลีเทียวเปนที่ตั้ง พึงทําวินิจฉัย ตัดสินขอธรรมที่ชอบที่

เปนประโยชนแกนสารจริง นั้นเถิด  (พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจา

อยูหัว (ภาษาบาลี) 2547, หนา 76)

 ตัวอยางขางตนแสดงใหเห็นวา วชิรญาณภิกขุแมจะใหความสําคัญกับตัว

บทบาลีกลาวคือพระไตรปฎกเปนอันดับแรก แตก็ไมไดเช่ือหรือคลอยตามท้ังหมด 

พระองคแนะนําใหใชปญญาพิจารณาในประเด็นตาง ๆ และเลือกถือเอาเฉพาะ

11 อางอิงอรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย พ.ศ.2535



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567156

เนื้อหาที่เปนแกนสารจริง ๆ ทําใหแนวทางการอธิบายพุทธประวัติในวรรณกรรม

พุทธศาสนาของคณะธรรมยุติกนิกายแมสวนใหญจะสอดคลองกับเนื้อหาใน

พระไตรปฎก แตก็มีเนื้อหาบางสวนที่ถูกตัดออก ทั้งนี้ เมื่อพิจารณาพุทธประวัติ

ตอนสําคัญที่สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ทรงตัดออก ทําใหผูวิจัยสามารถ

แบงตอนพุทธประวัติเหลานั้นออกเปน 4 กลุม คือ 

 1) กลุ มที่เ ก่ียวกับอมนุษย ซึ่งมีบทบาทตอการตัดสินพระทัยของ

พระพุทธเจา ไดแก พุทธประวัติตอนรับเชิญจุติจากภพดุสิต ทาวสหัมบดีพรหม

อาราธนาใหแสดงธรรม เทวทูต 4 และพระอินทรดีดพิณสามสาย12 การตัดตอน

สําคัญเหลาน้ีทําใหพระพุทธเจาทรงมีลักษณะเปนบุคคลที่ทรงมีพระปญญามาก

เมื่อจะทรงกระทําสิ่งใด ก็ทรงสามารถพิจารณาและตัดสินพระทัยดวยพระองคเอง 

ไมตองอาศยัการช้ีแนะจากบคุคลอืน่ แตกตางจากเดิมท่ีเม่ือจะทรงตดัสนิพระทยัทาํ

อะไร ไมวาจะเปนการจุติจากสวรรคชั้นดุสิต การเสด็จออกผนวช การเลิกบําเพ็ญ

ทุกรกิริยา หรือการตัดสินพระทัยในการแสดงพระธรรมโปรดสัตว อมนุษยก็จะ

ทําการอาราธนาหรอืทาํนิมติบางอยางซึง่มีผลตอการตัดสนิพระทยัของพระพทุธองค

การลดบทบาทของอมนุษยซึ่งทําใหพระพุทธเจาทรงมีพระปญญาเดนมากขึ้นกวา

เดิมสอดคลองกับแนวคิดของพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัวที่ทรงมอง

พระพทุธเจาวาทรงเปนมนษุยธรรมดา มสีถานทีเ่กดิทีร่ะบไุดแนนอน มชีาตติระกลู

เชนเดียวกับมนุษยคนอื่น ตางเพียงแตพระองคทรงมีพระปญญาพิจารณาเห็น

ตามความเปนจริง (พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว (ภาษาไทย), 2547, 

หนา 307 - 310) 

 2) กลุมทีเ่ก่ียวของกับมาร เทพบุตรผูเปนอุปสรรคขดัขวางในเหตกุารณ

สําคัญตาง ๆ ไดแก ตอนเสด็จออกมหาภิเนษกรมณ มารวิชัย และธิดามาร ซึ่ง

สามารถพิจารณาไดดังนี้ 

12 พุทธประวัติตอนนี้ เริ่มมีปรากฏในปฐมสมโพธิอันเปนคัมภีรช้ันหลังอรรถกถา

 ดูรายละเอียดเพิ่มเติมในบทความของอนันต เหลาเลิศวรกุล (2545) เรื่องพระอินทร

 กับพิณ 3 สายและการละทิ้งทุกกรกิริยาของพระโพธิสัตว หนา 71 - 111.



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 157

ตอนมารเขาทูลพระโพธิสัตวใหอยูครองเรือนหลอกลอดวยความเปน

พระเจาจักรพรรดิเพื่อไมใหเสด็จออกผนวช แตพระองคไมทรงไยดีเสด็จ

หลีกไป (วิสุทธชนวิลาสินีอัฏฐกถา (บาลี) เลม 1 หนา 117) มารในที่นี้

เปนบุคลาธิษฐานของกิเลสคือความอยากไดความเปนพระเจาจักรพรรดิ 

ตอนมารยกกําลังพลมาขับไลพระโพธิสัตวใหลุกจากโพธิบัลลังกเพื่อขวาง

ไมใหพระองคตรสัรู แตกต็องพายแพเพราะบารม ี30 ทศั (วสิทุธชนวลิาสนิี

อัฏฐกถา (บาลี) เลม 1 หนา 132-140) สมเด็จพระมหาสมณเจา กรม

พระยาวชิรญาณวโรรส ทรงวิจารณพุทธประวัติตอนนี้ไววา เปนเรื่องท่ี

แสดงนํ้าพระหฤทัยของมหาบุรุษโดยบุคลาธิษฐาน กิเลสกามเปรียบดวย

มาร กเิลสอนัเปนฝายเดียวกนัเปรยีบดวยเสนามาร กเิลสทีท่องเท่ียวอยูใน

จิตของมหาบุรุษใหนึกถึงความเสวยสุขในปางหลังเปรียบดวยพระยามาร

ยกพลเสนามารมาผจญการที่พระมหาบุรุษบําเพ็ญบารมี 10 ทัศ และมา

นึกถงึทาํใหพระทยัหนกัแนนเปรยีบดวยการตัง้มหาปฐพไีวในทีเ่ปนพยาน 

การเอาคุณสมบัติเห็นปานนี้มาหักพระทัยหามความคิดกลับหลังเสียได

เปนเด็ดขาดเปรียบดวยเส่ียงพระบารมีผจญมารไดชัยชํานะเรื่องนี้ได

ถอดใจความแสดงโดยธัมมาธิษฐานกลาวตามภาพ (สมเด็จพระมหาสมณ

เจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2557, หนา 45-46) 

ตอนธิดามารติดตามยั่วยวนพระพุทธเจาเพื่อใหตกอยูในอํานาจของตน

แตไมสําเร็จ (พระไตรปฎก (บาลี) เลม 15 ขอ 505-521 หนา 181-186) ธิดามาร

ในที่นี้เปนบุคลาธิษฐานของกิเลสคือ ตัณหา อรดี และราคะ 

 จากที่กลาวมาขางตน ทําใหเห็นวามารในพุทธประวัติที่ถูกตัดออกมี

ลักษณะที่เหมือนกัน คือ เปนเทวบุตรมารที่ถูกแสดงโดยความเปนบุคลาธิษฐาน

ของสิ่งตาง ๆ ที่เปนอุปสรรคคอยขัดขวางพระพุทธเจาไมใหดําเนินไปตามความ

ปรารถนาไดสะดวก และมีสวนในการชวยเสริมบารมีใหกับพระพุทธเจา เพราะ

เรื่องราวของพระพุทธเจาที่ตองใชความพยายามฝาฟนอุปสรรคตาง ๆ ตั้งแตกอน



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567158

เสด็จออกผนวช จนบรรลุเปนพระพุทธเจา และหลังจากที่ตรัสรู ยอมเปนที่ตั้ง

แหงศรัทธาและเปนที่นิยมชมชื่นของชาวโลกเปนอยางมาก อยางไรก็ตาม การตัด

พุทธประวัติตอนที่เกี่ยวของกับมารออกไปนี้ทําใหเรื่องราวของพระพุทธเจา

เรียบงายมีความเปนมนุษยธรรมดามากขึ้น 

 ในปฐมสมโพธิฉบับหนังสือเทศน พุทธประวัติเก่ียวกับมารถูกตัดออก

ทั้งหมด การที่สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ทรงนิพนธพุทธประวัติขึ้นโดยไม

กลาวถงึมารแสดงใหเหน็ถงึแนวคดิของพระองคทีท่รงมองมารวาเปนบคุลาธษิฐาน

ของกเิลสความชัว่รายซึง่เปนสิง่ทีพ่ระพทุธองคทรงตอสูและสามารถชนะไดภายใน

จิตใจ ไมใชสิ่งที่มีตัวตน ดังนั้น จึงทรงไมปรารถนาที่จะแสดงมารในแงเปนตัวตน

หรือเทพเจาทีต่ดิตามคอยขดัขวางพระพทุธเจาในเหตุการณสาํคญัตาง ๆ  สอดคลอง

กับแนวคิดของรัชกาลที่ 4 ที่ทรงพิจารณามารในฐานะที่เปนบุคลาธิษฐานและ

ธรรมาธิษฐาน

อันวาสมเด็จพระผูมีพระภาค เมื่อยังมิไดตรัสรูแกโพธิญาณ เสด็จอยู

เหนือบัลลังกรัตนะภายใตตนไมพระศรีมหาโพธิ เปนทาม กลางสะดือดิน 

พระองคมาผจญเสียแลวซึ่งมารทั้งหาใหพายแพแลว (พระบาทสมเด็จ

พระจอมเกลาเจาอยูหัว (ภาษาไทย), 2547, หนา 265)

 ในพุทธศาสนา มารมี 5 ประเภท ไดแก 1) กิเลสมาร มารคือความรูสึก

หรือความคิดที่ชั่วราย เชน โลภะ เปนตน 2) ขันธมาร มารคือรูป เวทนา สัญญา 

สังขาร และวิญญาณ อันเปนสภาพที่ปจจัยปรุงแตง มีความแปรปรวน เสื่อมโทรม

ไปเพราะชราพยาธิ เปนตน 3) เทวบุตรมาร มารคือเทวดาช้ันกามาวจร ผูคอย

ขัดขวางเหนี่ยวรั้งบุคคลไวมิใหลวงพนจากอํานาจของตน รวมถึงพญาวสวัตตีมาร 

4) อภิสังขารมาร มารคือสภาพปรุงแตงอันเปนผลแหงกรรมทําใหเกิดชาติชรา

เปนตน 5) มัจจุมาร มารคือความตายอันเปนตัวการตัดโอกาสที่จะกาวหนาตอไป

ในคุณความดีทั้งหลาย (ธนพล จุลกะเศียน, 2555, หนา 11-28) เทวบุตรมาร 

จัดเปนบุคลาธิษฐานของสิ่งชั่วราย สวนมารทั้ง 4 ท่ีเหลือจัดเปนธรรมาธิษฐาน



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 159

เพราะเปนสิ่งที่ปรากฏอยูภายในรางกายและจิตใจของมนุษย การที่วชิรญาณภิกขุ

เลาเร่ืองราวของพระพทุธเจาโดยปรบัเนือ้หาใหพระพทุธเจาทรงเปนผูชนะมารทัง้ 5 

จงึเปนสิง่ทีแ่สดงใหเหน็ถงึมมุมองของพระองคทีม่ตีอมารในฐานะท่ีเปนบุคลาธษิฐาน

และธรรมาธิษฐาน ไมใชมารที่เปนตัวตน

 3) กลุมทีแ่สดงใหเหน็ถึงลกัษณะพเิศษและนมิติในการบรรลพุทุธภาวะ 

ไดแก ตอนกาฬเทวิลดาบสเขาเฝา พุทธประวัติตอนนี้เริ่มจากการที่กาฬเทวิลดา

บสไดฟงขาวเกี่ยวพระโอรสของพระเจาสุทโธทนะจากเทวดาช้ันดาวดึงส จึงไปยัง

พระราชนิเวศน เห็นพระบาททั้งสองของพระโพธิสัตวประดิษฐานบนชฎาปรากฏ

เปนเหตุอัศจรรยจึงไหว และระลึกไปในอนาคตเห็นวา พระโพธิสัตวจักไดบรรลุ

เปนพระพุทธเจา จึงยิ้มแยมแสดงถึงความดีใจและรองไหเมื่อทราบวา ตนจักตาย

เสียกอน อยูไมทันไดเห็น (วิสุทธชนวิลาสินีอัฏฐกถา (บาลี) เลม 1 หนา 100-101) 

ตอนลอยถาดเส่ียงทาย พระโพธสิตัวครัง้เสวยขาวมธปุายาสของนางสชุาดา ทรงถอื

ถาดแลวตรสัวา ถาจกัไดเปนพระพทุธเจา ขอใหถาดลอยทวนกระแสน้ํา แตถาไมได

เปนจงลอยไปตามกระแสนํ้า แลวจึงลอยถาดเสี่ยงทาย ถาดลอยทวนกระแสนํ้าจม

ลงไปกระทบถาดของพระพุทธเจาสามพระองค 3 กอน (วิสุทธชนวิลาสินีอัฏฐกถา 

(บาลี) เลม 1 หนา 129-130) ทั้ง 2 ตอนนี้มีปรากฏในหลักฐานชั้นอรรถกถา ทั้งนี้ 

พบวา ลกัษณะอนัเปนธรรมดาของพระโพธสิตัว 16 ประการ และมหาปริุสลกัษณะ 

32 ประการ ซึ่งแสดงถึงคติ 2 ไดแก ถาอยูครองเรือนจะไดเปนพระเจาจักรพรรดิ 

ถาออกบวชจะไดบรรลุสัมมาสัมโพธิญาณ ยังมีอยูไมถูกตัดออก ทําใหเห็นวา ใน

เนือ้หาทีเ่ก่ียวกับลกัษณะพเิศษและนมิติในการบรรลพุทุธภาวะ สมเดจ็พระสงัฆราช 

(สา ปสุสฺเทโว) ทรงเลอืกทีจ่ะคงเนือ้หาตามทีป่รากฏเฉพาะในพระไตรปฎก และตดั

เนื้อหาที่ปรากฏในอรรถกถา 

 4) กลุมที่เกี่ยวกับการแสดงเหตุการณอัศจรรย ไดแก ตอนทรงแสดง

ยมกปาฏิหาริยเพื่อปราบเดียรถีย จนถึงตอนเสด็จลงจากสวรรคช้ันดาวดึงส 

(ธัมมปทัฏฐกถา (บาลี) เลม 2 หนา 224 - 236) พุทธประวัติตอนนี้แสดงใหเห็นถึง

การทรงใชอิทธิฤทธิ์กําราบผูที่มีทิฐิมานะ โดยเฉพาะผูท่ีเปนเจาของลัทธิ และ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567160

เสริมสรางความเลือ่มใสใหเกดิขึน้แกผูพบเหน็ แตการทีต่ดัพทุธประวตัติอนดงักลาว

ออกไปก็ไมไดสะทอนใหเห็นวา สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ไมทรงเชื่อใน

อิทธิปาฏิหาริย เพราะในปฐมสมโพธิทั้ง 2 ฉบับ ยังปรากฏเหตุการณอัศจรรย คือ 

ทอนํ้าท่ีไหลลงจากอากาศในตอนประสูติและปรินิพพาน หมื่นโลกธาตุหวั่นไหวใน

ตอนถือปฏิสนธิประสูติตรัสรูแสดงปฐมเทศนาปลงอายุสังขารและปรินิพพาน หรือ

ตอนใชอิทธิฤทธิ์เพื่อโปรดยสกุลบุตรและชฏิล 3 พี่นอง 

จกักลาวเหตอัุศจรรยทัง้หลายในความเกดิและความเปนไป แหงพระอรหนัต

สัมมาสัมพุทธเจาพระองคนั้น ขอความที่ไมไดเห็นในพระบาฬแลว ก็จะ

กลาวแตโดยยอตามอธิบายของบุรพาจารย เพื่อจะใหประชุมชนเลื่อมใส

มั่นในพระบรมสาศดาสัมมาสัมพุทธเจานั้น (สมเด็จพระสังฆราช 

(สา ปุสฺสเทโว), 2466, หนา 5)

 ขอความที่ยกมาขางตนมีอยูในปฐมสมโพธิทั้ง 2 ฉบับ สะทอนใหเห็นวา 

สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ไมไดทรงปฏิเสธเรื่องอิทธิปาฏิหาริยในพุทธ

ประวัติ แตยังคงไวโดยยอเพื่อที่จะรักษาศรัทธาของผูเลื่อมใสพระพุทธเจาในฐานะ

ผูเปนบคุคลวเิศษยิง่กวามนษุยสามญัชนทัว่ไป ทัง้นี ้พบวา ปาฏิหารยิทีย่งัคงมเีหลอื

อยูนั้น ลวนปรากฏอยูในพระไตรปฎก ทําใหเห็นถึงหลักการในการเลือกเก็บขอมูล

เกีย่วกบั เร่ืองอภนิหิารของสมเดจ็พระสงัฆราช (สา ปสุสฺเทโว) ทีท่รงยดึเนือ้หาตาม

ที่มีในพระไตรปฎกเปนหลัก

4.2 ตอนที่มีอยูในฉบับหนังสือเทศน แตไมมีในฉบับธรรมสมบัติ 

 พุทธประวัตใินปฐมสมโพธิฉบบัหนังสือเทศนบางตอน มเีนื้อหาที่แตกตาง

จากปฐมสมโพธิฉบับธรรมสมบัติ ไดแก ตอนที่พระพุทธเจาทรงสงพระสาวกไป

ประกาศศาสนา

เมื่อพระโลกนารถตรัสเทศนาเวยยากรณนี้ พระผูเปนเจา ทั้ง 5 เพ็ญเพียร

โดยแยบคายอบุายวิเศษ กท็าํใหแจงพระอรหตัผลเกดิองคพระอรหันตขึน้

ณ โลก หกองคกับทั้งพระโลกนารถดวยประการฉนี้ แตนั้นพระองค



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 161

สงเบญจวัคคียใหเที่ยวไปในทิศเพ่ือจะแสดงธรรมประกาศพรหมจรรย 

(สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว), 2466, หนา 74)

 จากขอความที่ยกมาขางตน ทําใหเห็นวา สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺส

เทโว) ทรงปรับเน้ือหาใหพระพทุธเจาสงพระปญจวคัคยีไปประกาศศาสนาทนัทหีลงั

จากที่ตรัสรู ไมไดทรงรอใหมีสาวกครบทั้ง 60 องคกอนแลวจึงสงไปเหมือนในฉบับ

ธรรมสมบัติ พุทธประวัติตอนนี้ ในพระไตรปฎกเลาวา พระพุทธเจาทรงสงสาวกไป

ประกาศศาสนาหลังจากที่ยศกุลบุตรและสหายไดตรัสรูแลว (พระไตรปฎก (บาลี) 

เลม 4 ขอ 31-32 หนา 38-40) แสดงวา พระสาวกที่ทรงสงไปมีทั้งหมด 60 องค 

จึงเปนที่นาสนใจวา เหตุใดสมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) จึงปรับเนื้อหาให

พระพทุธเจาสงปญจวคัคียไปประกาศศาสนาทนัท ีแลวจงึสงพระยศกลุบตุรพรอมทัง้

สหายไปในภายหลงั เบือ้งตนผูวิจัยเห็นวา บทบาทของปญจวคัคยีในชวงท่ียศกุลบุตร

มาเขาเฝาพระพุทธเจาตลอดถงึตอนสหายของพระยศกุลบตุรมาขอบวชไมมปีรากฏ 

ปรากฏอีกครั้งก็ตอนอัครสาวกบรรพชา ดังนั้น สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) 

อาจจะทรงพิจารณาเนือ้หาสวนนีแ้ลวเหน็วา ปญจวคัคยีไมไดมบีทบาทอะไรในตอน

ยศกลุบตุรมาเขาเฝา จงึทรงปรบัเนือ้หาใหม ทาํใหปญจวคัคยีเปนผูมบีทบาทสาํคญั

มากขึ้นในฐานะผูเปนพระสาวกที่ไดไปเผยแผศาสนาเปนชุดแรก

4.3 ตอนที่มีอยูในฉบับธรรมสมบัติ แตไมมีในฉบับหนังสือเทศน

 กลาวไดวาเปนพุทธประวัติ 2 ตอนที่พระองคเพิ่มเติมเขามาในฉบับธรรม

สมบัติ ดังนี้

 1) ตอนหลงัจากทีพ่ระพทุธเจาทรงสงพระสาวกใหเท่ียวไปประกาศศาสนา 

มารเขาไปเฝาพระพุทธองคกลาวสนทนาโตตอบ แตพายแพหายไปจากที่นั้น

ทานเปนบุคคลอันบวงทั้งหลายที่เปนของทิพยและของมนุษยผูกไวแลว 

ทานเปนผูอนัเครือ่งผกูใหญผกูไวแลว ขาแตสมณะ ทานจะไมพนแตเราได



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567162

เราพนแลวจากบวงทัง้หลายทีเ่ปนของทพิยและของมนษุยทัง้ปวงเราเปน

ผูพนแลวจากเครือ่งผกูอนัใหญ ดกูอนมารผูลามกตวัทานเปนบุคคลอนัเรา

กําจัดเสียแลวใหสิ้นอํานาจ

บวงอันใดนี้ เที่ยวไปในอากาศเปนของมีในจิตสัญจรอยู เราจักผูกทาน

ดวยบวง คือ ราคะความกําหนัดนั้น ขาแตสมณะ ทานจักไมพนแตเราได

อารมณทั้งหลาย คือ  รูป เสียง กลิ่น รส และสวนที่จะพึงถูกตอง เปนที่

ยินดีรื่นเริงแหงจิต ฉันทะความปรารถนาพึงใจแหงเราในอารมณเหลานั้น

ไปปราศจากแลว ดูกอนมารผูลามก ตัวทานเปนบุคคลอันเรากําจัดเสีย

แลว ใหพนวิสัยสามารถ ไมผูกเราดวยราคปาสะได (พระไตรปฎก (บาลี) 

เลม 4 ขอ 33 หนา 40) 

 จากบทสนทนาขางตนทาํใหผูวจิยัเหน็วา พระพุทธเจาแมจะตรสัรูสามารถ

เทศนาสั่งสอนโปรดเวไนยสัตวใหรูตามและสงไปประกาศศาสนาแลว แตก็ยังตอง

ประสบกับมารคือกามคุณ 5 ไดแก รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ซึ่งเปนสิ่งที่ลอลวง

สตัวทําใหเกิดความยึดถอื เมือ่พระองคทรงประกาศความเปนผูหลดุพนจากบวงมาร

แลว ยอมทําใหพระองคทรงเปนผูม่ันคงแนวแน มารในท่ีนี้เปนสิ่งท่ีปรากฏเปน

ตัวตน แตเปนบุคลาธิษฐานของกามคุณ 5 กลาวคือกิเลสมารภายในจิตใจ

 2) ตอนหลังจากที่พระอานนทหลีกออกจากที่ประทับของพระพุทธเจา 

มารเขาเฝายกเนื้อความแตคร้ังไดตรัสรูอภิสัมโพธิญาณเปนนัยท่ีบงบอกวาสิ่งท่ี

พระพุทธองคทรงปรารถนาสําเร็จทุกประการแลวทูลอาราธนาใหปลงอายุสังขาร 

พระองคทรงรบัคาํของมาร และจักปรินิพพานหลงัจากผานไป 3 เดอืน (พระไตรปฎก 

(บาลี) เลม 10 ขอ 95 หนา 121-125) มารในที่นี้ปรากฏเปนตัวตนทําหนาที่เปน

บุคลาธิษฐานของขันธมาร มารคือขันธ 5 ซึ่งไมคงทนมีความแปรปรวนไปเพราะ

ความชราและพยาธิเปนตน ดังจะเห็นไดจากอาพาธท่ีเกิดแกพระวรกายของ

พระพุทธเจาซ่ึงสมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ทรงนิพนธในปฐมสมโพธิท้ัง

สองฉบับ คือ ตอนกอนท่ีพระพุทธเจาจะทรงปลงอายุสังขาร พระองคทรง



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 163

พระประชวรเกิดทุกขเวทนาอยางแรงกลาใกลมรณะ แตทรงพิจารณาวายังไมควร

ที่จะปรินิพพาน จึงทรงบําบัดอาพาธดวยอิทธิบาทภาวนา และตอนหลังจากที่ทรง

เสวยมังสะสุกรออน ก็ทรงพระประชวรลงพระโลหิต เกิดเวทนากลาใกลแตมรณะ 

มารในพุทธประวัติทั้ง 2 ตอนนี้ มีลักษณะที่เหมือนกัน คือเปนมารที่มีตัวตน การที่

สมเดจ็พระสงัฆราช (สา ปสุสฺเทโว) ทรงเพิม่พทุธประวติัตอนดงักลาวกลบัคนืมา จงึ

เปนการแสดงใหถึงการยอมรับมารในฐานะผูเปนเทพบุตรท่ีมีตัวตนไมใชเปนเพียง

บคุลาธษิฐานของกเิลส และเปนการรกัษาตวัละครคอื พรหม มาร และเทวดาตามที่

มปีรากฏในพระไตรปฎกใหครบทัง้หมด ซึง่แมจะถกูลดบทบาทแตยงัมคีวามสาํคญั

ในฐานะเปนตัวละครหนึ่งในพุทธประวัติ 

 อีกประการหนึ่ง การเพิ่มพุทธประวัติโดยเฉพาะตอนมารทูลใหปลงอายุ

สงัขาร ซึง่ลดทอนลกัษณะเดนทางพระพทุธปญญาน้ี บงบอกถึงเจตนาท่ีจะยดึเนือ้หา

พุทธประวัติตามที่มีในพระไตรปฎกมากขึ้น แตผูวิจัยไมสามารถกลาวไดวาเปนการ

ยึดเนื้อหาตามที่ปรากฏในพระไตรปฎกเปนหลัก เนื่องจากสมเด็จพระสังฆราช

(สา ปสุสฺเทโว) ไมไดเพ่ิมเติมพุทธประวติัอีก 1 ตอนซึง่มคีวามสาํคญัเปนอยางมาก คอื 

ตอนพรหมอาราธนาใหพระพุทธเจาทรงแสดงธรรมซ่ึงเปนท่ีมาของการอาราธนา

ใหพระภิกษุแสดงธรรมในสังคมไทย ทั้งนี้ เมื่อพิจารณาพุทธประวัติทั้ง 2 ตอนจะ

เหน็ไดวามปีรากฏอยูในพระไตรปฎกเชนเดียวกนั แตมผีลกระทบตอพระพทุธปญญา

แตกตางกนั มารในพุทธประวติัตอนปลงอายสุงัขารไดนาํเอาพระวาจาทีพ่ระพทุธเจา

ตรัสกับตนในคราวแรกตรัสรูมากลาวทูล พระพุทธเจาทรงพิจารณาเห็นวาสําเร็จ

ดังที่ทรงปรารถนาทุกประการแลวจึงทรงปลงอายุสังขาร มารในท่ีนี้มีหนาท่ีเพียง

เตือนใหระลึกถึงเปาหมายที่เคยตั้งไวเทานั้น ไมไดมีผลกระทบตอพระพุทธปญญา

เนือ่งจากเปนสิง่ทีท่รงต้ังพระทยัไวต้ังแตแรกแลววา จะทรงดาํรงพระชนมอยูจนกวา

บริษัท 4 และพรหมจรรยจะมั่นคง แตในพุทธประวัติตอนอาราธนาใหแสดงธรรม 

พระพุทธเจาทรงปริวิตกวา ธรรมเปนสิ่งที่ลึกซึ้งยากเกินกวาที่ผูมีกิเลสจะตรัสรู

ตาม พรหมเขาเฝากราบทูลวา ผูที่มีกิเลสนอยพอที่จะตรัสรูตามยังมีอยู นอกจากนี้ 

ยังไดกราบทูลเปนนิคมคาถาไววา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567164

ขอพระองคผูมพีระปญญาด ีมพีระจกัษโุดยรอบ มคีวามโศกอนัปราศจาก

แลว จงเสด็จขึน้สูปราสาทอนัสาํเรจ็ดวยธรรม จงพจิารณาชมุชนผูจมอยูใน

ความโศก ถูกชาติและชราครอบงําแลว อุปมาเหมือนบุคคลผูอยูบนยอด

ภเูขาอันลวนดวยศิลา จะพงึเหน็ชมุชนโดยรอบฉะนัน้ (พระไตรปฎก (บาล)ี 

เลม 15 ขอ 556 หนา 201-202)

 คําขางตนน้ีเปนไปในลักษณะของการกราบทูลพระพุทธเจาใหทรง

พิจารณาดูสัตวโลก หลังจากน้ัน พระพุทธองคทรงตรวจดูแลวทรงเห็นลักษณะ

อปุนิสยัทีแ่ตกตางของหมูสัตวจงึทรงปรารภทีจ่ะแสดงธรรม เหน็ไดวา พรหมในทีน่ี้

มีบทบาทในฐานะเปนผูแนะนําพระพุทธเจาซึ่งทําใหลักษณะเดนทางพุทธปญญา

นอยลง ดังนั้น การที่สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ไมทรงเพิ่มพุทธประวัติ

ตอนน้ีเขามาในฉบับธรรมสมบัติ จึงเปนการยืนยันแนวคิดเดิมที่ทรงเชื่อมั่นใน

พระปญญาของพระพุทธเจา

 แมพุทธประวติัตอนนีจ้ะไมเพิม่เขามาในฉบบัธรรมสมบตั ิแตพระองคกไ็ด 

ทรงนิพนธเปนพระธรรมเทศนาฉบับหนึ่งซึ่งภายหลังมีผูขอนํามาพิมพเปนหนังสือ 

ใชชื่อวา อายาจนสูตร มีเนื้อหาตรงตามอายาจนสูตรในพระไตรปฎกคือมีพรหมมา

อาราธนาพระพุทธเจาใหทรงแสดงธรรมเพือ่ใหเกดิความรูความเขาใจเกีย่วกบัพทุธ

ประวัติท่ีถกูตองในสงัคม ในหนงัสอือายาจนสตูร สมเด็จพระสงัฆราช (สา ปุสสฺเทโว)

ทรงนําเนื้อหาในอรรถกถามากลาวเสริมความตอจากเนื้อหาในพระไตรปฎก โดย

เนื้อหา ในพระไตรปฎกจะใชคําขึ้นตนวา พระบาลี สวนเนื้อหาในอรรถกถาก็จะใช

คําวา อรรถกถา หรืออรรถกถาจารย ขึ้นตน เพื่อแยกกันใหชัดเจน และมีการแทรก

คําอธิบายในการที่จิตของพระพุทธเจานอมไปเพื่อความเปนผูขวนขวายนอย เปน

เพราะเหตุดังตอไปนี้ 

 1) เพราะพิจารณาเห็นวา สัตวทั้งหลายเต็มไปดวยกิเลส ธรรมก็เปนสิ่งที่

ลึกซึ้งพระองคแมทรงมีพระปญญามากก็ตรัสรูไดยาก แลวโลกิยชนจะตรัสรูตามได

อยางไร(สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว), 2461, หนา 9-11) 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 165

 2) เพราะตองการใหพรหมมาอาราธนาซึ่งตรงกับแนวคิดของสมเด็จ

พระมหาสมณเจา กรมพระปรมานุชิตชิโนรส (สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระ

ปรมานุชิตชิโนรส, 2478, หนา 210) แตก็มีสวนที่แตกตาง คือ สมเด็จพระสังฆราช 

(สา ปสุสฺเทโว) ทรงอธบิายเสรมิอกีวา การทีพ่รหมมาอาราธนาเปนสิง่ทีแ่สดงใหเหน็

ถึงการที่พรหมยอมรับในคําสั่งสอนของพระพุทธเจา ดังนั้น ผูท่ีเคารพและศรัทธา

ในพรหมก็จะยอมรับฟงคําสอนของพระพุทธองคโดยงาย (สมเด็จพระสังฆราช

(สา ปุสฺสเทโว), 2461, หนา 11-12)

 3) เพราะพระองคเสวยวมุิตติสขุถึง 4 สปัดาห จติจงึยนิดใีนวเิวก13 (สมเดจ็

พระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว), 2461, หนา 12)

 จากคําอธิบายทั้ง 3 ประการขางตนทําใหเห็นวา สมเด็จพระสังฆราช 

(สา ปุสฺสเทโว) ทรงมองพุทธประวัติตอนพรหมอาราธนานี้อยางมีเหตุผล โดยการ

ชี้ใหเห็นมูลเหตุที่ทําใหเกิดความทอถอยและประโยชนท่ีไดรับจากการท่ีมีพรหม

มาอาราธนา อยางไรก็ตาม การนิพนธพุทธประวัติตอนนี้โดยยกเนื้อหามาจาก

พระไตรปฎกและอรรถกถาพรอมทั้งมีการต้ังคําถาม การวิพากษวิจารณ และ

การตีความใหมซ่ึงสามารถอธิบายไดดวยเหตุผลน้ีเปนไปในแนวทางเดียวกันกับ

งานนิพนธพุทธประวัติที่สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรสทรง

นิพนธใหเขากับวิทยาศาสตรซึ่งเปนศาสตรยุคใหมที่กําลังรุ งเรืองมากที่สุดใน

สมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว (สยาม ราชวัตร, 2555, หนา 51-

59) แนวทางในการสรางความเขาใจตัวบทในระดับชั้นตาง ๆ สอดคลองกับพระ

ราชดาํรขิองพระบาทสมเดจ็พระจลุจอมเกลาเจาอยูหวัทีท่รงพยายามจะรกัษาพระ

ไตรปฎกไมใหผิดเพี้ยน 

การพระพุทธสาสนายงัเจรญิมัน่คงถาวรอยูแตในประเทศสยามนีป้ระเทศ

เดียว จึงเปนเวลาที่สมควรที่จะสอบสวนพระไตรปฎก ใหถูกตองบริบูรณ 

13 คําอธิบายนี้ สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ทรงระบุไวในคําตนวา “พุทธสาสนิก

 บัณฑิตแสดงเหตุในขอนั้น” เปนนัยที่บงบอกวาไมใชคําอธิบายของพระองค



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567166

แลวสรางขึ้นใวใหมากฉบับแพรหลาย จะไดเปนหลักฐานเช้ือสายของ

สาสนาธรรมคําสั่งสอนแหงพระพุทธเจาสืบไปภายนา....จึงไดคิดจัดการ

คร้ังน้ี เพ่ือจะรักษาพระไตรปฎกมิใหวิปริตผิดผัน เปนการยกยองบํารุง

พระพุทธสาสนาใหตั้งมั่นถาวรสืบไป (พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลา

เจาอยูหัว, 2470, หนา 3-6)

 พระราชดําริขางตน สะทอนใหเห็นวา พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลา

เจาอยูหัวทรงใหความสําคัญกับคัมภีรพระไตรปฎกเปนอยางมาก จึงไดอาราธนา

พระมหาเถระภายในประเทศใหมาตรวจสอบพระไตรปฎกใหถูกตองเพื่อเปนหลัก

ในการรักษาและสืบทอดพระพุทธศาสนา ในขณะท่ีการศึกษาพระศาสนาก็ควร

ยึดคัมภีรที่ถูกตองนี้เปนหลัก โดยสรางความเขาใจที่มีเหตุผลตามความเปนจริงรับ

ฟงไดประกอบดวย

5. สรุป 

 สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ทรงเปนพระมหาเถระผูมีพระปรีชา

สามารถเปนอยางมากและทรงแตกฉานในพระไตรปฎก ทําใหเปนที่ยอมรับและ

ไววางพระราชหฤทัยของพระมหากษัตริยทั้ง 2 พระองค คือ พระบาทสมเด็จ

พระจอมเกลาเจาอยูหัว รัชกาลที่ 4 ทั้งในสมัยที่ทรงผนวชเปนพระวชิรญาณภิกขุ

และทรงลาจากผนวชแลว และพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว รัชกาล

ท่ี 5 บทความวิจัยนี้ มีวัตถุประสงคเพ่ือศึกษาเปรียบเทียบและวิเคราะหเนื้อหา

ของปฐมสมโพธิ พระนิพนธสมเด็จพระสังฆราช (สาปุสฺสเทโว ) ท้ังสองเลม และ

วิเคราะหสาเหตุหรือปจจัยที่มีผลตอการปรับเปลี่ยนเน้ือหาของพุทธประวัติใน

ทัง้สองชวงเวลา จากการศึกษาพบวา ปฐมสมโพธทิัง้ 2 ฉบับเปนเหมอืนฉบับเดยีวกนั 

แตฉบับธรรมสมบัติเปนฉบับที่ขยายความจากฉบับหนังสือเทศน เนื้อหาที่กลาวไว

โดยยอในฉบับหนังสือเทศนโดยเฉพาะพุทธประวัติตอนที่พระพุทธเจาเสวยวิมุตติ

สุขตลอดถึงเสด็จโปรดเวไนยสัตวจะกลาวขยายเพิ่มเติมใหมีรายละเอียดมากขึ้น

จนสามารถแยกกัณฑยอยออกเปน 7 กัณฑจากเดิมที่มีเพียง 1 กัณฑ นอกจากนี้



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 167

ยงัปรากฏคาํอธบิายในพทุธประวติับางตอนซึง่สะทอนใหเห็นวา สมเดจ็พระสงัฆราช 

(สา ปุสฺสเทโว) ทรงมีแนวคิดเปนเหตุเปนผล ทรงเชื่อในประสบการณชีวิตแตกตาง

จากแนวคิดในปฐมสมโพธิกถาของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระปรมานุชิต

ชิโนรสที่สะทอนความเหนือจริง และการยึดมั่นในเรื่องราวปรัมปราที่สืบตอกันมา

ในประเพณี โดยเฉพาะความเปนพระสัมมาสัมพุทธเจา 

 ลักษณะเฉพาะของปฐมสมโพธิฉบับสมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) 

คอื การทีพ่ระองคทรงตดัพทุธประวตัติอนทีอ่มนษุยมบีทบาทตอการตดัสนิพระทยั

ของพระพุทธเจา คือ ตอนรับเชิญใหจุติจากสวรรคช้ันดุสิต ทอดพระเนตรเห็น

เทวทูต 4 พระอินทรดีดพิณสามสาย ทาวสหัมบดีพรหมทรงอาราธนาใหทรงแสดง

ธรรม และมารทูลอาราธนาใหปลงอายุสังขาร พระพุทธเจาจึงมีลักษณะเดนทาง

พระปญญามากขึน้ สอดคลองกบัแนวคดิของรชักาลที ่4 ทีท่รงมองพระพทุธองคใน

ฐานะเปนมนุษยที่พิเศษกวาผูอื่นตรงที่ทรงมีพระปญญามาก พุทธประวัติตอนท่ี

เกีย่วกบัลักษณะพเิศษและนมิติในการบรรลตุลอดจนถงึเหตอุศัจรรยตาง ๆ  สมเดจ็

พระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ทรงเลือกคงไวตามที่มีในพระไตรปฎกเทานั้น แตจะ

ตัดสวนที่ปรากฏในหลักฐานชั้นหลังออกทั้งหมด แมจะมีการเพิ่มเติมพุทธประวัติ

บางตอนในฉบบัธรรมสมบตัเิพือ่ใหสอดคลองกบัพระไตรปฎกมากขึน้ แตในเนือ้หา

ที่เกี่ยวกับการตัดสินพระทัยก็ทรงเพิ่มเฉพาะตอนมารทูลใหปลงอายุสังขารเทานั้น 

ทรงไมเพิ่มตอนพรหมอาราธนาพระพุทธเจาใหแสดงธรรม 

 จากการศึกษา ทําใหเห็นวา สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว) ทรง

เคารพในวชิรญาณภิกขุ ผูเปนพระอาจารยของพระองคทานเปนอยางมาก จึงทรง

รักษาแนวคิดดั้งเดิมเกี่ยวกับพระพุทธเจาของคณะธรรมยุติกนิกายไวในพระนิพนธ

ปฐมสมโพธทิัง้สองฉบบั แตกท็รงยอมรบัเรือ่งพรหมอาราธนาใหพระพทุธเจาแสดง

ธรรมโดยนํามานิพนธเปนหนงัสอือกีเลมหนึง่ เพือ่ใหสอดคลองกบันโยบายการพระ

ศาสนาในสมัยรัชกาลที่ 5 ที่ตองการจะทรงรักษาคัมภีรพระไตรปฎกเอาไวและทรง

จัดพิมพเผยแพร ในกาลตอมา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567168

บรรณานุกรม

กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, สมเด็จพระมหาสมณเจา. (2557). พุทธประวัติ เลม 1 

 (พิมพครั้งที่ 56). กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย.

จอมเกลาเจาอยูหวั, พระบาทสมเดจ็พระ. (2547). ประชมุพระราชนพินธภาษาไทย

 ในพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว. กรุงเทพมหานคร: สํานักงาน

 พระพุทธศาสนาแหงชาติ.

จอมเกลาเจาอยูหวั, พระบาทสมเด็จพระ. (2547). ประชมุพระราชนพินธภาษาบาลี

 ในพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว. กรุงเทพมหานคร: สํานักงาน

 พระพุทธศาสนาแหงชาติ.

จุลจอมเกลาเจาอยูหัว, พระบาทสมเด็จพระ. (2470). พระบรมราโชวาทใน

 พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว: คัดจากพระราชดํารัสในที่

 สมาคมตาง ๆ . พระนคร: โสภณพิพรรฒธนากร.

จุลจอมเกลาเจาอยูหัว, พระบาทสมเด็จพระ. (2496). พระราชพิธีสิบสองเดือน. 

 พระนคร: พระจันทร.

ธนพล จุลกะเศียน. (2555). การศึกษาเพื่อการสรางสรรค : ความเชื่อเรื่องมารที่

 ส งผลตอแนวคิดของมนุษย  (วิทยานิพนธ ปริญญารมหาบัณฑิต, 

 มหาวิทยาลัย ศรีนครินทรวิโรฒ).

นิธิ เอียวศรีวงศ. (2555). พระปฐมสมโพธิกถากับความเคลื่อนไหวทางศาสนาใน

 ตนรัตนโกสินทร. ใน ปากไกและใบเรือ (พิมพครั้งที่ 4, หนา 327-365). 

 นนทบุรี: ฟาเดียวกัน.

ปรมานุชิตชิโนรส, สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระ. (2478). ปฐมสมโพธิกถา. 

 พระนคร: โสภณพิพรรฒธนากร.

พระยาอุปกิตศิลปสาร. (2511). หลักภาษาไทย. พระนคร: หางหุนสวนสามัญ

 นิติบุคคล ไทยวัฒนาพานิช.

พระมหาจกัรพนัธ สรุเตโช, และวโิรจน อนิทนนท. (2564). อภธิมัมาสาํนวนลานนา: 

 การปริวรรต ตรวจชําระและการศึกษาวิเคราะห. วารสารพุทธศาสตร 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 169

 ศึกษา, 12(1), 100-113.

มหามกฏุราชวทิยาลยั. (2538). พระไตรปฎกบาล ีฉบบัสยามรฐั. กรงุเทพมหานคร: 

 มหามกุฏราชวิทยาลัย.

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2535). วิสุทฺธชนวิลาสินี นาม ขุทฺทกนิกายฏฐกถา อปทา

 นวณฺณนา. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย.

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2535). ธมฺมปทฏฐกถา อปฺปมาท-จิตฺตวคฺควณณนา. 

 กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย.

เมตฺตานนฺโท ภิกฺขุ. (2548). เหตุเกิด พ.ศ. 1 (พิมพครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: 

 บริษัท แปลนพริ้นติ้ง จํากัด.

วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมารามราชวรวิหาร. (2507). อนุสรณวัดราชประดิษฐ

 สถิตมหาสีมารามราชวรวิหาร ครบ 100 ป 26 พฤศจิกายน 2407 - 26 

 พฤศจิกายน 2507. พระนคร: โรงพิมพสวนทองถิ่น.

ศรีสุพร ชวงสกุล. (2530). ความเปลี่ยนแปลงของคณะสงฆ : ศึกษากรณี

 ธรรมยุติกนิกาย (พ.ศ. 2368 - พ.ศ. 2464) (วิทยานิพนธปริญญาอักษร

 ศาสตรมหาบัณฑิต, จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย). 

ศักดิ์ศรี แยมนัดดา. (2534). ปริทรรศนแหงปฐมสมโพธิ. ใน วรรณวิทยา (หนา 

 146-154). กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

สยาม ราชวัตร. (2555). การศึกษาวิเคราะหการตีความพุทธประวัติของสมเด็จ

 พระมหาเจากรมพระยาวชิรญาณวโรรส (รายงานการวิจัย, มหาวิทยาลัย

 เชียงใหม).

สมมตอมรพันธุ , พระเจาบรมวงศเธอ กรมพระ. (2545). เรื่องตั้งพระราชา

 คณะผูใหญ ในกรุงรัตนโกสินทร เลม 1. กรุงเทพมหาคนร: กรมศิลปากร.

สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว). (2461). อายาจนสูตร. ม.ป.พ..

 สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว). (2466). หนังสือเทศน ปฐมสมโพธิ์. พระนคร: 

 โสภณพิพรรฒธนากร.

สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทโว). (2559). ปฐมสมโพธิ ธรรมสมบัติ หมวดที่ 1 

 (พิมพครั้งที่ 28). กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย.



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567170

สุภาพรรณ ณ บางชาง. (2533). วิวัฒนาการวรรณคดีบาลีสายพระสุตตันตปฎกที่

 แตงในประเทศไทย. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย.

สุเชาว พลอยชุม, และธ.ธรรมรักษ. (2552). พระเกียรติคุณ 19 สมเด็จพระสังฆราช

 แหงกรุงรัตนโกสินทร. กรุงเทพมหานคร: บุคเวิรม.

นนทพร อยูมัง่ม.ี (2558). พระประวตั ิสมเดจ็พระอรยิวงศาคตญาณ (สา ปสุสฺเทโว)

 สมด็จพระสังฆราช (พิมพครั้งที่ 3). นนทบุรี: มติชนปากเกร็จ.

อนันต เหลาเลิศวรกุล. (2546). ปฐมสมโพธิกถาภาษาไทยฉบับสมเด็จพระมหา

 สมณเจา กรมพระปรมานุชิตชิโนรส : ความสัมพันธดานสารัตถะกับ

 วรรณกรรมพทุธประวัติอืน่ (วทิยานิพนธปรญิญาดษุฎบัีณฑติ, จฬุาลงกรณ

 มหาวิทยาลัย).

อนันต เหลาเลิศวรกุล. (2545). พระอินทรกับพิณ 3 สายและการละทิ้งทุกกรกิริยา

 ของพระโพธิสัตว. วารสารภาษาและวรรณคดีไทย, 19(2), 71-111.


