
วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 30 ฉบับที่ 2-3 พฤษภาคม – ธันวาคม  2566144

งคใดพระสัมพุทธ (8)* อ
ฟุกติะ ทากามจิ ิ(ผูเขยีน)** 

ชานปวชิช ทัดแกว (ผูแปล)*** 
 

บทที่ 8 จงอยาไดไปทางเดียวกัน 2 รูป

บรรพชิตซึ่งไมรวมกลุม 

พระอรหันต 

 จบการพิจารณาเนื้อหาของ “ปฐมเทศนา” ซึ่งกระทําที่สารนาถ ผูเขียน

ตั้งใจวาตอจากนี้จะลองหันไปพิจารณาเรื่องเลาซึ่งพระวินัยปฎกเลาสืบเนื่องตอไป 

 เร่ืองเลากลาววา ดวงตาอันไมแปดเปอน ซึ่งมองเห็นสัจธรรมไดเกิดข้ึน

แกโกณฑัญญะเปนลําดับแรกในบรรดาสหาย 5 คน ซึ่งไดฟง “ปฐมเทศนา” การที่

พระศากยมุนีไดทรงเปลงถอยคําแหงความยินดีออกมาวา “โอ โกณฑัญญะเขาใจ

แลว โอ โกณฑัญญะรูแลว” นั้น เปนเร่ืองราวที่มีชื่อเสียง ยิ่งไปกวานั้น (สหาย) 

* แปลจาก 吹田隆道『ブッダとは誰か』東京：春秋社, 2013。(Takamichi, 

 Fukita. Budda to ha dare ka. Tokyo: Shunjusha Publisher, 2013.) 

** 吹田隆道 (Takamichi, Fukita) อาจารยพิเศษมหาวิทยาลัยบุคเคียว เมืองเกียวโต 

*** ผูชวยศาสตราจารย ดร. ชานปวิชช ทัดแกว อาจารยประจําสาขาวิชาภาษาเอเชียใต

 ภาควิชาภาษาตะวันออก คณะอักษรศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย 

 อีเมล: ctudkeao@gmail.com



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 30 ฉบับที่ 2-3 พฤษภาคม – ธันวาคม  2566 145

ผูอืน่ 4 คน กท็ยอยกนัเขาใจคาํเทศนาของพระศากยมุนีตามลาํดบั ความยดึมัน่ถือมัน่

ไดสิ้นไปและเกิดหลุดพนจากกิเลสดวย ดังนั้น “พระอรหันต” 6 องค จึงปรากฏขึ้น

แลวในโลกนั่นเอง 

 คําวา “阿羅漢” (arakan) นี้ สําหรับพวกเรา (ชาวญี่ปุน) คุนเคยกับ

คาํวา “羅漢さん” (rakansan)1 คําด้ังเดิมวา “อรหฺตฺ” นัน้ หมายถึง “ผูท่ีนายกยอง

ผู  ท่ีเปนเลิศ” ซึ่งสรางมาจากกริยาที่มีความหมายวา “มีคุณคา” แนนอน 

พทุธศาสนาใชคาํนีอ้ยูแลว แมแต ศาสนาเชน เปนอาทิกใ็ชดวย คาํนีอ้ยูในคาํเรยีกขาน

10 อยาง (สมัญญานามทั้ง 10 ของพระตถาคต) ท่ีกลาวยกยองพระพุทธเจา

ดวย แตเดิมเปนสมัญญานามหน่ึงที่ใชเรียก “พระอริยบุคคล” “พระอรหันต”

ในกรณีที่ของ “พระอรหันต 6 องคปรากฏขึ้นแลวในโลก” ก็เชนกัน มีความหมาย

โดยแทวา “ผูท่ีเปนเลิศ” “พระอริยบุคคล” เราทราบไดวาเปนการยกยองเชิดชู

พระศากยมุนี ผูเปนพระพุทธเจาและบุคคลอื่นอีก 5 คน 

 ทวา เมื่อเวลาลวงเลยไป พอถึงสมัยเหลาสาวกของพระพุทธเจา คําวา 

“พระอรหันต” ไดกลายจากความหมายดั้งเดิม เปนคําที่หมายถึงเปาหมายสุดทาย

ของการประพฤติธรรม อันหมายถึง “ผูซึ่งในชวงชีวิตนี้ไดบรรลุความหลุดพน

และบรรลถุงึแดน อนัไมตองกลบัมาเกดิอกีเปนครัง้ทีส่อง” นัน่เปนการที ่คาํ“อรหต”ฺ 

อันเปนตนเคาไดกลายไปจากความหมายเดิม ทราบไดจากการที่ (คํานี้) ถูกเขาใจ

อยางสามัญโดยทั่วไปวา “ไมเกิด (อีก)” (不生 fushō) กลาวคือ การไดบรรลุแดน

ของ “พระอรหันต” และกระทําความสิ้นสุดแหงสังสารวัฏ กลายเปนเปาหมายอัน

สูงสุดของเหลาสาวกของพระพุทธเจานั่นเอง นี่เปนการบรรลุข้ันแหงการท่ีไมตอง

ศึกษายิ่งกวานี้อีก ที่เรียกวา “อเสกฺข” (無学 mugaku) โดยความหมายนั้น

3 阿羅漢 (arakan) ตรงกับ อรฺหนฺตฺ หรือ อรฺหตฺ ในภาษาสันสกฤต และ อรหนฺต ใน

 ภาษาบาลี หนังสือเลมน้ี เขียนขึ้นเพื่อผูอานชาวญ่ีปุน ซึ่งรูจักคํานี้ ดวยการเรียก

 อยางลําลองวา 羅漢さん (rakansan) ซึ่งพอจะแปลใกลเคียงคําวา “ทานอรหันต” 

 ในภาษาไทย 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 30 ฉบับที่ 2-3 พฤษภาคม – ธันวาคม  2566146

กลายเปนพองกับคําวา “พุทฺธ” (ผูตื่นรูแลว) ทวา เหลาสาวกของพระพุทธเจา

ไมไดมุงหมายจะเปนพระพุทธเจา สําหรับเบื้องหลังในการที่กลามุงหมายจะเปน

พระอรหันตนั้น ก็คือ การมีอยูของพระพุทธเจา อันกลายเปนวัตถุเแหงศรัทธา

ความเชื่อ ที่ไดหางไกลจากการเปนศาสดา กลายมาเปน “ผูชวยใหรอด” ซึ่งผูคน

ไมอาจทีจ่ะบรรลไุดเลยแมแตนอยน่ันเอง เร่ืองเลาทีว่า “พระอรหนัต (พระอรยิบุคคล) 

6 องค ปรากฏขึ้นแลวในโลก” ซึ่งสรุป “เทศนาเรื่องการหมุนกงลอแหงธรรมเปน

ครั้งแรก (ผูแปล : ธัมมจักกัปปวัตนสูตร)” ยังไมแบงแยกระหวางพระพุทธเจากับ

เหลาพระสาวก ชวยเรายืนยันถึงลักษณะของพุทธศาสนาในตอนเริ่มตนไดอยาง

เลือนราง 

การออกบวชของยสะ

 พระศากยมุนี ผูทรงไดสาวกแลว 5 รูป ทรงไดพบกับชายหนุม ชื่อวา

ยสะ (耶舎 yasha) ที่สารนาถ ในเมืองพาราณสี ยสะเปนบุตรชายของพอคา

ผูมั่งคั่ง มีปราสาทสําหรับฤดูหนาว ฤดูรอน ฤดูฝนแตละหลัง ใชชีวิตแวดลอม

ไปดวยเหลาสตรี ในคืนหนึ่ง เมื่อลืมตาตื่นขึ้น เขาไดเห็นทานอนของสตรีเหลานั้น 

ซ่ึงเคยทําใหตนเองหลงใหลอยูจนถึงเมื่อครูน้ีกับตาตนเอง การพรรณนาตอนนี้ 

อาจจะกระตุนใหเกิดความรูสึกเปนปรปกษตอสตรีอยางโจงแจงก็เปนได สภาพ

ที่แมแตความรักรวมพันปก็ยังจืดจางได เชน บางนาง (นอน) กอดกลอง บางนาง

ผมเผายุงเหยิง บางนาง (นอน) นํา้ลายไหลยอย นอนละเมอ เปนตน ไดถูกบรรยายไว

ยสะไดเห็นสิ่งเหลาน้ัน ก็รูสึกรังเกียจตนเอง ท่ีหลงใหลสตรีพวกนั้นและใชชีวิต

ทามกลางตัณหาราคะ ในยามเที่ยงคืน เขาจึงไดหลีกเรนออกจากเรือน มาพบ

พระศากยมุนีกลางทาง และไดเปลี่ยนมานับถือ (พุทธ) ศาสนา 

 ในตอนนั้น มารดา ซึ่งทราบวายสะหายตัวไป จึงเรงรุดไปแจงเรื่องนั้นแก

บดิาของยสะ และไดเริม่ออกตามหา พระศากยมนุ ีซึง่ทอดพระเนตรเหน็การทีบ่ดิา

ไดออกตามหายสะ กาํลงัมาทางนีอ้ยู จึงทรงกระทาํให (บดิา) ไมเหน็รางของยสะดวย

กําลังอภิญญา ใหบิดาของยสะนั่ง ทรงเทศนาและเปลี่ยนใหมานับถือศาสนา บิดา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 30 ฉบับที่ 2-3 พฤษภาคม – ธันวาคม  2566 147

ของยสะรูสกึซาบซึง้ตอคาํสอนอยางแรงกลา ไดถอืเอาพระองคเปนสรณะ กราบทลู

ขอการเปนฆราวาสชาย ผูเลือ่มใสในศาสนา (優婆塞 ubasoku = อุบาสก) ณ ท่ีนัน้

พระศากยมุนี ไดคลายกําลังอภิญญาลง และใหยสะไดพบกับบิดา บิดาวอนขอให

ยสะกลับคืนเรือนเพื่อมารดา ทวา พระศากยมุนีทรงแจงวา “บุคคล ผูซ่ึงเปลี่ยน

มานับถือศาสนา ไมมีความยึดติด หลุดพนจากกิเลสแลว บัดนี้ ไมอาจจะกลับคืน

ไปสูวถิชีวีติดัง้เดมิได” (บดิา) จึงยอมรบัการออกบวชของบตุรชาย ดงันัน้ ในวนัรุงขึน้ 

จึงไดนิมนตพระศากยมุนีใหรับภัตตาหาร ณ ที่นั้น แมมารดา (ของยสะ) ก็ไดกลาย

เปนฆราวาสหญิง ผูเลื่อมใสในศาสนา (優婆夷 ubai = อุบาสิกา) ยิ่งไปกวานั้น 

บรรดาบุตรชายทั้ง 4 ของหัวหนาและรองหัวหนากลุมพอคาแหงพาราณสี2 ซึ่งเปน

สหายของยสะเองก็ออกบวชดวย ดวยเหตนุี ้พระอรหนัตจงึไดปรากฏขึน้ในโลกเปน

จํานวน 11 องค 

เหลาพระสาวกหนุม

 เรื่องเลาเรื่องการออกบวชของยสะ กลาวถึงสถานการณการออกบวช

ครั้งแรกของผูที่เขามาสูหมูสงฆในพุทธศาสนาจากสามัญชน ซึ่งไมใชผูออกบวชอยู

กอนแลว ในเรื่องเลานั้น ยังประกอบดวยเรื่องเลาบรรยายอยางเลือนรางถึง

สถานภาพของสตรี ซึง่เคยไมถกูพดูถงึมากอน เปนเรือ่งซึง่กลายเปนทีอ่ภปิรายอยาง

หลากหลายแมจากมุมมองตอสตรีของพุทธศาสนา ทวา เมื่อพิจารณาถึงการที่เรื่อง

ถูกเลาสืบทอดอยูใน “พระวินัย” จากมุมมองอันเปนการจัดการคณะสงฆ เราตอง

อานทําความเขาใจเรื่องเลานี้โดยคํานึงถึงสภาพสังคมในสมัยนั้นดวย 

 ในเรื่องเลานี้ กอนอื่น บิดาของยสะไดกลายเปนอุบาสก จากนั้นเมื่อไดรับ

อนุญาตจากบิดา การบวชของยสะจึงไดรับการยอมรับ ยิ่งกวานั้น มารดาไดกลาย

2 ผูแปล : ตามหลักฐานทางวรรณคดีบาลี กลาววา สหายของยสะ ที่ออกบวชครั้งนั้น

 มีอีก 50 คน โดยการชักชวนของสหาย 4 คนของยสะ ท่ีบวชตามยสะในตอนแรก

 อันมี วิมละ สุพาหุ ปุณณชิ และ ควัมปติ 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 30 ฉบับที่ 2-3 พฤษภาคม – ธันวาคม  2566148

เปนอุบาสิกา การที่ (บริษัท) สาม ในบรรดา “นักบวชชาย” (ภิกษุ) “นักบวชหญิง” 

(ภกิษณุ)ี “ฆราวาสชาย ผูเลือ่มใสในศาสนา” (อบุาสก) และ “ฆราวาสหญงิ ผูเลือ่มใส

ในศาสนา” (อุบาสิกา) ซึ่งภายหลังเรียกวา “(พุทธ) บริษัทสี่” ไดครบองคแลวใน

เวลานี ้งานวจัิยจาํนวนมากใหความสาํคัญแกเร่ืองเหลานีใ้นฐานะเรือ่งเลา ซึง่บงบอก

เรื่องการจัดตั้งคณะของฆราวาส อันไดแก (ของ) อุบาสกและอุบาสิกา ทวา สิ่งที่ยิ่ง

ตองระวังและอานทําความเขาใจในเรื่องนี้ก็คือ การที่ยสะ ผูเปนบุตรชายออกบวช 

สวนบิดายังคงดํารงอยูในเรือนในฐานะอุบาสก สิ่งนั้นไมตรงกับรูปแบบของการ

ออกบวชอันเปนที่ยอมรับในสังคมสมัยนั้น กลาวไดวานี่เปนกรณีที่ไมปกติก็วาได 

 ยกตัวอยางใน “คัมภีรมานวธรรมศาสตร” อันมีชื่อ มีหัวขอซึ่งกําหนด

การใชชีวิตของพราหมณ ในคัมภีรนั้น กําหนดชวงวัย “วานปรัสถ” (ชวงวัยที่ไปใช

ชีวิตอาศัยอยูในปา) ไววา “เมื่อมีรอยเหี่ยวยนบนใบหนา มีผมหงอก และไดเห็น

หนาหลานแลว (บุคคล) พึงไปสูปา” นั่นก็คือ ในสังคมอินเดียในสมัยนั้น เมื่อสั่งสม

ทรัพย เลี้ยงดูบุตรเสร็จสิ้น และความตั้งมั่นแหงการสืบสกุลตอไปยังรุนถัดไป ไดถูก

ทําใหมั่นคงแลว (บุคคล) จึงจะเริ่มออกบวชไดนั่นเอง แมการเกิดขึ้นของ “คัมภีร

มานวธรรมศาสตร” จะชากวาสมัยของพระศากยมุนีเล็กนอยก็ตาม แตเราสามารถ

พิจารณาวามีการกําหนดใชธรรมเนียมเชนนี้แลวมากอนหนานั้น ดังนั้นแมกระท่ัง

บิดาของยสะเองก็ยังไมไดอยูในสภานภาพอันเปนที่ยอมรับใหออกบวชไดเลย

ไมตองพูดถึงการที่ยสะซึ่งยังเปนหนุมแนน ไมไดวิวาห จะละทิ้งบิดามารดาแลว

ออกบวช เปนตน นี่หาใชอื่นใดไม กลาวไดวาเรื่องนี้เปนกรณีผิดปกติในบรรดากรณี

ไมปกติก็วาได 

 ณ กรุงราชคฤห อันเปนสถานที่เกิดเหตุการณอีกแหงของพระวินัย

เราสามารถเหน็สถานกาณทีผู่คนตะโกนวา “สมณะโคดมไดมาเพือ่ลอลวงพวกเดก็ ๆ  

แลว” ทันทีที่เม่ือพระศากยมุนีเสด็จเขามาใกล เรื่องเลาวาดวยการออกบวชของ

ยสะทําลายกรอบความคิดตายตัวของสังคม ทําใหเราตั้งคําถามถึงทาทีของ

พุทธศาสนา ซึ่งสนับสนุนการออกบวชของคนในวัยหนุม พอคา ผูเปนมหาเศรษฐี 

ซึ่งเรียกไดวาเปนผูนําทางสังคมในสมัยนั้น อนุญาตใหบุตรชาย (ของตน) ออกบวช



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 30 ฉบับที่ 2-3 พฤษภาคม – ธันวาคม  2566 149

ดวยความเหน็ชอบของบดิา ยิง่ไปกวานัน้บดิามารดายงักลายเปนฆราวาสผูเลือ่มใส

ในศาสนา ซึ่งเรียกวา เปนผูอุปถัมภ แลวยังมีเหลาสหายของยสะ ผูไดออกบวชแลว

หลังจากนั้นดวยเชนกัน ตางก็เปนบรรดาบุตรชายของหัวหนาหรือรองหัวหนา

ของสมาคมนายพานิชแหงเมืองพาราณสี น่ันก็คือดวยการพรรณนาการกระทํา

ในฐานะแบบอยางที่เหลาผูนําทางสังคมซึ่งทรงอิทธิพลยิ่งใหญไดกระทําเชนนี้ 

(พุทธศาสนา) ไดทําลายกรอบแนวคิดตายตัวของสมัยนั้น และไดสนับสนุน

การออกบวชของเหลาชายหนุมซึ่งมีความกลัดกลุมมากนั่นเอง

 เมื่อมองเชนน้ี ในฐานะเหตุผลที่ยสะหนีออกจากเรือน การพรรณนาถึง

ทานอนของสตรีเองดวย ก็สามารถเขาใจไดอยางราง ๆ เชนกัน แมพุทธศาสนาจะ

สั่งสอนเรื่อง “ธรรมทั้งปวงเปนอนัตตา” หรือ “สังขารทั้งปวงไมเที่ยง” ที่วาทุกสิ่ง

ทุกอยางไมไดเปนอยางที่ตนคาดหวังไวเลยก็ตาม ทวา นั่นหาใชเปนสิ่งสําหรับ

ผูกลัดกลุมเรื่องความแก ความตายเพียงเทานั้นไม สําหรับคนหนุมสาวซึ่งยังมีพลัง

เต็มเปยมอยู ความแก ความตาย เปนตน เปนสิ่งที่พวกเขายังไมรูสึกไดจริง สิ่งท่ี

เปนความกลัดกลุมในชวงวัยของพวกเขา ก็นาจะเปนปญหาเรื่องเพศตรงขาม 

สิ่งนั้นเองก็เปนปญหาใหญ ซึ่งเปนการท่ีไมสมตามความคาดหวังไวเลยแมนอย 

เปนความทุกขที่สําคัญสุด ซึ่งคนวัยหนุมสาวจะสามารถรูสึกได ไมมีเรื่องอื่นยิ่งไป

กวานี้ เรื่องเลาเรื่องยสะพรรณนารูปรางของเพศตรงขาม ซ่ึงเปนสิ่งท่ีไมใชตัวตน 

(อนัตตา) และไมเที่ยง (อนิจจัง) เปนเรื่องเลาซึ่งจงใจจะใหเปนเรื่องราวอันสามารถ

รับรูได แมสําหรับคนหนุมสาวนั่นเอง 

 ยิ่งไปกวานั้น เรื่องเลาเรื่องการออกบวชของยสะนี้ เกี่ยวของกับการ

ออกผนวชของพระศากยมุนีพระองคเองดวย แทจริงแลว เราสามารถคิดไดวา

การออกผนวชของพระศากยมุนีเองก็ไมเปนที่ยอมรับทางสังคมเชนเดียวกับกรณี

ของยสะ ถึงแมวา ราหุล พระโอรสไดประสูติแลวก็ตาม การสละเหยาเรือนทันที

หลังจากการประสูติ (ของพระโอรส) เปนการกระทําที่ใกลเคียงกับการออกบวช

มใิชอ่ืนใดเลย การพรรณนาภาพสตรีซ่ึงเกีย่วของกับการออกบวชของยสะนี ้ภายหลงั

ถูกนํามาแกไขดัดแปลงเปนเร่ืองเลาสมัยวัยหนุม ซึ่งพระศากยมุนีทรงกลัดกลุม



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 30 ฉบับที่ 2-3 พฤษภาคม – ธันวาคม  2566150

แลวเลาสืบทอดกันมา ในเรื่องนั้นเปนการบงบอกถึงความกลัดกลุมในสมัยเยาววัย

ของพระศากยมุนีพระองคเอง ในฐานะตัวอยาง ซึ่งมีพลังในการโนมนาวใจเสีย

ยิ่งกวาการออกบวชของยสะ เปนทาทีของพุทธศาสนาซึ่งจงใจใหคนหนุมสาว

ตระหนักถึง “ธรรมทั้งปวงเปนอนัตตา” และ “สังขารทั้งปวงเปนอนิจจัง” นั่นเอง 

ประดุจแรด

 ยิ่งไปกวานั้น การออกบวชของยสะ รวมถึงสหาย 50 คนของเขา และ

ทายสุดเกิดมีพระอรหันตจํานวน 61 องคอุบัติขึ้น (เรื่องนี้) พุทธประวัติในพระวินัย

ปฎกไดเลาสืบทอดไว ทวา พระศากยมุนี ไมไดทรงกระทํากิจรวมกับภิกษุ 60 รูป

เหลาน้ัน (หากแต) สนับสนุนใหแตละรูป ๆ ออกเดินทางจาริกเผยแผศาสนา

เพื่อประโยชนและความสุขของผูคน ดังน้ัน พระองคเองทรงประกาศวาจะเสด็จ

คืนไปยังอุรุเวลา ที่วา “เธออยาจาริกไปบนเสนทางเดียวกัน 2 รูป” เปนคํากลาว

ซึ่งมีชื่อเสียงของเรื่องตอนนั้น 

 ในคมัภรีทีช่ือ่วา “สตุตนิบาต” ซึง่รกัษาจารตีของพทุธศาสนาในยคุแรกสดุ

มีตอน ซ่ึงไดเปรียบเทียบการที่บรรพชิตควรจาริกไปแตผู เดียว กับ “แรด”

โดยทัว่ไป ตามอรรถกถาภาษาบาล ีซึง่ใหอรรถธบิายวา คอื “นอแรด” นัน้เปนทีรู่จกั

กันดี ทวา คําดั้งเดิม “ขคฺค-วิสาณ” จะตีความวา คือ “แรด” หรือ “นอแรด” 

กัน ในทางวิชาการยังเปนที่ถกเถียงอยู บทหลัง (ของสมาส) วา “วิสาณ” นั้น

มีความหมายวา “เขาสัตว” สวนความหมายแรกของบทหนาวา “ขคฺค” มีความ

หมายวา “พระขรรค” และในความหมายที่สอง หมายถึง “แรด” อรรถกถาภาษา

บาลีเลือกเอาความหมายที่สองวาคือ “นอของแรด” ไดเปรียบเทียบ “การเดินทาง

แตผูเดียว” ดวย “นอเดียว” อันเปนลักษณะเฉพาะของแรดอินเดีย กลาววา

“จงเดินทางแตผูเดียวประดุจนอแรด” 

 ทวา Franklin Edgerton ผูซึ่งศึกษาวิจัยภาษาสันสกฤตพิเศษเฉพาะ

ของพุทธศาสนา เลือกความหมายตางที่วาสิ่งน้ันเองคือ “แรด” โดยการเขาใจ

คําดั้งเดิมนี้ดวยความหมายแรก จากความหมายที่วา “ผูที่มีนอเหมือนพระขรรค” 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 30 ฉบับที่ 2-3 พฤษภาคม – ธันวาคม  2566 151

ในภายหลัง “ขคฺค” ซึ่งเปนบทหนา (ของสมาส) เทานั้นกลายเปนรูปยอของคํานี้ 

ความหมายที่สองซึ่งมีความหมายวา “แรด” ถึงไดปรากฏ การอธิบายคําท่ีมีรูป

ดั้งเดิมนั้นวา “นอของแรด” จึงแปลกประหลาดนั่นเอง ถาเปนเชนนั้นแลว เราก็

สามารถตีความวา น่ีเปนการกลาววา “จงเดินทางแตเพียงผูเดียวประดุจแรด”

เมื่อเราเปรียบเทียบการที่ “แรด” ไมรวมฝูงในทุงหญาและมีชีวิตอยูลําพังแตเพียง

ตัวเดียว ที่เปรียบเทียบวา การอุปมาวา “เดินทางแตเพียงผูเดียว” อันที่จริงยังมี

โศลกที่วา “ประดุจคชสารที่อยูในปา” อีกดวย การอุปมาวา “ไมมีฝูง” นั้น ผูเขียน

รูสึกวาความเห็นของ Edgerton มีเหตุผลอยู 

 ใน “ขัคควิสาณสูตร” ของสุตตนิบาต เปนที่รวบรวมฉันทจํานวน 41 บท 

ผูเขียนจะแนะนําบางบทจากบรรดาฉันทเหลานั้นใหรูจัก 

ในหมูมิตรสหาย จะพักก็ดี จะยืนก็ดี จะเดินก็ดี จะเที่ยวไปก็ดี 

ยอมมกีารพรํา่บน หากปรารถนาจะเปนอสิระ ไมถกูรบกวนแลว

ไซร ก็จงเดินทางไปแตเพียงผูเดียวประดุจแรด 

(สุตตนิบาต 40)3

3 ผูแปล: อามนฺตนา โหติ สหายมชฺเฌ

  วาเส ฐาเน คมเน จาริกาย

   อนภิชฺฌิตํ เสริตํ เปกฺขมาโน

  เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ

  (พระไตรปฎก(บาลี) เลมที่ 25 ขอที่ 296 หนา 332)

  การปรึกษาในที่อยู ที่ยืน ในการไป ในการเที่ยวยอมมีในทามกลางแหงสหาย 

 บุคคลเพงความ ประพฤติตามความพอใจ ท่ีพวกบุรุษชั่วไมเพงเล็งแลว พึงเที่ยวไป

 ผูเดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

 (คําแปลจากพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับหลวง)



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 30 ฉบับที่ 2-3 พฤษภาคม – ธันวาคม  2566152

สําหรับบุคคลซึ่งมีความยินดีในการรวมกลุ ม ความสงบใจ

แมเพียงชั่วขณะหนึ่งยอมเปนไปมิได เมื่อใสใจถอยคําแหง

(พระศากยมุนี) ผูเปนเชื้อสายแหงพระอาทิตยแลว ก็จงเดินทาง

ไปแตเพียงผูเดียวประดุจแรด 

(สุตตนิบาต 54)4

4 ผูแปล : อฏฐาน ตํ สงฺคณิการตสฺส

  ยํ ผุสฺสเย สามยิกํ วิมุตฺตํ

  อาทิจฺจพนฺธุสฺส วโจ นิสมฺม

  เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ

 (พระไตรปฎก(บาลี) เลมที่ 25 ขอที่ 296 หนา 335)

  (พระปจเจกพุทธเจาไดกลาวกึ่งคาถาวา)

  บุคคลพึงใครครวญถอยคําของพระพุทธเจาผูเปนเผาพันธุพระอาทิตยวา

  การที่บุคคลผูยินดีแลวดวยการคลุกคลีดวยหมูคณะจะพึงบรรลุวิมุตติอันมี

  ในสมัยนั้น ไมเปนฐานะที่จะมีได (พระกุมารไดกลาวกึ่งคาถาที่พระปจเจก

  พุทธเจานามวาอาทิจจพันธุกลาวแลวใหบริบูรณวา) พึงเที่ยวไปผูเดียว

  เหมือนนอแรด ฉะนั้น

(คําแปลจากพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับหลวง)



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 30 ฉบับที่ 2-3 พฤษภาคม – ธันวาคม  2566 153

อุปมาประดุจราชสีห ซึ่งไมหวั่นไหวตอเสียง ประดุจลม ซึ่งบวง

ไมอาจดกัไวได ประดจุปทมุชาต ิซึง่ไมแปดเปอนดวยนํา้ จงเดินทาง

ไปแตเพียงผูเดียวประดุจแรด 

(สุตตนิบาต 71)5

 คําสอนซ่ึงกลาวโดยอุปมาดวยแรดเชนนี้ ไดถายทอดสภาพของนักบวช

ในสมัยน้ัน ซ่ึงเดินทางเที่ยวไปตามลําพังโดยไมถูกสังคมโลกซ่ึงรวมกลุมกันอยาง

แนบแนนชกันําใหลุมหลงไดเปนอยางดี การอปุมาดวยแรดเชนนี ้ในคมัภรีศกัดิส์ทิธิ์

ของศาสนาเชนก็ยังคงเหลืออยูเชนกัน เดิมที น่ีคงเปนภาพลักษณอุดมคติของ

เหลาบรรดานักบุญในสมัยนั้น ในถอยคําที่วา “จงอยาจาริกไปบนเสนทาง ซึ่งสอง

คนรวมเปนกลุมเดียว” เปนไปตามคําสอนของพระศากยมุนีอยางแทจริง เปน

การถายทอดภาพลักษณของนักบุญในสมัยนั้น ซึ่งไมรวมกลุมกัน ตางคนตางเปน

อิสระเดินทางเที่ยวจาริกไป ไดเปนอยางดี ณ ที่น้ัน แมวาจะมี “การประชุม” 

ซึง่ (พระภกิษุ) มารวมกนั ณ สาํนกัของพระศากยมนุใีนคราจาํเปนกต็าม ทวายงัไมมี

ภาพลักษณของกลุมคน ซึ่งเราเรียกวา “คณะสงฆ” แตอยางใด 

(โปรดติดตามตอนที่ 9 ในฉบับถัดไป) 

5 ผูแปล : สีโหว สทฺเทสุ อสนฺตสนฺโต

  วาโตว ชาลมฺหิ อสชฺชมาโน

  ปทุมํว โตเยน อลิมฺปมาโน

  เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ

(พระไตรปฎก(บาลี) เลมที่ 25 ขอที่ 296 หนา 339)

 บุคคลไมสะดุงในธรรมมีความไมเท่ียงเปนตน เหมือนราชสีหไมสะดุงในเสียง ไมของ

 อยูในธรรมมีขันธและอายตนะเปนตน เหมือนลมไมของอยูในขาย ไมติดอยูดวย

 ความยินดีและความโลภ เหมือนดอกปทุมไมติดอยู ดวยนํ้า พึงเที่ยวไปผู เดียว

 เหมือนนอแรดฉะนั้น

(คําแปลจากพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับหลวง)


