
วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 103

นวคดิคูแหงคนหนุนเสรมิกันในยมกวรรคแหง

อรรถกถาธรรมบท*
แ

อภญิวัฒน โพธิ์สาน** 
 

* บทความนี้เปนสวนหนึ่งของงานวิจัย เรื่อง “การศึกษาวิเคราะหแนวคิดคูตรงขามใน

 ยมกวรรคแหงอรรถกถาธรรมบท” มผีูเขยีนเปนผูวจิยัหลกั และใชทนุสวนตวัผูเขยีนเอง

 ในการดําเนินการวิจัย

** รองศาสตราจารย ดร. สงักดัภาควชิาสงัคมวิทยาและมานษุยวทิยา คณะมนษุยศาสตร

 และสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยมหาสารคาม  อีเมล: apinphos@gmail.com

  วันที่รับบทความ 6 กันยายน 2566 วันที่แกไขบทความ 26 มกราคม 2567 

 วันที่ตอบรับบทความ 7 สิงหาคม 2567

บทคัดยอ

 บทความวจิยันี ้มวีตัถปุระสงคเพือ่ศกึษาแนวคดิคูแหงคนหนนุเสรมิกนัใน

ยมกวรรคแหงอรรถกถาธรรมบท รปูแบบวจิยัเปนการวจิยัเชงิเอกสาร โดยใชวธิกีาร

รวบรวมขอมูลจากเรื่องเลาสัญชัยปริพาชก (สฺชยวตฺถุ) และเรื่องเลาพระเทวทัต 

(เทวทตตฺวตถฺุ) ในยมกวรรคแหงอรรถกถาธรรมบท และเอกสารงานวิจัยทีเ่กีย่วของ 

แลวนํามาวิเคราะหและตีความขอมูล จากนั้นนําเสนอประเด็นตามวัตถุประสงคใน

รูปแบบพรรณนาเชงิวิเคราะห ผลการศกึษาพบวา คูแหงคนหนนุเสรมิกนั สือ่ถงึคน

ที่ตรงขามกันสองฝายที่หนุนเสริมกันในการคิด มอง หรือกระทํา เพื่อกาวไปสูสิ่งดี

กวาเดิมรวมกัน หรือแตกตางจากอีกฝายหน่ึงในแงหนึ่งแงใด แตวาสิ่งท่ีทํานั้นไป



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567104

หนุนเสริมใหอีกฝายที่ดีกวาในคุณธรรม คิดชวย คิดคําสอน คิดแนวทางกระทําการ

หรือวาไปหนุนเสริมฝายที่ไมดีใหไดดี คิดกลับตัว คิดขอขมาโทษ คิดบูชา จนกอ

เกิดผลตามมาที่ยิ่งใหญในที่สุด แนวคิดคูแหงคนหนุนเสริมกันปรากฏเปนมโนทัศน

อยูในเร่ืองเลาสัญชยวัตถุและเทวทัตตวัตถุในยมกวรรคแหงอรรถกถาธรรมบท 

ระหวางอปุตสิสะกับโกลติะหรอืพระสารบีตุรกบัพระมหาโมคคลัลานะ และระหวาง

พระพุทธเจากับพระเทวทัต 

คําสําคัญ:  แนวคิดคูแหงคนหนุนเสริมกัน  ยมกวรรค  อรรถกถาธรรมบท



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 105

* This article is part of the research work entitled “An Analytical Study of 

 the Concept of Opposite Pairs in the Pairs Chapter of Dhammapada 

 Commentary”, of which the author is the main investigator.

** Associate Professor Dr., Department of Sociology and Anthropology,

 Faculty of Humanities and Social Sciences, Mahasarakham University, 

 E-mail: apinphos@gmail.com.

  Received September 6, 2023, Revised January 26, 2024, 

 Accepted  August 7, 2024        

The Mutually-Supporting Pair in the Chapter 

of Pairs of the Dhammapada Commentary*

Apinyawat Phosan**

Abstract

 This article seeks to study the concept of the mutually-

supporting pair in the Chapter of Pairs of the Dhammapada 

Commentary. It is a qualitative research that collects data from two 

stories in the Chapter of Pairs of the Dhammapada Commentary – 

Sanjayaparipajaka (Sanjayavatthu) and Devadatta (Devadattavatthu) – 

as well as related research works, then analyzes and interprets 

them, and presents the findings in an analytical descriptive form. 

The research finds that the concept of the mutually-supporting 

pair refers to two persons who are opposite in their thinking, seeing, 

or acting, yet support and encourage each other to move forward to 

something better,  either in the complimentary ways or in contrasting 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567106

ways. The actions are to encourage the one superior in virtue to help, 

teach, and guide the less virtuous counterpart, or to support the less 

virtuous counterpart to do better, repent, seek forgiveness, engage in 

worship, leading to great consequences.

 The mutual ly-support ing pa i rs  in  the stor ies  of 

Sanjayaparipajaka (Sanjayavatthu) and Devadatta (Devadattavatthu)

in the Chapter of Pairs of the Dhammapada Commentary are 

Upatissa and Kolita (or Sariputra and Mahamoggallana), and 

the Buddha and Devadatta. 

Keywords: Mutually-supporting pair, Pairs Chapter, Dhammapada 

 Commentary 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 107

1. ความนํา

 อรรถกถาธรรมบท แตงเรียบเรียงขึ้นโดยพระพุทธโฆสาจารย นักปราชญ

พุทธเถรวาทฝายนิยมบาลีผูยิ่งใหญ (อภิญวัฒน โพธิ์สาน, 2564, หนา 30, 80)

เปนคัมภีรที่มีเน้ือหาจัดเปนวรรค ๆ จํานวน 26 วรรค เพื่ออธิบายขยายความ

พระคาถาธรรมบท ที่เปนธรรมภาษิตถูกบันทึกเปนบทกวีหรือคาถา (คํารอยกรอง

บาลี) อยูในพระไตรปฎก เลมที่ 25 ซึ่งพระพุทธเจาตรัสไวเพียงสั้น ๆ ไมมีเรื่องราว

ที่เปนรอยแกวประกอบอยูเลย แตทวาธรรมภาษิตนั้น ๆ ก็มีเนื้อหาที่ “กินใจ สั้น 

ลุมลึก คมคาย” (สมิทธิพล เนตรนิมิตร, 2559, หนา 37) ในจํานวน 26 วรรคดังที่

กลาวแลว วรรคแรกของอรรถกถาธรรมบท เรียกวา “ยมกวรรค” เปนวรรคที่พูด

ถึงคนคูกันหรือสิ่งคูกันเอาไว โดยจํานวนเรื่องเลาในยมกวรรคนั้นมีอยูจํานวน 14 

เรื่อง แตก็มีเรื่องเลาอยูเพียง 2 เรื่องเทาน้ัน คือ สัญชยวัตถุ (เรื่องเลาสัญชัย

ปรพิาชก) และเทวทตัตวตัถุ (เรือ่งเลาพระเทวทตั) จากจาํนวนเรือ่งเลา 14 เรือ่งนัน้ 

ไดพูดถึงสาระสะทอนถึงแนวคิดวาดวย “คูแหงคนหนุนเสริมกัน” ระหวางบุคคลที่

ถูกเลาเรื่องถึง คือ อุปติสสะกับโกลิตะหรือพระสารีบุตรกับพระมหาโมคคัลลานะ 

และพระพุทธเจากับพระเทวทัต 

 พระพุทธศาสนามีหลักการอยูวา “ บุคคลคบหาคนเชนใด...ก็ยอมตกไปสู

อํานาจ (ชักนํา) ของคนที่คบหากันเชนนั้นไดแล บุคคลคบหาคนเชนใดใหเปนมิตร

สหายและเสพสนิทชิดเชื้อกับคนเชนใด เขาก็ยอมเปนเหมือนคนเชนนั้นแล 

เพราะการคบหากนัยอมเปนเชนนัน้ได” (มงคฺลตถฺทปีน,ี ภาคที ่1, ขอ 23, หนา 18) 

และหลักการทีว่า “บคุคลพงึเอาชนะคนไมดดีวยความด”ี  (พระไตรปฎกภาษาไทย, 

เลมที่ 25, ขอ 223, หนา 102) ดวยเหตุนี้ การศึกษาวิจัยเรื่องเลาทั้ง 2 เรื่องนั้น

โดยตรง บนพื้นฐานของหลักการตามแนวพระพุทธศาสนาดังที่กลาว ยอมจะทําให

มองเหน็แนวคดิไดชดัเจนวา คูแหงคนหนนุเสรมิกนัทีป่รากฎอยูในเรือ่งเลาทัง้ 2 นัน้ 

มคีวามหมายอยางไร และสะทอนถงึแนวคิดคูแหงคนหนนุเสริมกนัตามแนวพระพทุธ

ศาสนาอยางไร จึงนับวาเปนเรื่องที่นาสนใจที่จะทําการศึกษาใหเห็นประเด็นและ

เขียนเปนบทความวิจัยขึ้นเพื่อสื่อนัยออกมา อันจะทําใหไดแนวคิดแนวปฏิบัติ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567108

ในการหนุนเสริมกันของคนดีดวยกันที่คบหากัน และในการชวยเหลือและกระทํา

การอยางอดทนของฝายดีทางคุณความดีในการสรางบารมีเพื่อใหฝายไมดีนั้นกลับ

ตัวเปนคนดีไดในที่สุด

 ดวยเหตุนี้ ผูเขียนจึงมีความสนใจจะศึกษาวิเคราะห “แนวคิดคูแหงคน

หนุนเสริมกัน” ตามที่ปรากฏในยมกวรรคแหงอรรถกถาธรรมบท (ธัมมปทัฏฐกถา) 

เพื่อคนหาความหมายและแนวคิดของคูประเภทนี้ในเชิงมโนทัศน จากน้ันจึงเขียน

นาํเสนอผลการศกึษาออกมาเปนบทความวจิยัอยางเปนระบบ อนัจะเปนประโยชน

ตอการศึกษาวิชาธรรมบทศึกษาในอนาคตตอไปได

2. วัตถุประสงคของการวิจัย

 เพื่อศึกษาวิเคราะหแนวคิดคูแหงคนสนุนเสริมกันในยมกวรรคแหงอรรถ

กถาธรรมบท 

3. ขอบเขตของการวิจัย

 ขอบเขตการศึกษาวิจัย ประกอบดวย 2 ขอบเขตสําคัญ คือ : 1) ขอบเขต

ดานเอกสาร เปนการศึกษาวิจัยเชิงเอกสาร (documentary research) ท่ีมี

ขอบเขตดานเอกสารหลกัจํากดัอยูเฉพาะในยมกวรรคของอรรถกถาธรรมบทเทานัน้ 

ซึ่งไดเลาเรื่องทํานองชาดกถึงคูแหงคนสนับสนุนกัน จํานวน 2 เรื่อง ประกอบดวย 

(1) เรื่องเลาสัญชัยปริพาชก (สฺชยวตฺถุ) ซึ่งพูดถึงอุปติสสะกับโกลิตะ และ 

(2) เร่ืองเลาพระเทวทัต (เทวทตฺตวตฺถุ) ซึ่งพูดถึงพระพุทธเจากับพระเทวทัต

โดยในการอางอิงที่มาของขอมูลหลัก คัมภีร “ธมฺมปทฏฐกถา (ปฐโม ภาโค)” 

ของมหามกุฏราชวิทยาลัย จะถูกนํามาใชเปนหลักฐานอางอิง และใช “พระธัมม-

ปทัฏฐกถาแปล ภาค 1” ของมหามกุฏราชวิทยาลัย ประกอบการแปลบาลีเปน

ภาษาไทย และ 2) ขอบเขตดานเนื้อหา เนนไปที่แนวคิดตรงขามในยมกวรรค

แหงอรรถกถาธรรมบท แตวาในการนาํเสนอเปนบทความวจิยั จะเนนไปที ่“แนวคดิ

ทางพระพุทธศาสนาวาดวยคูแหงคนหนุนเสริมกัน” ที่เปนคูแนวคิดแบบหนึ่ง 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 109

ซึ่งอาจวิเคราะหและตีความไดจากเรื่องเลา 2 เรื่องตามที่ปรากฏในยมกวรรคแหง

อรรถกถาธรรมบทดังกลาวแลวน้ัน เร่ืองเลาอืน่ ๆ  ทีม่อียูในยมกวรรคอกี 12 เรือ่ง มไิด

สือ่ถงึแนวคดิวาดวยคูแหงคนหนนุเสรมิกนั จงึมไิดถกูนาํมาศกึษาประกอบรวมดวย 

4. วิธีดําเนินการวิจัย 

 การศกึษาวจิยั “แนวคดิคแูหงคนหนนุเสรมิกนัในยมกวรรคแหงอรรถกถา

ธรรมบท” เปนสวนหนึ่งของงานวิจัยฉบับเต็ม เรื่อง “การศึกษาวิเคราะหแนวคิดคู

ตรงขามในยมกวรรคแหงอรรถกถาธรรมบท” เปนการวจิยัประเภทวจิยัเชงิเอกสาร 

(Documentary Research) ที่เปนการสํารวจและวิเคราะหตัวบทที่เปนเร่ืองเลา

ในยมกวรรคของอรรถกถาธรรมบท มีวิธีดําเนินการวิจัยท่ีแยกไดเปน 3 ข้ันตอน

ดังนี้ : 1) ขั้นรวบรวมขอมูล เปนการรวบรวมขอมูลโดยการอานขอมูลปฐมภูมิ คือ 

เรื่องเลาในยมกวรรคแหงอรรถกถาธรรมบท จํานวน 14 เรื่อง แตเรื่องเลาที่สื่อถึง

แนวคิดคนหนุนเสริมกันจะมีอยู 2 เรื่องเลา ทั้งนี้เพื่อหาประเด็นแนวคิดคูแหงคน

หนุนเสริมกัน และการอานขอมูลทุติยภูมิ คือ หนังสือ ตํารา งานวิจัย และบทความ

ที่เกี่ยวของ เพื่อนําขอมูลมาชวยสนับสนุนและตีความแนวคิดคูแหงคนหนุนเสริม

กันใหมีรายละเอียดและมีเหตุผลยิ่งขึ้นไป 2) ขั้นวิเคราะหขอมูล เปนการจัดระบบ

ขอมลูทีไ่ดจากการอานสาํรวจเอกสารดังทีก่ลาวแลวนัน้ มาทาํการแยกประเภทตาม

เนื้อหาที่ไดกําหนดเปนประเด็นเอาไว และทําการวิเคราะหและตีความขอมูล โดย

เฉพาะประเด็นวาดวยแนวคิดคูแหงคนหนุนเสริมกัน ตามที่ปรากฏในเรื่องเลาทั้ง

2 เรื่อง คือ สัญชยวัตถุและเทวทัตตวัตถุในยมกวรรคของอรรถกถาธรรมบท และ

3) ขั้นนําเสนอขอมูล เปนนําเสนอผลการศึกษาวิจัยมาเขียนเปนขอคนพบใน

รูปแบบพรรณนาเชิงวิเคราะห โดยใชขอมูลที่ไดจากการอานสํารวจเชิงวิเคราะห

ประเด็นในยมกวรรคของอรรถกถาธรรมบทเปนหลัก ใชขอมูลจากเอกสารและ

งานวิจัยที่เกี่ยวของมาชวยสนับสนุนและตีความประเด็นนําเสนอเทาที่จําเปน 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567110

5. ผลการวิจัย

 จากการศกึษาวจิยั “แนวคดิคูแหงคนหนนุเสรมิกนัในยมกวรรคแหงอรรถ

กถาธรรมบท” ผูเขียนไดพบแนวคิดคูแหงคนหนุนเสริมกันในแงเปนมโนทัศน

เชิงพุทธ ดังมีแนวคิดพรอมตัวอยางที่อาจแสดงใหเห็นได ดังนี้

5.1 ความหมายของ “คูแหงคนหนุนเสริมกัน” 

 “คูแหงคนหนุนเสริมกัน” เปนแนวคิดที่ปรากฏในเนื้อหาเรื่องเลาสัญชัย

ปริพาชก (สฺชยวตฺถุ) และเรื่องเลาพระเทวทัต (เทวทตฺตวตฺถุ) ในยมกวรรคแหง

อรรถกถาธรรมบท พระคาถาธรรมบทอนัเปนทีม่าของเรือ่งเลาทีอ่ธบิายขยายความ

ใหเห็นแนวคิดน้ี ไดสะทอนใหเห็นแนวคิดได โดยเริ่มตนกลาวเปนขอความทอน

หนึ่งโดยสาระวา ผูที่คิดเห็นสิ่งที่เปนสาระวาเปนสาระและสิ่งท่ีไมเปนสาระวาไม

เปนสาระ มีความคิดเห็นถูกตองประจําใจ ยอม (สามารถ) ประสบสิ่งที่เปนสาระได 

(ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 104)1 และกลาวไวอีกโดยสาระวา คนที่มักทําบาป 

ยอมเปนทุกข-เดือดรอนทั้งในโลกนี้และโลกหนา โดยเดือดรอนวา ตนทําบาปเอา

ไว ยิ่งเมื่อไปสูทุคติ ก็จะเปนทุกข-เดือดรอนใจยิ่งขึ้น  (ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, 

หนา 140) ทั้งนี้ก็เพื่อเปนนัยสื่อแสดงความหมายสําคัญใหเห็นเปนมโนทัศนไดวา : 

 1) คนที่จะประสบกับสิ่งที่เปนสาระไดนั้น นอกจากจะเริ่มดวยการมี

ความคดิเหน็ถกูตอง (สมัมาทฏิฐ)ิ ในสิง่ทีเ่ปนสาระวาเปนสาระและสิง่ทีไ่มเปนสาระ

วาไมเปนสาระเปนจุดเริ่มตนของปฏิบัติกอนแลว ก็ควรไดคนหนุนเสริมในฐานะ

เปนกัลยาณมิตรตอกันและกันมาชวยหนุนเสริมใหบุคคลผูมีสัมมาทิฏฐิในตน

แลวนั้น ๆ ไดประสบกับสิ่งที่เปนสาระไดงายยิ่งขึ้น 

 2) คนดผีูทีม่ัน่คงอยูในการกระทาํความดีหรอืเปนบุญ เมือ่ไดพจิารณาเหน็

คนชัว่ทีช่อบทาํชัว่หรอืบาปแลว ก็ไมควรคิดหลกีหนีหายและไมคิดท่ีจะคบหาสมาคม

1 อางอิงคัมภีรอรรถกถาชื่อวาธัมมปทัฏฐกถา ภาษาบาลี ภาคที่ 1 (ปฐโม ภาโค) ฉบับมหามกุฏ

 ราชวิทยาลัย พ.ศ. 2541.



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 111

กับคนชั่วนั้น ๆ เสียเลย แตใหถือเปนโอกาสดีในการจะไดบําเพ็ญบุญบารมีของตน

ใหยิ่งขึ้นไป และคิดหาทางปดชองของการทําความชั่วอยางนั้น ๆ ของคนไมดีหรือ

ช่ัวน้ันใหได ดวยการใชความเมตตาแหงตนเอาชนะและใชความอดทนอดกลั้น

เขาสูอยางถึงที่สุด เพื่อการชวยเหลือคนชั่วหรือคนไมดีนั้น ๆ ผูที่ไดรับความเดือด

รอนจากบาปกรรมทีเ่ขาไดกระทําแลวในโลกน้ี ใหไดสาํนกึตน จะไดมโีอกาสทําความ

ดีและไดรับผลที่ดีแมเพียงนอยนิดหนึ่งในอนาคตไดบาง ก็นับวายังดี ซึ่งถือเปนสิ่งที่

คนดีที่มีคุณธรรมสูงและมีจิตมั่นคงสมควรจะกระทําเปนอยางยิ่งโดยแท

 คูแหงคนหนุนเสริมกันตามนัยแหงยมกวรรคในอรรถกถาธรรมบท จะมี

ลักษณะที่ ส่ือถึงบุคคลสองฝายที่ก าวไปสู สิ่งที่ดีกวาในดานการคิด การมอง

การกระทํา ที่ตางฝายสนับสนุนและสงเสริมกันกาวไปสูสิ่งที่ดีกวาเดิมรวมกัน หรือ

วาแตละฝายกระทําแตกตางจากอีกฝายหน่ึง แตสิ่งที่กระทําแตกตางนั้นมีสวน

ไปหนุนเสริมอีกฝายหน่ึงโดยตรงหรือโดยออม โดยลักษณะท่ีหนุนเสริมกันของ

คูแหงคนหนุนเสริมกันดังกลาวนั้น สามารถแยกไดเปน 2 แบบ คือ 1) แบบที่ทั้ง 

2 ฝายเปนคูทีค่ดิ มอง หรอืกระทาํดรีวมกันเพือ่สิง่ดงีามยิง่ขึน้ไปรวมกนั ซ่ึงลกัษณะ

ที่หนุนเสริมกันแบบนี้จะเห็นไดในคู ของอุปติสสะกับโกลิตะท่ีตางก็หนุนเสริม

รวมกัน และ 2) แบบที่ทั้ง 2 ฝายเปนคูที่คิด มอง หรือกระทําตางกัน แตวาสิ่งที่

กระทําตางกันนั้น ๆ ไปหนุนเสริมใหฝายหน่ึงที่ดีกวาในทางคุณธรรม มีการคิด

มอง หรือกระทําสิ่งดีตางจากอีกฝายหนึ่ง จนฝายที่ดอยกวาในทางคุณธรรม เห็นดี

ในสิง่ทีอ่กีฝายหน่ึงไดกระทาํและกลบัตวัเปนคนดไีดในทีส่ดุ ซึง่ลกัษณะทีห่นนุเสรมิ

กันแบบนี้จะเห็นไดในคูของพระพุทธเจากับพระเทวทัต ท่ีตางก็หนุนเสริมให

ฝายหนึ่งกระทําสิ่งที่ตางกันและสงผลดีหรือทําใหเกิดสิ่งดีขึ้นกับอีกฝายหนึ่งได 

ลักษณะที่หนุนเสริมกันของบุคคล 2 แบบดังท่ีกลาว สะทอนแงคิดไดวา ถาเปน

คูของคนหนุนเสริมกันในฐานะเปนเพื่อนแทระหวางกัน ควรประพฤติเปนอยาง

“คูของอุปติสสะกับโกลิตะหรือพระสารีบุตรกับพระมหาโมคคัลลานะ” เพื่อการ

สรางเสริมสิ่งดีงามยิ่งขึ้นไปรวมกัน แตถาเปนคูของคนหนุนเสริมกันที่มีการคิด

การมอง หรือการกระทําตางกัน ซึ่งฝายหนึ่งดี มีคุณธรรมสูง และมีจิตมั่นคง กับ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567112

อกีฝายหน่ึงเปนคนไมดี มีจติคิดมุงรายและเปนศตัร ูบคุคลทีค่ณุธรรมสงูและมจีติใจ

มั่นคง ควรปฏิบัติตนเหมือนอยาง “คูของพระพุทธเจากับพระเทวทัต” ทั้งนี้เพื่อ

หนุนเสริมใหกระทําสิ่งดี ที่แมวาทําตางกัน แตวากอเกิดผลดีกับอีกฝายหนึ่งที่มี

คุณธรรมดอยกวาและมีจิตใจไมมั่นคงใหกลับตัวเปนคนดีและไดดีไดในที่สุด

 จากทีก่ลาวแลวขางตน จึงสรปุไดวา คูแหงคนหนนุเสรมิกนั กค็อืคนทีอ่าจ

เปน “เพื่อนกับเพื่อน” หรือ “คนดีกับคนไมดี” ที่มีสวนในการหนุนเสริมกันใหไดดี

หรือใหทําความดีในเชิงมโนทัศนพุทธขึ้นได ซึ่งก็คือวา การเปนคนหนุนเสริมกันนั้น

อาจมไีดสองลักษณะ ไดแก คนทีเ่ปนมติรสหายกนั (อปุตสิสะกบัโกลติะ) ทีต่างหนนุ

เสริมกันที่เห็นและเขาใจไดงาย แตคนหนุนเสริมกันประเภทที่ 2 คือ พระพุทธเจา

กับพระเทวทัต ตางจากประเภทที่หนึ่ง ซึ่งฝายหนึ่งต้ังตนเปนเปนศัตรูและมีความ

รังเกียจ แตอีกฝายหนึ่งกลับยังเห็นใจและคิดหนุนเสริมใหพนไปจากความช่ัวหรือ

ไมดีอยางอดทนอดกลั้น คูแหงคนหนุนเสริมกันประเภทหลังนี้ดูจะเขาใจไดยาก

แตกรณพีระพทุธเจากบัพระเทวทัตกเ็ปนคูทีน่าสนใจในทศันะของพระพทุธศาสนา

 อันคนหนุนเสริมกันที่เปนคูตางสงผลทางการปฏิบัติใหไดรับ “ผลดี” ตามมาจาก

การหนุนเสริมกันในทางแนวคิดและแนวปฏิบัติได คูที่วานี้ ไดรับการอธิบายให

เห็นเปนรูปธรรมผานการเลาเรื่องของอุปติสสะกับโกลิตะและพระพุทธเจากับ

พระเทวทัต ที่ไดกระทําตอกันในเชิงหนุนเสริมกันและกันโดยตรงหรือโดยออม ซึ่ง

สามารถแสดงแนวคิดที่อาจวิเคราะหและตีความใหเห็นภาพออกมาได 

5.2 แนวคิดวาดวยคูแหงคนหนุนเสริมกันในยมกวรรคแหงอรรถกถาธรรมบท

 เมื่อวิเคราะหและตีความเรื่องเลาจํานวน 2 เรื่องในยมกวรรคของ

อรรถกถาธรรมบท คือ สัญชยวัตถุ ในสวนที่วาดวยอุปติสสะและโกลิตะ และ

เทวทตัตวตัถ ุในสวนทีว่าดวยพระเทวทตักบัพระพทุธเจา ก็จะพบคูแหงคนหนนุเสรมิ

กันปรากฏใหเห็นเปนแนวคิดได ดังมีแนวคิดที่อาจแสดงใหเห็นได ดังนี้ 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 113

5.2.1 คูแหงคนหนุนเสริมกันระหวางอุปติสสะกับโกลิตะ 

 อุปติสสะกับโกลิตะเปนเพื่อนกัน ทั้งคูเปนลูกชายของหัวหนาหมูบาน

พราหมณ (ผูใหญบาน) 2 หมูบาน คือ อุปติสสคามและโกลิตคาม ซึ่งก็เปนเพื่อนกัน

ที่หนุนเสริมกันมาของ 2 ตระกูลและ 2 หมูบาน เขาทั้ง 2 เคยเรียนหนังสือมา

ดวยกันแบบคนหนุนเสริมกันในการเรียนรูในสํานักอาจารยคนเดียวกัน ครั้นเรียน

จบแลว ก็เปนหนุมเจาสําราญที่ชอบไปเที่ยวดวยกันเสมอ ๆ แบบคูหนุนเสริมกัน

โดยเฉพาะไปเที่ยวดูมหรสพบนยอดเขาดวยกันแบบไปดวยกันในฐานะสหายสนิท 

ยอมหัวเราะในที่ควรหัวเราะ เศราสลดในที่ควรเศราสลด และใหรางวัลแก

ผูแสดงโชวทีต่นชอบใจ แตวามาวนัหน่ึงเขาทัง้ 2 ไปเทีย่วดมูหรสพบนยอดเขาเมอืง

ราชคฤหดวยกันแลว ใหมีความรูสึกไมสนุกเหมือนดังเชนท่ีเคยมีมากอน ตางก็

นั่งน่ิงใชความคิดกันอยูคลายกัน โกลิตะจึงไดสอบถามอุปติสสะดู อุปติสสะก็ได

ตอบวา “เพื่อน จะมีอะไรที่นาดูในการแสดงมหรสพที่ชมกันนี้เลา คนเรานั้นไมถึง 

100 ปก็จะจักตายกันหมด เราทั้ง 2 นาจะออกไปแสวงหาโมกขธรรมกันดีกวา”

ซึ่งโกลิตะก็บอกหนุนเสริมอุปติสสะในแนวทางเดียวกันวา “เพื่อน เราก็คิดเห็น

เหมือนกันวา ในการดูนักแสดงเหลานี้แสดงโชวตาง ๆ หาสาระมิได ไมมีประโยชน

อะไร (ในทางปฏิบัติ) เลย เราควรออกไปแสดงหาโมกขธรรมที่มีสาระ มีประโยชน 

มากกวาการดูการแสดงโชวเชนนี้เพื่อตนกันดีกวา” 

 จากความคิดเหน็ขางตนเปนจดุเริม่ตน ทัง้ 2 สหายจงึตกลงใจรวมกนัแบบ

หนุนเสริมกันตอมาวา ทั้งสองจะออกไปแสวงหาสิ่งที่เปนสาระ (โมกขธรรม) ดวย

กนั โดยใชวธิไีปบวชเปนปรพิาชกอยูในสาํนกัของอาจารยสญัชยัปริพาชกและเรยีน

รูเกี่ยวกับลัทธิอมราวิกเขปวาท2 ของทาน โดยทั้ง 2 ก็ตั้งใจศึกษาเรียนรูจนกระทั่ง
2 พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เลมที่ 9 ขอ 179-189 

 หนา 59 แสดงไววา อมราวิกเขปวาท ตามนัยลัทธิของอาจารยสัญชัยปริพาชก ถือวา

 เปน “ลัทธิที่หลบเลี่ยงไมแนนอน” โดยมีวาทะในเชิงตรรกะที่กลาวออกมาตอคนอื่น ๆ  

 ใหรับรูหรือเห็นไดน้ันดูทีวาลื่นไหลจับไดยากคลายดังปลาไหลในเชิงมโนทัศน ตาม

 แนวนัยแหงความเห็นท่ีวา “อยางน้ีก็มิใช อยางน้ันก็มิใช อยางอื่นก็มิใช จะวาใมใช

 ก็มิใช จะวามิใชไมใชก็มิใช”



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567114

เจนจบในลิทธิสมัยของอาจารยสัญชัยปริพาชกนั้นเหมือนกันในเวลาเพียง 2-3 วัน

เทานั้น ก็ไดมีความเห็นรวมกันแบบหนุนเสริมกันวา “อยูประพฤติพรหมจรรยใน

สํานักอาจารย สัญชยัปรพิาชกนีไ้มมปีระโยชน” จงึไดตกลงใจกนัแบบหนนุเสรมิกนั

อีกวา จะออกไปแสวงหาสิง่เปนสาระภายนอกสาํนักอาจารย เดนิทางไปทัว่ชมพทูวปี 

ตามหมูบาน (คาม) ตําบล (นิคม) อําเภอ (ชนบท) และเมืองหลวง (ราชธานี) ซึ่งใน

บรรดาสหายทั้ง 2 คน ใครไดพบสารธรรมกอน ก็ใหกลับมาบอกกับอีกคนหนึ่งแบบ

หนุนเสริมกนัดวย จนวนัหนึง่อปุติสสะไดพบพระอสัสชิ พระบวชใหมในพุทธศาสนา 

ในระหวางทาง ขณะทานกําลังออกบิณฑบาตอยู จึงรอโอกาสเขาไปถามทานดู จน

ไดฟงธรรมโดยยอจากทาน มีใจความวาดวยเหตุและผลในพุทธศาสนา ก็เกิดการรู

แจงในสารธรรมจนบรรลุธรรมเปนโสดาบัน จากนั้นจึงกลับไปบอกสารธรรมท่ี

คนพบแลวแกโกลติะใหไดรบัฟงในเชงิหนุนเสรมิกนัดวย จนโกลติะไดเขาใจสารธรรม

จนบรรลุธรรมเปนโสดาบันไดเชนกัน ทั้ง 2 สหายนั้นไดคิดมุงหมายที่จะไปหนุน

เสริมอาจารยสัญชัยปริพาชกโดยชักชวนใหทานไปเฝาพระพุทธเจาดวยกัน แตก็ไม

สําเร็จ จึงชักชวนกันไปเฝาพระพุทธเจาที่วัดเวฬุวันกันเอง และไดทูลขอบวช

เปนพระภิกษุในพุทธศาสนากับพระพุทธองค คร้ันบวชแลว ไมนานนักก็ไดบรรลุ

ธรรมเปนพระอรหันตเหมือนกัน เมื่อบรรลุธรรมเปนพระอรหันตแลว พระพุทธเจา

ก็ไดประชุมสงฆแตงตั้งพระอุปติสสะ (สารีบุตร) เปนพระอัครสาวกเบื้องขวา

ผูมีปญญามาก และแตงตั้งโกลิตะ (มหาโมคคัลลานะ) เปนพระอัครสาวกเบื้องซาย

ผูมีฤทธ์ิมากในฐานะคูแหงอัครสาวกท่ีทํางานหนุนเสริมกันในการทํางานเผยแพร

พุทธศาสนาในอินเดียสมัยพุทธกาล (ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 180) 

 ทั้งพระสารีบุตร (อุปติสสะ) และพระมหาโมคคัลลานะ (โกลิตะ) ถือเปน

คูแหงพระอัครสาวกเบื้องขวาและเบื้องซายของพระพุทธองค ผูคอยทําหนาที่ใน

แนวทางของตน ๆ อยางหนุนเสริมกันแบบเขากันไดดี จึงทําใหการเผยแผ

พุทธศาสนาในสมยัพทุธกาลประสบผลสาํเร็จและทาํใหพทุธศาสนาเจรญิรุงเรืองเปน

อยางมาก การเปน “คูแหงคนหนุนเสริมกัน” ที่ทํางานเผยแพรพุทธศาสนาอยางได

ผลระหวางพระสารีบุตรและพระมหาโมคคัลลานะเชนนั้น เห็นไดชัดจากกรณี



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 115

ที่พระเทวทัตไดตั้งองคกรสงฆใหมและทําลายสงฆเดิมของพระพุทธเจาใหแตกกัน 

โดยวิธีโนนนาวจิตใจของพระภิกษุบวชใหม 500 รูปใหเลื่อมใสในวัตถุ 5 ประการที่

ตนไดนําเสนอ จากนั้นก็จึงทําลายสงฆใหแตกกันโดยการทําอุโบสถและสังฆกรรม

แยกจากพระพทุธเจาและภกิษสุงฆของพระองค รวมทัง้ยงัพาพวกภกิษใุหมไปอยูที่

คยาสีสะ พระพุทธเจาไดทรงจัดสงพระอัครสาวกทั้ง 2 ใหเดินทางไปที่คยาสีสะนั้น

เพื่อใหหาวิธีการนําภิกษุบวชใหม 500 รูปนั้นกลับมายังกรุงราชคฤหใหได 

ซ่ึงพระอัครสาวกท้ัง 2 ก็ไดเดินทางไปที่นั่น ไดใชวิธีการทางจิตวิทยาและการ

พรํ่าสอน ทั้งเน่ืองดวยอาเทสนาปาฏิหาริยและเนื่องดวยอิทธิปาฏิหาริย ใหภิกษุ

ใหมนั้น ๆ เลื่อมใสในพวกทานทั้ง 2 จนไดแลว ก็ไดพาพวกพระภิกษุบวชใหมนั้น

ทั้งหมดกลับมาเปนฝายของพระพุทธเจาไดดังเดิมอีกครั้ง (ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, 

หนา 131-133) 

 จากที่กลาวขางตน จะเห็นไดวา คูแหงคนหนุนเสริมกันระหวางอุปติสสะ

กบั โกลติะหรือพระสารบีตุรกบัพระมหาโมคคลัลานะ กค็อืทานทัง้สองเปนเพือ่นแท

ระหวางกัน เรียนดวยกัน เที่ยวดวยกัน คิดในแนวทางท่ีดีรวมกัน ออกแสวงหา

โมกขธรรมในแนวทางทีต่กลงรวมกนั คนหน่ึงไดคนพบโมกขธรรมแลวกม็าหนนุเสรมิ

เพื่อนใหเขาใจธรรมตามตนดวย และทั้ง 2 เมื่อบวชเขามาในพุทธศาสนาแลว ก็ได

รบัการแตงตัง้ไวในตําแหนงเปนพระอคัรสาวกเบือ้งขวา ผูมปีญญามาก กบัตาํแหนง

พระอัครสาวกเบื้องซาย ผูมีฤทธิ์มาก ที่ตางก็ทํางานพระพุทธศาสนารวมกันอยาง

เขากันไดดี และตางหนุนเสริมกันในการเผยแพรศาสนา จนทําใหพระพุทธศาสนา

เจริญรุงเรืองอยางมาก ๆ ในชวงที่ทานท้ัง 2 ยังมีชีวิตอยู คูแหงคนหนุนเสริมกัน

ระหวางอุปติสสะกับโกลิตะหรือพระสารีบุตรกับพระมหาโมคคลัลลานะคูนี้ ยังนา

สนใจมาก ๆ ตรงที่ทานทั้ง 2 ตางเปนเพื่อนที่หนุนเสริมกัน ที่ตางก็ถือคติวา 

ออกแสวงหาแลวจะตองไดพบเจอสิ่งที่แสวงหาไดในที่สุด ถือคําสัตยสัญญาในการ

บอกกลาวส่ิงทีรู่จริงแกกนั และเปนเพือ่นทีม่คีวามรูใน พราหมณวทิยาทีเ่ปนความรู

ในตระกูลพราหมณ ซึ่งจะถูกสอนใหแกคนที่เปนลูกศิษยเทานั้นมาเปนอยางดี และ

ยังเปนผูเชี่ยวชาญในการถกเถียงโตวาทะเชิงตรรกะตามแนวลัทธิอมราวิกเขปวาท



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567116

ของอาจารยสญัชยัปรพิาชกทีไ่ดเคยเรียนรูมากอนบวชเปนพระภกิษใุนพุทธศาสนา

ดวย จงึไดรับการแตงต้ังใหเปนคูแหงพระอคัรสาวกเบือ้งขวาและเบือ้งซาย ทีท่าํงาน

ประกาศพระพทุธศาสนาอยางสอดประสานกนัดใีนการชวยทาํใหพทุธศาสนาเจรญิ

รุงเรืองอยางมาก ๆ ในสมัยพุทธกาล

5.2.2 คูแหงคนหนุนเสริมกันระหวางพระพุทธเจากับพระเทวทัต 

 ในมโนทัศนแนวพุทธศาสนาเถรวาท พระพุทธเจาถือวาทรงเปนตัวแทน

ของคนดี ขณะที่พระเทวทัตถือวาเปนตัวแทนของคนไมดี ซึ่งแนวคิดนี้สามารถเห็น

ไดชัดเจนในความเปนคูกันทางความคิดในเรื่องเลาพระเทวทัต (เทวทตฺตวตฺถุ) 

ในยมกวรรคแหงอรรถกถาธรรมบท แตกระนัน้พระพทุธเจากบัพระเทวทตักจ็ดัเปน 

“คูแหงคนหนนุเสรมิกนั” ได เหมอืนอยางความเปน “พระเอก” กบั “ตวัโกง” ในการ

แสดงละครหรือภาพยนตร ทีส่ือ่แงวา บทบาทของตัวโกงยอมหนนุเสรมิบทบาทของ

พระเอกใหเดนขึ้นในบางแงมุมของการแสดง และบทบาทของพระเอกก็ยอมหนุน

เสริมบทบาทของตัวโกงในบางแงมุมของการแสดงไดเชนกัน ดังนั้น พระพุทธเจา

ในฐานะตัวแทนคนดีกับพระเทวทัตในฐานะตัวแทนคนชั่วจึงหนุนเสริมกันตาม

แนวคิดพระพุทธศาสนาได ดังมโนทัศนอาจถูกแสดงใหเห็นไดดานลางตอไป

 1) ความชั่วของพระเทวทัตหนุนเสริมความดีของพระพุทธเจาใหเดน

ขึ้นในบางแงมุมได ดังนี้ :

  (1) ความชั่วของเทวทัตที่วา “ก็ถาพระเทวทัตนั้นจักไมไดบวชไซร 

เปนคฤหัสถจักไดทํากรรมหนัก จักไมอาจทําปจจัยแหงภพตอไปได ก็แลครั้งบวช

แลว จกัทาํกรรมหนกักจ็รงิ (ถงึกระนัน้)กจ็ะสามารถทาํปจจยัแหงภพตอไปได” ดงันี้ 

(ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 137) เปนแงที่ไดหนุนเสริมพระพุทธเจาใหเดนขึ้น

ในการทรงคิดชวยพระเทวทัตใหไดดีในทางธรรม โดยวิธีทรงใหโอกาสทานไดบวช



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 117

เขามาในพระพุทธศาสนา และมีโอกาสปฏิบัติธรรมจนไดบรรลุฤทธิ์อยางปุถุชนได3 

และในการทรงใชวธิกีารตาง ๆ  เพือ่ทรงเอาชนะความชัว่รายตาง ๆ  ทีท่านไดกระทาํ

ตอพระองคขณะบวชอยูนั้น ดวยความดีของพระพุทธองคผูทรงใหอภัยทานตลอด

ไมทรงคิดผูกอาฆาตตอบตอทานผูไดกระทําผิดตอพระองคแมแตนอยนิด แตกลับ

ทรงมีนํ้าพระทัยที่เปยมดวยพระเมตตาตอทานเสมอ ๆ (ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, 

หนา 136) 

  (2) ความชั่วของพระเทวทัตที่วา ทานกลาวอางพระพุทธเจาวาทรง

แกเฒาชราภาพแลว จึงขอใหทรงมอบคณะสงฆใหแกทาน เพือ่ท่ีวาทานจะไดบรหิาร

กจิการคณะสงฆแทนพระพทุธองคเอง จึงถกูพระพทุธเจาทรงรกุรานทานดวย เขฬา

สิกวาท4 หามเสีย จนทําใหพระเทวทัตนั้นรูสึกไมพอใจและคิดผูกอาฆาตพระพุทธ

องคเปนครั้งแรกขึ้นดังนี้นั้น (ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 130) เปนแงที่ไดหนุน

เสริมใหพระพุทธเจาไดทรงรบัสัง่ใหคณะสงฆทาํปกาศนยีกรรม5 แกพระเทวทตั เพือ่

ใหคณะสงฆในกรุงราชคฤหนั้นไดรับรูทั่วกันถึงความชั่วที่ทานไดกระทําแลว ทั้งนี้ก็

เพื่อมุงหมายใหทานเกิดความละอายใจและหยุดคิดช่ัว ท่ีคิดจะปกครองคณะสงฆ

3 คัมภีรธัมมปทัฏฐกถา, ภาค 1, หนา 128-129 กลาวไววา พระเทวทัตบวชแลวปฏิบัติ

 ธรรมจนไดบรรลุฤทธ์ิอยางปุถุชน (ปุถุชฺชนิกํ อิทฺธึ ปตฺโต) และดวยความโลภในลาภ

 สกัการะ จงึไปแสดงฤทธิน์ัน้แกพระราชกมุารอชาตศตัร ูโดยวธิเีนรมติเพศเปนกมุารนอย

 พันอสรพิษ 4 ตัวที่มือและเทา โดยตัวหนึ่งอยูที่คอ ตัวหน่ึงทําเปนเทริดอยูบนศีรษะ 

 อีกตัวหนึ่งทําเฉวียงบา ลงจากอากาศมาดวยสังวาลงู น่ังลงบนพระเพลาของพระราช

 กมุาร เพือ่หวงัใหพระราชกมุารกลวัและเลือ่มใสตน จะไดอปุถมัภทานดวยลาภสักการะ
4 เขฬาสิกวาท คือวาทะวาเปนผูบริโภคปจจัยดุจนํ้าลายที่ถมแลว คํา ๆ นี้เปนคําตําหนิ

 โดยเปรียบลาภสักการะวาเปนเหมือนกับนํ้าลาย (เขฬะ) ที่พระอริยเจาทั้งหลายคาย

 หรือถม คือไมยึดติดแลว แตพระเทวทัตยังพอใจในสิ่งนี้อยู จึงมาขอปกครองคณะสงฆ

 แทนพระพุทธองคอยางนั้น
5 ปกาศนียกรรม คือกรรมอันสงฆควรประกาศใหรับรูกันโดยทั่วไปเกี่ยวกับสิ่งที่ไมดีที่

 พระเทวทัตไดกระทําแลวนั้น



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567118

แทนพระพุทธเจา ในเมื่อรูวาคณะสงฆในกรุงราชคฤหไดรูความคิดชั่วนั้นของทาน

แลว เปนการกระทําเพื่อปราบพระเทวทัตโดยนัย แตกระนั้นก็ไมอาจมีผลที่ทําให

ทานเกิดความละอายแกใจและหยุดคิดชั่วได กลับทําใหทานคิดช่ัวยิ่งขึ้นไปอีกใน

การกระทําตามมา

  (3) ความชัว่ของพระเทวทตั ทีเ่ร่ิมต้ังแตไมพอใจตอพระพทุธองคทีท่รง

รุกรานทานดวยเขฬาสกิวาทหามเสยีในการมาทลูขอบรหิารคณะสงฆแทนพระองค

แลว จึงผูกอาฆาตพระพุทธองคเปนครั้งแรก มาถึงการวางแผนใหอชาตศัตรูราช

กุมารปลงพระชนมพระราชบิดาเพื่อขึ้นครองราชยแทน การวางแผนปลงพระชนม

พระพุทธเจาเพื่อหวังเปนพระพุทธเจาแทนพระพุทธองค โดยวิธีการสงนายขมังธนู

ไปเพื่อหมายรอบปลงพระชนมพระพุทธเจา การขึ้นภูเขาคิชฌกูฏแลวกลิ้งกอนหิน

เพื่อหมายจะปลงพระชนมพระพุทธเจาจนสะเก็ดหินกลิ้งตกลงมาถูกพระบาทของ

พระพุทธองคถึงกับทําใหหอพระโลหิตขึ้น และการใหปลอยชางนาฬาคิรีไปเพื่อ

หมายจะใหเหยียบพระพุทธเจาจนถึงแกการสิ้นพระชนมใหได แตแผนการทั้งหมด

นั้น ๆ ก็ไมสําเร็จตามท่ีทานตั้งใจไว มาจนถึงการทําลายสงฆใหแตกกันโดยวิธีทํา

สงัฆกรรมแยกจากพระพุทธเจาและหมูสงฆของพระพทุธองคนัน้ ๆ  (ธมฺมปทฏฐกถา, 

ภาค 1, หนา 131-132) เปนแงที่ไดหนุนเสริมใหพระคุณของพระพุทธเจาสูงเดน

ยิ่งขึ้นไป โดยพระพุทธองคทรงใหอภัยตอความผิดบาปของพระเทวทัต ไมทรงผูก

โกรธอาฆาตตอบตอพระเทวทัตนั้นเลย แตกลับมีจิตเมตตาตอทานเสมอ และ

การทรงพยายามเอาชนะความชั่วรายตาง ๆ ของพระเทวทัตดวยความดีมีอยาง

ตาง ๆ  ของพระพทุธองค  (ธมมฺปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 136) ดงัทีพ่ระมหาไกรวรรณ 

ชินทตฺติโย (ปุณขันธ) ไดกลาวไววา “พระพุทธเจาไดอุบัติมาเพื่อเปนประโยชน

แกมหาชน พระเทวทัตก็ไดเกิดมาเพ่ือพยายามขัดขวางและกอสิ่งท่ีเปนโทษ

แกพระองค แตก็ไมสามารถทําอันตรายอะไรพระองคได กลับทําใหพระคุณของ

พระองคยิ่งปรากฏทวีมากยิ่งขึ้น ซึ่งก็เหมือนกับมีสีดําทําสีขาวใหสวางมากขึ้น

ฉะนั้น” (พระมหาไกรวรรณ ชินทตฺติโย (ปุณขันธ), 2546, หนา บทคัดยอ) 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 119

  (4) ความชั่วของพระเทวทัตที่วา ทานใหปลอยชางนาฬาคิรีไปเพื่อ

หมายใหเหยียบพระพุทธเจาจนสิ้นพระชนม การพยายามแสดงธรรมดวยพุทธลีลา

การประพฤตตินเปนคนอกตัญู เปนตนน้ัน ๆ  กเ็ปนแงทีไ่ดหนนุเสรมิใหพระพทุธเจา

ทรงมีโอกาสตรัสชาดกตาง ๆ ไวหลายชาดก เชน จุลหังสชาดก มหาหังสชาดก 

กักกฏกชาดก นทีจรกากชาดก เพื่อพรํ่าสอนธรรมแกพระภิกษุและผูคนทั้งหลาย 

(ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 130-135) และทรงเปลงพระอุทานไว เปนตนวา 

“กรรมดี คนดีทําไดงาย กรรมดี คนชั่วทําไดยาก กรรมชั่ว คนชั่วทําไดงาย กรรมชั่ว 

พระอริยเจาทั้งหลายทําไดยาก” (ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 133) ทั้งนี้ก็เพราะ

วาพระเทวทัตถือเปนเยี่ยงอยางที่ไมดีในฐานะเปนคนที่ทําไมดี เปนคนอกตัญู 

และคนที่ทําตนใหเดือดรอนท้ังในโลกนี้และโลกหนา จึงเปนบุคคลท่ีอนุชนรุนหลัง

ทั้งหลายไมพึงประพฤติปฏิบัติใหเปนเยี่ยงอยางตามทาน

  (5) ความชั่วของพระเทวทัตที่ไดกระทําแลวตั้งแตท่ีเขาไปทูลขอวัตถุ 

5 ประการกับพระพุทธเจาเปนตนมาจนถึงการทําลายสงฆใหแตกกัน เปนเหตุผล

สําคัญที่ทําใหทานจะไมไดโอกาสพบเห็นพระพุทธเจาในมีชีวิตไดอีกนั้น เปนแง

ทีไ่ดหนุนเสริมใหพระพุทธเจาทรงมโีอกาสพสิจูนพระพทุธดํารสัของพระองคใหเปน

ที่แนนอนไดวา เปนจริง มีความเปนหนึ่ง ไมมีสอง ที่วา “ภิกษุทั้งหลาย เทวทัตนั้น

จักไมไดเห็นเราดวยอัตภาพนั้น” (ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 136) ซึ่งก็เปนจริง

ตามน้ี เพราะเมื่อลูกศิษยหามพระเทวทัตมานั้นก็ชวยกันพาทานมาเพื่อหมายจะ

เขาเฝาพระพุทธเจา และก็ไดวางเตียงหามทานมานั้นไวที่ริมสระโบกขรณี 

ณ สถานทีใ่กลกับวัดเชตวนั แลวตางก็ลงไปสรงนํา้ในสระโบกขรณนีัน้เพือ่คลายรอน

กันกอน พระเทวทัตลุกจากเตียงวางเทาทั้ง 2 ลงบนพื้นดิน พลันทันใดนั้นเองเทา

ทั้ง 2 ขางของทานก็ถูกดูดจมแผนดินลงไป ตั้งแตขอเทา เขา เอว นม ไปจนถึงคอ 

และในเวลาที่กระดูกคางของทานจดถึงพื้นดินนั้น ทานก็ไดคิดกลาวคําขอถึง

พระพุทธเจาวาเปนสรณะ และขอบชูาพระพทุธองคดวยกระดกูคางพรอมลมหายใจ

สดุทายของทานอยางนีว้า “ขาพระองคขอถงึพระพทุธเจาพระองคนัน้ ผูเปนบคุคล

ผูเลิศ เปนเทพยิ่งกวาเทพ เปนสารถีฝกนรชน มีพระจักษุรอบคอบ มีพระลักษณะ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567120

(แตละอยาง) เกดิดวยบญุต้ังรอย วาเปนสรณะ (ท่ีพ่ึง/ท่ีระลกึ) ดวยกระดูกคางเหลานี้

พรอมดวยลมหายใจ” แลวก็จมมิดแผนดินลงไปบังเกิดในอเวจีมหานรกในทันที 

(ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 137) 

2) ความดขีองพระพทุธเจาหนุนเสรมิความชัว่ของพระเทวทตัใหลดลง

จนกลับตัวและสรางความดีอันเปนปจจัยแหงภพไดในที่สุด ดังนี้ : 

  (1) ความดีของพระพทุธเจาทีว่า พระองคทรงเปนยอดของคนด ีผูเปน

นายสารถีฝกนรชน (นรทมฺมสารถิ) ไดอยางยอดเยี่ยม (ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, 

หนา 137) จงึไมทรงคิดหลีกหนแีละเพกิเฉยตอการคบหาสมาคมกับคนช่ัว ผูท่ีพอจะ

ฝกไดอยูบาง เชนพระเทวทัต ดวยทรงเล็งเห็นคติอันดีของทานดวยพระสัพพัญุต

ญาณ อนัประกอบดวยพระกรณุา (พระธรรมมหาวรีานวุตัร, 2530, หนา 169-170) 

เชนนี้น้ัน เปนแงที่ไดหนุนเสริมใหพระเทวทัตไดรับการอนุญาตใหเขามาบวชเปน

พระภิกษุในพุทธศาสนาเพื่อประกอบสรางความดีและไดรับผลท่ีดีบางอยางข้ึนแก

ตนไดในที่สุด จากที่ไดกระทําความชั่วมามากตอพระพุทธเจาและพระพุทธศาสนา 

ดังที่อรรถกถาธรรมบทกลาวไววา 

ถาพระเทวทัตนั้นจักไมไดบวชไซร เปนคฤหัสถ จักไดทํากรรมหนัก จักไม

อาจทําปจจัยแหงภพตอไปได ก็แลครั้นไดบวชแลว จักทํากรรมหนักก็จริง 

(ถึงกระนั้น)ก็จะสามารถทําปจจัยแหงภพตอไปได (คือตกอเวจีมหานรก

กอนแลว จากนั้นก็จักไดมาบังเกิดเปนมนุษย แลวก็จะไดตรัสรูเปนพระ

ปจเจกพุทธเจานามวาอฏัฐสิสระ เพราะผลแหงความดทีีไ่ดทาํไวขณะบวช

เปนพระภิกษุในพุทธศาสนา) เพราะเหตุนั้น พระศาสดาจึงโปรดใหเธอได

บวช (เพ่ือใหมีโอกาสทําดีในชวงทายของชีวิตเพื่อผลแหงความดี อยาง

นั้นได) 

(ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 137; 

 พระธรรมมหาวีรานุวัตร, 2530, หนา 169-170) 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 121

  (2) ความดีของพระพทุธเจา ทีท่รงอนุญาตใหพระเทวทัตผูมพีฤตกิรรม

ไมดีมาตั้งแตยังเปนคฤหัสถแลวนั้น ไดเขามาบวชในพุทธศาสนา และที่ทรงเล็งเห็น

คตอินัดบีางประการดวยพระสพัพัญุตญาณวา ทานบวชแลว แมวาจะทํากรรมหนกั

ในพระศาสนาก็จริงอยู แตกจ็ะทาํความดีบางอยางทางศาสนาจนสามารถแสดงฤทธิ์

อยางปถุชุนได จงึทรงใหทานไดมโีอกาสบวชเปนพระภกิษใุนพทุธศาสนา พรอมกบั

เจาชายอนุรุทธะ เจาชายอานันทะ เจาชายภคุ เจาชายกิมพิละ และชางกัลบกชื่อ

วาอุบาลีเชนนี้นั้น (ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 137, 127-128) เปนแงที่ไดหนุน

เสรมิใหพระเทวทตันัน้ไดมโีอกาสปฏบิติัธรรมตามแนวทางพทุธศาสนา จนสามารถ

ไดบรรลุฤทธิ์อยางปุถุชนได (ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 128) และสามารถแสดง

ฤทธิ์ของตนในรูปแบบตาง ๆ เพื่อทําใหอชาตศัตรูราชกุมารทรงเลื่อมใส จนทําให

พระราชกุมารทรงใหการอุปถัมภบํารุงทานดวยดี จนมีลาภสักการะเกิดขึ้นแกทาน

อยางเหลอืเฟอ ในชวงทีพ่ระราชกมุารยงัทรงเลือ่มใสตอตวัทานดวยดอียู (ธมมฺปทฏฐ

กถา, ภาค 1, หนา 129-130) 

  (3) ความดีของพระพุทธเจา ที่ไมทรงมีความอาฆาตทานผูมีจิตคิด

ผกูอาฆาตในพระองคแมแตเพยีงเลก็นอยเทาปลายเสนผม แตกลบัทรงมนีํา้พระทยั

เมตตาอยางเปยมลนตอทานอยูเสมอ เทาเทียมกับที่ทรงมีในนายขมังธนู โจรองคุลี

มาล ชางธนบาล และพระราหุล เชนนี้นั้น (ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 136)

เปนแงที่ไดหนุนเสริมใหพระเทวทัต ผูที่แมวาไดกระทําความชั่วรายมีอยางตาง ๆ 

ก็จริง แตก็จะกลับใจไดในที่สุด คือ พระเทวทัตน้ีกระทําความช่ัวไวตั้งแตผูกโกรธ

ไมพอใจตอพระพุทธองคที่ทรงรุกรานทานดวยเขฬาสิกวาทหามเสียในการเขามา

ทูลขอปกครองคณะสงฆแทนพระองค จึงผูกอาฆาตพระพุทธองคเปนครั้งแรก 

การวางแผนใหอชาตศัตรูราชกุมารปลงพระชนมพระราชบิดาเพื่อขึ้นครองราชย

แทน การวางแผนชั่วรายเพื่อรอบปลงพระชนมพระพุทธเจาหลายวิธีการเพื่อเปน

พระพุทธเจาแทนพระพทุธองค แตวาแผนการทัง้หมดกล็มเหลว จนมาถึงการทําลาย

สงฆใหแตกกันในทายที่สุด ดังนี้นั้น (ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 130-132)

เปนแงไมดีมีอยางตาง ๆ ที่ซ่ึงไดมีสวนทําใหพระเทวทัตคิดสํานึกตนไดในท่ีสุดวา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567122

ทานไดกระทําความผิดอยางรายแรงตอพุทธเจา แตพระพุทธองคก็ทรงใชความ

ไมโกรธเอาชนะความโกรธของทาน ทรงมีพระเมตตาใหอภัยทานเสมอ และทรง

ไมเคยคิดผูกโกรธอาฆาตใหแกทานแมแตนอยนิด ทานจึงคิดจะไปขอขมาโทษ

พระพุทธเจาตอหนาพระพักตร จึงไดขอใหลูกศิษยที่เหลืออยูกับทานในเวลานั้น

ไดชวยกันหามทานที่เจ็บปวยอยูนานถึง 9 เดือนไปดวยเตียงนอย เพื่อใหมีโอกาส

ไดเขาเฝาพระพุทธองคทีว่ดัเชตวนั เมอืงสาวตัถ ีแตวาความตัง้ใจของทานกไ็มสาํเรจ็

ผลตามที่ทานไดตั้งใจได เหตุวาทานถูกแผนดินสูบอยูที่หนาวัดเชตวัน จนจมดินมิด

หายไปบังเกิดในอเวจีมหานรกเสียกอน (ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 136-137) 

  (4) ความดีของพระพุทธเจา ผูทรงมีพระเมตตา ใหอภัย ไมเคยคิดผูก

อาฆาตตอพระเทวทตั ผูทีไ่ดกระทาํผดิตอพระองคไวมากมาหลายป แมแตเพยีงเลก็

นอยนัน้ ซึง่ไดทาํใหทานรูสกึประทบัใจตอพระพุทธองคอยางมาก ๆ  แมวาจะเปนชวง

ทายสดุของชวีติทานกต็าม ถอืเปนแงทีไ่ดหนนุเสรมิใหพระเทวทตันัน้มกีารนอมจติ

อางถึงพระพุทธเจาพระองคนั้น “ผูเปนบุคคลผูเลิศ เปนเทพยิ่งกวาเทพ เปนสารถี

ฝกนรชน มีพระจักษุรอบคอบ มีพระลักษณะ (แตละอยาง) เกิดดวยบุญตั้งรอย

วาเปนสรณะ (ท่ีพึ่ง/ที่ระลึก)” และมีการนอมจิตบูชาพระพุทธองคดวย “กระดูก

คาง” พรอมดวย “ลมหายใจสุดทาย” ของตนแมในเสี้ยววินาทีสุดทายของชีวิต 

กอนที่ตนจะเสียชีวิตลงในที่สุด เพราะเหตุถูกแผนดินสูบจนจมมิดรางจมหายลงไป

ในแผนดิน โดยไปบังเกิดเปนสัตวนรกอยูในมหานรกอเวจีในทันทีและเสวยทุกข

อยูจนกระทั่งถึงปจจุบันนี้ (ธมฺมปทฏฐกถา, ภาค 1, หนา 137-138) และเปนแง

ท่ีไดมสีวนหนุนเสรมิใหพระเทวทตันัน้ไดสรางปจจยัแหงภพตอไปได คอืการไดกลบั

มาบงัเกดิเปนมนุษยอกีครัง้ในอนาคตอนัยาวไกล จากนัน้กจ็ะไดออกบวชและเจรญิ

จิตภาวนาตามแนวทางศาสนา จนไดตรัสรูธรรมเปนพระปจเจกพุทธเจานามวา

อฏัฐสิสระไดในทีสุ่ด อกีแสนกปันบัแตกปันีไ้ป หลงัจากทีท่านพนจากภาวะเปนสตัว

นรกที่ไดเสวยทุกข-ทรมานอยูนานมาก ๆ ในอเวจีมหานรกมาไดแลว (ธมฺมปทฏฐ

กถา, ภาค 1, หนา 137-138) 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 123

 การกระทาํทีช่ัว่รายทัง้หมดของพระเทวทตัตอพระพทุธเจาดงัทีก่ลาวแลว

ขางตน มกัถกูดหูมิน่ในพทุธศาสนาเถรวาท โดยมองทานวา เปนผูมกัใหญใฝสูงทีค่ดิ

จะปกครองคณะสงฆแทนพระพุทธเจา เปนผูอกตัญูท่ีคิดวางแผนปลงพระชนม

พระพุทธเจา และเปนผูมีบาปหนักในเพราะทําโลหิตุปบาทและทําสังฆเภท ทาน

พอจะไดดีเปนปจจัยแหงภพตอไปอยูบาง ก็เพราะความดีของพระพุทธเจาไดทรง

ชวยเหลือทานดวยความอดทนอดกล้ันเปนที่สุด แตพุทธศาสนามหายานกลับมอง

พระเทวทัตแตกตางตามนัยแหงสัทธรรมปุณฑริกสูตรในแงวา พระเทวทัตเป

นพระโพธิสัตวทานหน่ึง จึงเปรยีบการกระทาํความชัว่รายท้ังหมดของพระเทวทัตวา

เปน “อุบายโกศล”6 ที่เปนดังมายาหรือละครฉากหนึ่ง ที่แสรงทําใหเห็นไดทั้งหมด 

เพือ่ใหสัตวทัง้หลายเหน็โทษของวฏัฏะจนถอนตนออกจากวฏัฏะได และเปรยีบเปน

มารท่ีเขามาผจญเพื่อใหพระบารมีของพระพุทธเจาถูกทําใหเติมไดในท่ีสุด ดังนั้น 

พระเทวทตัจงึเปนดงัมติรสหายทีห่นนุเสรมิพระพทุธเจาในหลายสิง่ในการคบหากบั

พระเทวทัต ดังที่มีขอความในสัทธรรมปุณฑริกสูตรกลาวไววา

ภิกษุทั้งหลาย พระเทวทัตเปนสหายที่ดีของตถาคต ดวยความชวยเหลือ 

(หนุนเสริมในทางราย ซึ่งทําใหไดโอกาสบําเพ็ญบารมีใหเต็มเปยมได) 

ตถาคตจึงสามารถบรรลุในบารมี 6 ประการ ถึงพรอมดวยเมตตา กรุณา 

มุทิตา และอุเบกขา ... ทรงทศพล ไมมีความหวั่นไหว 4 ประการ คือ 

เวสารชัชกรณธรรม พรอมในสงัคหวตัถ ุ4 ... สามารถชวยเหลอืสรรพสตัว

ไดท่ัวทุกทิศ ไดถึงพรอมในสิ่งท้ังหลายเหลานี้ เมื่อมาคบกับพระเทวทัต 

ตถาคตขอประกาศแกภิกษุทั้งหลายวา พระเทวทัตภิกษุผูนี้ ในอนาคต

หลายกลัปจนมอิาจนบัได จะไดสาํเรจ็เปนพระตถาคตเจาทรงพระนามวา

เทวราชอรหันตเจาในเทวโสปานโลกธาตุ...

 (สัทธรรมปุณฑริกสูตร, บทที่ 11, หนา 198)

6 อุบายโกศลคือความฉลาดในอุบายวิธีสอนที่ไมมีขอบเขตและไมจํากัดวิธีการ ซึ่งพระโพธิสัตว

 หรือทานผูฉลาดในศาสนานํามาใชเพื่อมุงหมายใหบุคคลที่สอนเขาถึงศาสนาไดในที่สุด



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567124

 จากเรื่องเลาของอุปติสสะกับโกลิตะและพระพุทธเจากับพระเทวทัตท่ี

สะทอนใหเห็นถึงแนวคิดคูแหงคนหนุนเสริมกันขางตนน้ัน ทําใหเห็นแนวคิดได

ชัดเจนวา อุปติสสะกับโกลิตะ และพระพุทธเจากับพระเทวทัต นั้น แมวาจะเปนคู

ตรงขามกันในเชิงมโนทัศน แตก็เปนคูที่ตางหนุนเสริมกันในทางความคิดและ

การกระทําบางประการได ดังนี้

 1) อุปติสสะกับโกลิตะ เปนคูที่ตางหนุนเสริมกันในการเปนสหายกัน

การไปดูมหรสพดวยกัน การคิดเห็นรวมกันวา การดูนักแสดงที่ไดแสดงโชวศิลปะ

ใหดูนั้น ๆ เปนมายาภาพที่หาสาระประโยชนอะไรมิไดในเชิงปฏิบัติ ทําใหคิดออก

ไปแสดงหาโมกขธรรมรวมกนั ไปเรยีนลทัธสิมยัของอาจารยสญัชยัปรพิาชกดวยกนั 

รวมทั้งทํากติการวมกันวา จะออกไปแสวงหาโมกขธรรมนอกสํานักอาจารยสัญชัย

ปริพาชก ใครไดพบโมกขธรรมกอน ก็ใหกลับมาบอกอีกคนหนึ่งดวย เมื่ออุปติสสะ

ไดพบโมกขธรรมเบื้องตนจากพระอัสสชิแลว ก็กลับมาชวยบอกหนุนแสริมโกลิตะ

ใหไดพบโมกขธรรมตามตนดวย ทั้งสองสหายไดเปนพระสาวกของพระพุทธเจา

รวมกัน และไดบรรลุธรรมเปนพระอรหันตเหมือนกัน จากนั้นก็ไดรับการแตงตั้ง

จากพระพุทธเจาใหดํารงตําแหนงเปนพระอัครสาวกเบ้ืองขวาผูมีปญญามากและ

พระอัครสาวกเบื้องซายผูมีฤทธิ์มากคูกัน ซึ่งตางก็ทํางานหนุนเสริมกันในทางการ

เผยแพรศาสนารวมกันตลอดชีวิตของพวกทานทั้งสอง

 2) พระพุทธเจากับพระเทวทัต เปนคูที่ตางก็หนุนเสริมกันในการสราง

แงมมุตาง ทีซ่ึง่กอเกดิผลตามมานาสนใจ โดยเร่ิมจากพระเทวทตัไดโอกาสบวชเขามา

ในพทุธศาสนา ไดมโีอกาสปฏบิตัธิรรมจนไดบรรลฤุทธิอ์ยางปถุชุนและสามารถแสดง

ฤทธิ์มีอยางตาง ๆ ใหอชาตศัตรูราชกุมารไดทรงเลื่อมใสและถวายตัวเปนผูอุปถัมภ

ใหเปนผูเลิศดวยลาภสักการะได ไดมีโอกาสคิดจะไปขอขมาพระพุทธเจาในความ

ผิดตาง ๆ ที่ไดเคยกระทําผิดมากอนได และไดโอกาสนอมจิตขอถึงพระพุทธเจาวา

เปนสรณะ (ทีพ่ึ่ง/ทีร่ะลกึ) และนอมบชูาพระพทุธองคดวยกระดกูคางและลมหายใจ

สุดทายของตน กอนที่จะถูกแผนดินสูบจมมิดหายไปในแผนดิน อันทําใหไดปจจัย

แหงภพตอไปในอนาคตอันยาวไกลไดดังกลาว ก็เพราะพระพุทธเจาทรงคิดหวังดี



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 125

ใหโอกาสทานไดบวชเขามาในพระพุทธศาสนาและทรงใชความอดทนอดกลั้น

เอาชนะทานผูที่มีจิตโกรธคิดอาฆาตดวยความไมโกรธ การทรงใหอภัยทานตลอด 

และความทรงมีพระเมตตาตอทานเสมอ พระพุทธเจาเองก็ทรงไดมีโอกาสแสดง

พระบารมีธรรมใหปรากฏเดนชัดยิ่งขึ้นในเรื่องพระเมตตาบารมีและขันติบารมี 

และมีโอกาสไดบัญญัติพระวินัยและแสดงชาดกตาง ๆ ไวในพุทธศาสนาเพื่อสอน

ธรรมะแกพุทธบริษัท 4 ได ก็เพราะอาศัยความชั่วรายและทําไมดีงามตาง ๆ ของ

พระเทวทัตขณะบวชเปนพระภิกษุในพุทธศาสนา โดยทรงแสดงพระเมตตาให

ปรากฏวา พระองคทรงหวังดีตอทานในฐานะเปนพระศาสดาของพุทธศาสนา ทรง

อดทนทําดีเพ่ือใหทานไดเห็นความดีของพระองคและสามารถกลับเนื้อกลับตน

เสียใหมจนได และทรงนําเอาพฤติกรรมไมดีงามมีอยางตาง ๆ ของทานใหเปน

เยี่ยงอยางในการตรัสสอนธรรมะเปนชาดกตาง ๆ หลายชาดกไวในพุทธศาสนาได 

 ดังน้ัน คูแหงแนวคิดระหวางอุปติสสะกับโกลิตะและพระพุทธเจากับ

พระเทวทัตในมโนทัศนเชิงกระทําตอกันและหนุนเสริมสรางสิ่งดีใหปรากฏออกมา

ไดตามที่กลาวมาแลวนั้น ๆ จึงสะทอนใหเห็นถึงแนวคิดคูแหงคนหนุนเสริมกันใน

ความเปนแนวคดิคูแหงคนหนนุเสรมิกนัตามแนวพระพทุธศาสนาดงักลาวมาแลวได

6. การอภิปรายผล 

 การศกึษาวจิยั “แนวคดิคูแหงคนหนนุเสรมิกนัในยมกวรรคแหงอรรถกถา

ธรรมบท” มีประเด็นขอคนพบที่ผูเขียนจะนํามาอภิปรายผล 2 ประเด็นได ดังนี้

 1) การศึกษาวิจัยพบวา คู ของอุปติสสะกับโกลิตะตางคบหากันเปน

เพือ่นสนทิ จงึทาํสิง่ท่ีตางหนุนเสรมิกนัโดยตลอดในประวตัขิองคนท้ัง 2 จนไดดวงตา

เห็นธรรมระดับโสดาบันและออกบวชเปนพระภิกษุในพระพุทธศาสนาพรอมกัน

และทําตนใหบรรลุธรรมเปนพระอรหันตดวยกัน จนเปนคูแหงพระสารีบุตรกับ

พระมหาโมคคัลลานะที่ไดรับการแตงต้ังเปนคู พระอัครสาวกขวา-ซายของ

พระพุทธเจา ที่ตางทํางานเผยแผพุทธศาสนาในสมัยพุทธกาลอยางเขากันไดดี 

อันลักษณะของทานทั้ง 2 ดังกลาว เปนไปตามหลักการของพระพุทธศาสนา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567126

ที่วา “บุคคลคบหาคนเชนใด...ก็ยอมตกไปสูอํานาจ (ชักนํา) ของคนท่ีคบหากัน

เชนน้ันไดแล บุคคลคบหาคนเชนใดใหเปนมิตรสหายและเสพสนิทชิดเช้ือกับคน

เชนใด เขาก็ยอมเปนเหมือนคนเชนนั้นแล เพราะการคบหากันยอมเปนเชนนั้นได” 

(มงคฺลตถฺทปีน,ี ภาคที ่1, ขอ 23, หนา 18) เปนแงทีส่อดคลองกบัพระสริมิงัคลาจารย

ในคัมภีรมังคลัตถทีปนี (ภาคที่ 2, ขอ 25, หนา 19-20) ซึ่งไดเลาเรื่องลูกนกแขกเตา 

2 ตัวที่เกิดจากพอแมนกเดียวกัน แตวาไดถูกลมพายุพัดไปตกในคน 2 กลุม ที่ซึ่ง

ไดเลี้ยงลูกนกทั้งสองไวใหเติมโตขึ้น คือ นกสัตติกุมพะ ตัวพี่ ตกไปในหมูโจร จึงถูก

หนุนเสริมใหมีลักษณะเปนดังโจรทั้งในทาทางและคําพูด แตวานกบุปผกะ ตัวนอง 

ตกไปในหมูฤาษี จึงถูกพวกฤาษีหนุนเสริมใหมีลักษณะดีในทางกิริยาทาทางและ

คําพูดมีปฏิสันถารนาพอใจ เหมือนกับพวกฤาษีกระทําตอผูคนที่เขามาหา 

 2) การศึกษาวิจัย พบวา พระพุทธเจากับพระเทวทัตตางหนุนเสริมกันใน

แนวทางตางกัน แตผลที่เกิดขึ้นตางหนุนเสริมกัน โดยพระพุทธเจานั้นเปนตัวแทน

ของฝายความดแีละผูมีคณุฝายดใีนพระองคมากวา ทรงเหน็ดวยอนาคตงัสญาณวา

พระเทวทัตผูเปนตัวแทนฝายความไมดีและผูมีคุณไมดีในตนนอยในคติฝายพุทธ

ศาสนาเถรวาทและเปนมารในคติฝายพุทธศาสนามหายาน จะเปนผูท่ีสามารถทํา

ปจจัยแหงภพของตนตอไปได จึงทรงใหโอกาสทานไดเขามาบวชในพุทธศาสนา

เพ่ือไดสิง่สิง่ทีด่ ีซึง่ถอืวาเปนการทรงสรางพระบารมีและทาํความดตีอทานเพือ่การ 

“เอาชนะคนไมดีดวยความดี” ตามหลักการเชิงพุทธ (พระไตรปฎกภาษาไทย, 

เลมที่ 25, ขอ 223, หนา 102) ดวยความอดทนอดกลั้น จนทําใหพระเทวทัตนั้น 

แมวาจะทาํความไมดมีากตอพระพทุธองค แตกถู็กความดขีองพระพทุธเจาเอาชนะ

ทาน ผูที่ในทายที่สุดสามารถทําปจจัยแหงภพแหงตนตอไปไดภายหลังพนจาก

อเวจีมหานรกมาไดแลว ลักษณะของความเปนไปในเชิงมโนทัศนเชนนี้ ยอม

สอดคลองกับแงมุมที่ อภิญวัฒน โพธิ์สาน (2556 : 60-81) ผูไดศึกษาประเด็น 

“องคุลีมาล : ศึกษาชีวิต สื่อแนวคิด สะทอนปญญา” ไดกลาวไววา พระพุทธเจา

เปนตวัแทนฝายความด ีขณะท่ีองคลีุมาลเปนตวัแทนฝายความชัว่ เมือ่ทรงเห็นดวย

อนาคตังสญาณวา องคุลีมาลจะฆามารดาของตนที่ถือวาเปนกระทํามาตุฆาตเปน



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 127

อนันตริยกรรม จะทําใหหมดโอกาสไดบรรลุธรรมเปนพระอรหันต พระพุทธองค

จึงทรงเส่ียงชีวิตเขาไปสอนองคุลีมาลเพ่ือใหหยุดจากการฆา และใหโอกาสทาน

เขามาบวชเปนพระภิกษุในพุทธศาสนาเพื่อทําความดีสูการบรรลุเปนพระอรหันต

ไดในที่สุด ซึ่งถือวา สิ่งที่ทรงกระทําตอองคุลีมาลนั้นเปนการสรางพระบารมีแหง

ความเปนพุทธะใหโดดเดน จนองคลุมีาลโจรรายกส็ามารถถกูเอาชนะไดดวยความดี

ของพระพุทธเจา ผูสอนใหทานหยุดจากการฆาไดสําเร็จ แตวาทานก็ตองทําสิ่งดี

ใหมใหผูคนไดเห็นแทนการฆาอยางเดิมดวย ซึ่งในที่สุดองคุลีมาลผูบวชเขามาใน

พุทธศาสนาแลวนั้น ก็สามารถทําความดีเพื่อเอาชนะใจชาวบานบานทั้งหลายและ

ทําตนใหเปนพระอรหันตได

7. สรุป 

 แนวคิดคูแหงคนหนุนเสริมกัน สื่อความหมายในแงวา ทั้งสองฝายของคน

คูหนุนเสริมกัน ตางกาวไปสูสิ่งที่ดีกวาในดานการคิด การมอง หรือการกระทํา

ในมโนทัศนเชิงสนับสนุนและสงเสริมกันเพื่อการกาวไปสูสิ่งที่ดีรวมกัน หรือวา

กระทําตางไปจากอีกฝายในแงหนึ่งแงใด โดยสิ่งที่กระทําท่ีแตกตางกันนั้นไปหนุน

เสริมกนัและกนัในเชงิมโนทัศน แนวคดิคูแหงคนหนนุเสริมกนัสามารถแบงออกเปน 

2 ลักษณะ คือ ลักษณะที่ทั้ง 2 ฝาย ผูซึ่งเปนคูกันนั้น มีการคิด มอง หรือกระทําดี

รวมกัน เพื่อสิ่งดีงามที่ยิ่งขึ้นไปรวมกัน และลักษณะที่ทั้ง 2 ฝาย ผูซึ่งเปนคูกัน

มีการคิด การมอง หรือการกระทําตางกัน แตวาสิ่งที่ทําตางกันนั้นตางไปหนุนเสริม

ใหอีกฝายหนึ่งที่ดีกวาในคุณความดีนั้น มีการคิด มอง หรือกระทําสิ่งตางกันไดดีขึ้น

กวาอีกฝายหน่ึง หรือไปหนุนเสริมอีกฝายหนึ่งที่ไมดีนั้นใหไดดีข้ึนหรือกลับใจได

ในที่สุด

 คูแหงคนหนุนเสริมกันปรากฏใหเห็นเปนมโนทัศนอยูในเรื่องเลาสัญชย

วัตถุและเทวทัตตวัตถุในยมกวรรคแหงอรรถกถาธรรมบท แมวาจะเปนคูเชิง

มโนทศันระหวางอปุติสสะกบัโกลติะหรอืพระสารบีตุรกบัพระมหาโมคคลัลานะ และ

ระหวางพระพุทธเจากับพระเทวทัต แตวาเนื้อหาตามเรื่องเลาทั้งสอง ก็สื่อสะทอน



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567128

ใหเห็นถึงแนวคิดคูแหงคนหนุนเสริมกัน ท่ีตางหนุนเสริมกันในการเรียนรูดวยกัน 

การคิดในทางสรางสรรคสิ่งดีงามรวมกัน การแสวงหาเปาหมายและชวยใหอีกคน

หนึ่งถึงเปาหมายดวยกัน และการทํางานอยางเขากันดี หนุนเสริมกัน เพื่อใหงาน

ที่ทํานั้น ๆ เปนไปในทางสําเร็จดวยดีและไดดีดวยกัน นี้กลาวในกรณีเปนเพื่อนกัน

หรือผูทํางานรวมกัน เหมือนอยางคูของอุปติสสะกับโกลิตะหรือพระสารีบุตรกับ

พระมหาโมคคลัลานะ ทีต่างกห็นนุเสรมิกันเปนไป แตถากรณีเปนฝายดกีบัฝายไมดี

ในเชิงมโนทัศน เหมือนอยางคูของพระพุทธเจากับพระเทวทัต ฝายดีท่ีมีภาวะจิต 

ความรู และภูมิธรรมเหนือกวาหรือสูงสงกวาฝายไมดี ก็ควรใหโอกาสฝายไมดีท่ี

ออนดอยกวาในภาวะจิต ความรู และภูมิธรรม โดยวิธีอดทนอดกลั้น ใชวิธีเอาชนะ

ความชั่วดวยความดี มีหลักใหอภัยไมถือโทษโกรธตอบอยูในจิตใจ และมุงสราง

บารมีธรรมใหยิ่งขึ้นไป โดยวิธีนําตัวอยางของฝายชั่วนั้นมาสอนใหเห็นถึงสิ่งดีงาม

ที่ตรงขามกัน เพื่อหนุนเสริมชวยฝายไมดีใหไดรับสิ่งดีงามขึ้นในตนไดบางในที่สุด

ใหได แมวาจะนอยนิดและเปนทายที่สุดของชีวิตของฝายไมดีนั้น ก็นับวายังดี

โดยแท เหมือนอยางที่พระพุทธเจากับพระเทวทัตตางหนุนเสริมกันในบางแงมุม 

และพระพุทธเจาไดทรงพยายามชวยยกระดับจิตใจของพระเทวทัตใหสูงสงข้ึน

ในทายที่สุดของชีวิตทานไดในที่สุด ดังที่กลาวมาแลวขางตน

 องคความรูของการศกึษา ไดใหแงคดิสะทอนปญญาในแงวา แนวคดิคแูหง

คนหนุนเสริมกันในยมกวรรคแหงอรรถกถาธรรมบท เปนมโนทัศนที่สนับสนุนและ

สงเสริมกันในการคิด มอง หรือกระทําเพื่อสิ่งดีที่สุด แมมีความตรงขามกันใน

มโนทัศนระหวางตัวละครหลัก แตมีการหนุนเสริมกันเพื่อการพัฒนาที่ดีขึ้น และ

เปาหมายทีต่างกันนัน่เองทาํใหมกีารหนนุเสรมิกนัได จงึทาํใหคดิวา ถาเปนคูของคน

หนุนเสริมกันในฐานะเปนเพื่อนแทระหวางกัน ควรประพฤติตนเปนแบบ “คูของ

อปุตสิสะกบัโกลติะหรอืพระสารบีตุรกบัพระมหาโมคคลัลานะ” ทีต่างหนนุเสรมิกนั

เพื่อการสรางเสริมส่ิงดีงามยิ่งขึ้นไปรวมกันได แตถาเปนคูของคนหนุนเสริมกัน

ที่มีการคิด การมอง หรือการกระทําตางกัน ก็ควรประพฤติหรือปฏิบัติอยางคูของ

คนหนนุเสรมิกนัอยาง “คูของพระพทุธเจากบัพระเทวทัต” ทีพ่ระพทุธทีเ่ปนตวัแทน



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567 129

ฝายดีหรือฝายที่มีภาวะจิต ความรู และคุณธรรมเหนือกวาฝายไมดี ไดชวยหนุน

เสริมใหอีกฝายหนึ่งท่ีไมดีที่กระทําสิ่งที่ตางกัน ใหไดกอเกิดผลดีข้ึนกับตนได เปน

เหมือนอยางที่พระพุทธเจาทรงไดโอกาส สรางบารมี และทรงชวยหนุนเสริม

พระเทวทัตที่เปนฝายชั่วรายหรือไมดีใหคิดได ประพฤติกลับตัวเสียใหม คิดขอขมา

โทษตอพระพุทธเจา คิดอางถึงพระพุทธเจาวาเปนสรณะ และขอนอมถวายกระดูก

คางพรอมลมหายใจสุดทายบูชาแดพระพุทธเจา จนกอเกิดผลดีงามในสัมปรายภพ

หรือปจจัยแหงภพตอไปในอนาคตแกทานไดในแงวา ทานจะไดกลับมาเกิดเปน

มนษุยทีป่ฏบิตัธิรรมจนไดตรสัรูเปนพระปจเจกพทุธเจานามวา อฏัฐสิสระ หลงัจาก

ไดผานพนจากการตกอเวจีมหานรกที่ยาวนานมาแลว 

เอกสารอางอิง

ฉัตรสุมาลย กบิลสิงห (ผูแปล). (2543). สัทธรรมปุณฑริกสูตร. พิมพคร้ังท่ี 5. 

 กรุงเทพฯ : ศูนยไทยธิเบต. 

พระธรรมมหาราชานุวัตร. (2530). มิลินทปญหา ฉบับพรอมดวยอรรถกถา ฏีกา.

 กรุงเทพฯ : ส.ธรรมภักดี.

พระพุทธโฆสาจารย. (2541). ธมฺมปทฏฐกถา (ปฐโม ภาโค). พิมพคร้ังที่ 21. 

 กรุงเทพฯ : มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระมหาไกรวรรณ ชินทตฺติโย (ปุณขันธ). (2546). การศึกษาวิเคราะหบทบาทของ

 พระเทวทัตที่ปรากฏในคัมภีรพระพุทธศาสนา (วิทยานิพนธปริญญา

 พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, มหาวิทยาลัยมหา

 จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย). 

พระสิริมังคาลาจารย. (2530). มงฺคลตฺถทีปนี (ปฐโม ภาโค). พระนคร : มหามกุฏ

 ราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

 ลงกรณราชวิทยาลัย เลมที่ 9, 25. กรุงเทพฯ : มหาจุฬาลงกรณราช

 วิทยาลัย. 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 31 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2567130

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2541). พระธัมมปทัฏฐกถาแปล ภาค 1. พิมพครั้งที่ 17. 

 กรุงเทพฯ : มหามกุฏราชวิทยาลัย.

สมิทธิพล เนตรนิมิตร. (2559). อรรถกถาธรรมบทในสังคมไทย. วารสารมหาจุฬา

 วิชาการ. 3 (1), 36-51. 

อภิญวัฒน โพธิ์สาน. (2556). ศึกษาชีวิต สื่อความคิด สะทอนปญญา (จูฬกเศษฐี

 กับองคุลีมาล). พิมพครั้งที่ 5. มหาสารคาม : อภิชาตการพิมพ. 

อภิญวัฒน โพธิ์สาน. (2564). ชีวิตและผลงานนักปราชญพุทธ. พิมพครั้งท่ี 3 

 ปรับปรุงใหม. กรุงเทพฯ : พิมพทันใจ. 


