
บทบรรณาธิการ

	 วารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ฉบับปีท่ี 29 

ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) ประกอบด้วยบทความวิจัยที่มาจากงานวิจัย

และวิทยานิพนธ์ 3 เรื่อง บทความวิชาการ 1 เรื่อง และบทวิจารณ์หนังสือ 1 เรื่อง 

ซึ่งแต่ละเรื่องมีประโยชน์ต่อวงการศึกษาด้านพระพุทธศาสนาเป็นอย่างยิ่ง

	 บทความแรก เรื่อง ““เจตนา” และ “กรรม” ในพุทธศาสนาเถรวาท”

ของสุมาลี มหณรงค์ชัย เป็นบทความจากงานวิจัยที่น�ำเสนอมุมมองใหม่เก่ียวกับ

เจตนาที่พุทธศาสนาเถรวาทถือว่าเป็นกรรมโดยเทียบเคียงกับแนวคิดเรื่อง

ความแตกต่างระหว่างความตั้งใจ (intention) กับความจงใจ (volition) บทความ

นี้ชี้ให้เห็นว่า เจตนาที่เป็นความตั้งใจน่าจะมีความหมายเทียบได้กับเจตนาเจตสิก 

ส่วนเจตนาทีเ่ป็นความจงใจน่าจะหมายถงึสงัขารและมโนกรรมซึง่ไม่ได้หมายเฉพาะ

เจตนาเจตสิกอย่างเดียว ดังนั้น เจตนาที่เป็นกรรมไม่ได้หมายถึงเจตนาเจตสิก 

แต่หมายถึงการเกิดขึ้นพร้อมและท�ำงานร่วมกันของจิต เจตนาเจตสิก และเจตสิก

ชุดจรฝ่ายกุศลหรืออกุศลที่สร้างชวนจิต 29 ดวงขึ้นมาท�ำหน้าท่ีเสพรู้อารมณ์ใน

กระแสวิถีแห่งการรับรู้นั้น ๆ เงื่อนไขท่ีท�ำให้เจตนาเป็นกรรมมีหลายประการนับ

ต้ังแต่จิตต้องขึ้นสู่วิถีการรับรู้ อารมณ์ที่เข้ามากระทบจิตจะต้องมีก�ำลังมากพอ

ที่จะท�ำให้ชวนจิตเจ็ดดวงเกิดขึ้น อีกทั้งเจตนาเจตสิกต้องท�ำงานร่วมกับเจตสิก

ชุดจรฝ่ายกุศลหรืออกุศลเพื่อสร้างวิบากที่สามารถก�ำหนดค่าทางศีลธรรมในขณะ

ต่อ ๆ  มาได้ บทความนี้จึงเสนอแนวคิดเกี่ยวกับเรื่องเจตนากับกรรมที่ผู้สนใจศึกษา

พุทธธรรมโดยเฉพาะแนวคิดฝ่ายอภิธรรมน่าจะได้น�ำมาพิจารณาต่อไป

	 บทความที่สอง เรื่อง “อาบัติในมุมมองของทฤษฎีทางทัณฑวิทยา” ของ

พระมหาสมชาย จ�ำปาทอง และสมพรนุช ตันศรีสุข เป็นบทความจากวิทยานิพนธ์

ที่วิเคราะห์อาบัติในภิกขุปาติโมกข์ตามหลักทฤษฎีทางทัณฑวิทยา 2 ทฤษฎี ได้แก่ 

ทฤษฎีข่มขู่ยับยั้งและทฤษฎีแก้ไขฟื้นฟู และวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างอาบัติ

กับภาคีทั้ง 5 ตามวัตถุประสงค์ของการบัญญัติพระวินัย 10 ประการ บทความนี้



ชี้ให้เห็นว่า การลงโทษตามพระวินัย 3 ลักษณะ อันได้แก่ การพ้นสถานะการเป็น

พระภกิษ ุการประพฤติมานัต และการแสดงอาบติั สอดคล้องกบัหลกัการของทฤษฎี

ทั้งสองโดยที่แยกจากกันไม่ได้ การขับออกจากคณะสงฆ์ถาวร การขับออกจาก

คณะสงฆ์ชั่วคราว และการท�ำให้ละอายการลงโทษ เข้ากันได้กับทฤษฎีข่มขู่ยับยั้ง 

ส่วนการพ้นจากภิกษุภาวะเพื่อด�ำรงอยู่ในสถานะอื่นท่ีเหมาะสม การแยกตัว

ผู้ต้องอาบัติออกไปจากพระสงฆ์เพ่ืออบรมและขัดเกลาจิตใจ และการสารภาพผิด 

สอดคล้องกับมุมมองของทฤษฎีแก้ไขฟื้นฟู และภาคีท้ัง 5 อันได้แก่ ชุมชนสงฆ์ 

ตัวพระภิกษุ เพื่อนพระภิกษุ คฤหัสถ์นอกคณะสงฆ์ และพระศาสนา ซึ่งเป็นผู้มีส่วน

ได้เสียจากอาบัติ มีบทบาทในการป้องกันอาบัติ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการควบคุม

ความส�ำรวมในสิกขาบทและในอินทรีย์ของพระภิกษุ บทความน้ีจึงสะท้อนให้เห็น

ความมเีหตผุลของการปรบัอาบัติหรอืการลงโทษตามพระวนิยับัญญตัขิองพระพทุธ

ศาสนาได้อย่างน่าสนใจ 

	 บทความที่สาม เรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบติตถิยปริวาสกับการรับเข้า

อปุสมบทในวดัป่านานาชาติ จังหวัดอบุลราชธานี” ของพระมหาปรชีา ทวิฑัฒานนท์ 

และสมพรนุช ตันศรีสุข เป็นบทความจากวิทยานิพนธ์ที่เปรียบเทียบความเหมือน

และความแตกต่างระหว่างติตถิยปริวาสกับวิธีการรับบุคคลเข้าอุปสมบทเป็น

พระภิกษุในวัดป่านานาชาติ ซ่ึงพระโพธิญาณเถรหรือหลวงปู่ชา สุภทฺโท เป็น

ผู้ก่อตั้ง ติตถิยปริวาสและวิธีการรับบุคคลเข้าอุปสมบทในวัดป่านานาชาติมีความ

เหมือนกันคือ มีความมุ่งหมายคัดกรองบุคคลนอกพุทธศาสนาที่มีความตั้งใจจริง 

เคารพศรัทธาในพระรัตนตรัย มีคุณสมบัติเหมาะสมท่ีจะอุปสมบทเป็นพระภิกษุ 

และสามารถปรับตัวเข้ากับวิถีชีวิตในคณะสงฆ์ เพื่อเป็นพระภิกษุตลอดชีวิต

ในขณะเดียวกันก็เป็นการเปิดโอกาสให้ผู้ขออุปสมบทได้ศึกษาหลักธรรมค�ำสอน

และปรับตัวกับวิถีชีวิตของพระภิกษุด้วย ความแตกต่างส�ำคัญคือบุคคลท่ีเข้ามา

อุปสมบทในวัดป่านานาชาติเป็นชาวต่างชาติซึ่งไม่คุ้นชินกับวัฒนธรรมพระพุทธ

ศาสนาไทย กระบวนการรับเข้ามีเป้าหมายเพื่อให้ความรู้และเคยชินกับการใช้

ชีวิตตามแนวทางของวัดป่าในประเทศไทยซ่ึงต้องอยู่อย่างเรียบง่าย ภายใต้อาณัติ



ของพระอาจารย์ จงึต้องใช้ระยะเวลานานกว่าติตถิยปรวิาสและไม่แน่นอน ขึน้อยูก่บั

คณุสมบตัขิองแต่ละบคุคล ขัน้ตอนทีซ่บัซ้อนในวดัป่านานาชาตแิสดงถึงการประยกุต์

ประเพณีในพระไตรปิฎกและประเพณีไทยให้เข้ากับสถานการณ์ปัจจุบัน เพ่ือเปิด

โอกาสให้บคุคลภายนอกวฒันธรรมพทุธศาสนาทีต้่องการเข้ามาอปุสมบทได้ทดลอง

การใช้ชีวิตพระภิกษุในพุทธศาสนา เพ่ือประโยชน์ของคณะสงฆ์และบุคคลท่ีขอ

อุปสมบทเอง บทความนี้จึงเสนอมุมมองเกี่ยวกับความคล้ายคลึงกันระหว่าง

ติตถิยปริวาสกับวิธีการรับบุคคลเข้าอุปสมบทของวัดป่านานาชาติท่ีชาวพุทธอาจ

ไม่เคยคิดถึงมาก่อน

	 บทความเรื่องที่สี่ เรื่อง “รูปสัณฐานและคติการสร้างของพระพุทธรูปทรง

เคร่ืองก่อนพุทธศตวรรษที่ 19” ของสุชาติ อิ่มส�ำราญ และอภิชาติ พลประเสริฐ 

เป็นบทความที่ศึกษาการสร้างพระพุทธรูปทรงเครื่องก่อนพุทธศตวรรษที่ 19 โดย

ศึกษาความสัมพันธ์ ความเป็นอิทธิพลแก่กัน และการลื่นไหลทางรูปสัณฐานและ

คติการสร้างของพระพุทธรูปทรงเครื่องก่อนพุทธศตวรรษที่ 19 ของประเทศ

อินเดีย ประเทศพม่า ประเทศกัมพูชา และประเทศไทย ซึ่งผลการศึกษาที่น่าสนใจ

คือ 1) ศิลปะอินเดียแบบปาละถือเป็นต้นแบบพระพุทธรูปทรงเครื่อง ที่มีอิทธิพล

อย่างมากต่อศิลปะพุกาม (พม่า) และศิลปะบายน (กัมพูชา) ทั้งสามศิลปะนี้ส่งผล

ต่อศิลปะหริภุญชัย ศิลปะศรีวิชัย ศิลปะล้านนา และศิลปะลพบุรีในประเทศไทย 

สาเหตุจากความเชื่อร่วมกัน การค้าขาย การเผยแผ่ศาสนา หรือแม้แต่สงคราม

ก็ส่งผลให้การสร้างพระพุทธรูปทรงเครื่องแพร่หลายไปในหลากหลายพื้นที่ ทั้งนี้

รูปสัณฐานของพระพุทธรูปทรงเคร่ืองที่แตกต่างกันเกิดจากการตีความ การผสม

ผสานศิลปะดั้งเดิมของตนเองเข้าไปกับลักษณะที่รับมา และการน�ำมาปรับเปลี่ยน

ให้เหมาะสมกบับรบิทศิลปะของสงัคมน้ัน 2) คติการสร้างของพระพทุธรปูทรงเครือ่ง

ในศิลปะแบบปาละ (อินเดีย) ประกอบด้วย คติเรื่องพระพุทธเจ้าทรงอยู่ในสภาวะ

สงูสดุเหนือสรรพส่ิงและคตเิรือ่งตรกีาย คตพิระพทุธเจ้าทรงเป็นจกัรวาทนิ และคติ

เรื่องพระอาทิพุทธ ศิลปะแบบพุกาม (พม่า) ประกอบด้วยคติพระพุทธเจ้าทรงเป็น

จักรวาทิน คติเรื่องพระชมพูบดี และคติเรื่องพระศรีอาริยเมตไตรย ส่วนศิลปะแบบ



ขอม (กัมพูชา) จะมีคติเรื่องพระพุทธเจ้าทรงอยู่ในสภาวะสูงสุดเหนือสรรพสิ่งและ

คตเิรือ่งตรกีาย คตพิระพทุธเจ้าทรงเป็นจกัรวาทนิหรือเทวราชา คตเิรือ่งพระอาทิพทุธ 

คติเรื่อง“พระรัตนตรัยมหายาน” และคติพระไภษัชยคุรุไวฑูรยประภา บทความนี้

จึงมีเนื้อหาที่น่าสนใจโดยเฉพาะส�ำหรับผู้ที่สนใจในด้านพุทธศิลป์

	 ท้ายสุดเป็นบทวิจารณ์หนังสือเรื่อง “WHAT MAKES YOU NOT

A BUDDHIST อะไรท�ำให้คุณไม่ใช่พุทธ” ของภัทรธรณ์ แสนพินิจ ซึ่งเป็น

บทวิจารณ์หนังสือแปลเรื่อง “อะไรท�ำให้คุณไม่ใช่พุทธ” ซ่ึงแปลจากหนังสือเรื่อง 

WHAT MAKES YOU NOT A BUDDHIST ของซองซาร์ จัมยัง เคียนเซ ผู้แปลคือ 

รวิวาร โฉมเฉลา บทวิจารณ์หนังสือเรื่องนี้ชี้ให้เห็นว่า ซองซาร์ จัมยัง เคียนเซ 

มุง่อธบิายแก่นแท้ของค�ำสอนทีส่�ำคัญในพระพทุธศาสนาโดยเฉพาะพระพทุธศาสนา

แบบวัชรยาน อันเป็นแก่นธรรมแบบตัดเปลือกนอกทิ้งทั้งหมด โดยมีวิธีการอธิบาย

ที่เข้าใจง่าย ตรงประเด็น และเข้ากับยุคสมัยใหม่ ซึ่งเหมาะส�ำหรับผู้สนใจศึกษา

พุทธศาสนาและต้องการทบทวนความเข้าใจเกีย่วกบัค�ำว่า “พทุธ” ให้ลกึซึง้มากขึน้ 

เพื่อส�ำรวจและตรวจสอบความเข้าใจต่อความเป็นพุทธด้วยตนเอง ตลอดจนไข

ข้อสงสยัต่าง ๆ  เกีย่วกบัพทุธศาสนา ตามทศันะของผูเ้ขยีนหนงัสอืเล่มนีค้วามเข้าใจ

เกี่ยวกับความจริงสี่ประการ หรือตราธรรมสี่ ได้แก่ เรื่องการเสกสร้างขึ้นและความ

ไม่เที่ยงแท้ถาวร, อารมณ์และความทุกข์, สรรพสิ่งคือความว่างเปล่า และนิพพาน

อยู่เหนือความคิด เป็นเครื่องตัดสินว่าเราเป็นพุทธหรือไม่ 

	 ส�ำหรับงานแปลเรื่อง “องค์ใดพระสัมพุทธ” ท่ีเผยแพร่ต่อเนื่องมาหลาย

ฉบับ ไม่มีในวารสารฉบับนี้ ผู้สนใจสามารถติดตามได้ในฉบับต่อไป อย่างไรก็ตาม 

หวังว่าผู้อ่านจะได้รับความเพลิดเพลินและได้รับความรู้หรือข้อคิดท่ีมีประโยชน์

จากบทความต่าง ๆ ในวารสารฉบับนี้ หากผู้อ่านมีข้อคิดหรือข้อเสนอแนะใด ๆ 

สามารถแจ้งกองบรรณาธกิารได้ตามช่องทางต่าง ๆ  ทางกองบรรณาธกิารยนิดน้ีอมรบั

ความคิดเห็นและข้อเสนอแนะต่าง ๆ ด้วยความขอบพระคุณเป็นอย่างยิ่ง



	 ท้ายนี้ กองบรรณาธิการขอขอบคุณนักวิจัยและนักวิชาการทุกท่านที่ส่ง

บทความอนัทรงคณุค่าเพ่ือลงตีพิมพ์เผยแพร่ในวารสารพทุธศาสน์ศกึษา จฬุาลงกรณ์

มหาวิทยาลัยและขอขอบคุณสมาชิกวารสารและผู้สนใจท่ัวไปท่ีติดตามวารสาร

ฉบับนี้ทุกท่าน หวังว่า วารสารจะได้รับการสนับสนุนจากทุกท่านเช่นนี้ตลอดไป


