
บทบรรณาธิการ

	 วารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ในช่วงนี้อยู่ระหว่าง

การปรบัปรงุวารสารให้มคีณุภาพมากขึน้และสอดคล้องกบัมาตรฐานของศนูย์ดชันี

การอ้างอิงวารสารไทย (TCI) จึงมีการเปลี่ยนแปลงเป็นระยะ ๆ วารสารพุทธศาสน์

ศึกษาฉบับน้ีก็เช่นกัน เป็นฉบับที่มีการปรับปรุงการใช้รูปแบบการจัดท�ำต้นฉบับ

แบบใหม่ เช่น การอ้างองิและการเขยีนเอกสารอ้างองิ ซึง่ผูส้นใจจะลงพมิพ์บทความ

ในวารสารพุทธศาสน์ศึกษาสามารถศึกษาได้จาก ข้อแนะน�ำในการส่งบทความ

เพื่อตีพิมพ์ในวารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ในส่วนท้าย

ของวารสารพุทธศาสน์ศึกษาหรือศึกษาจากไฟล์ข้อแนะน�ำดังกล่าวในวารสารฉบับ

ออนไลน์โดยเข้าไปทาง Information For Authors แล้วกดที่ Author 

Guidelines จากนั้น กดดาวน์โหลดที่ค�ำว่า “ดาวน์โหลด (pdf)”

	 นอกจากนั้น วารสารพุทธศาสน์ศึกษาฉบับนี้ยังได้เพิ่มมาตรฐานทาง

จริยธรรมของการตพิีมพ์ ซึง่ได้ก�ำหนดความรบัผิดชอบและหน้าท่ีของบรรณาธกิาร 

บทบาทหน้าที่ของผู้นิพนธ์และผู้ทรงคุณวุฒิประเมินบทความ ซ่ึงจะช่วยคุ้มครอง

ให้การตีพิมพ์บทความมีความบริสุทธิ์ยุติธรรมและถูกต้องตามมาตรฐานจริยธรรม 

ผู้ท�ำหน้าที่บรรณาธิการ ผู้นิพนธ์บทความ และผู้ทรงคุณวุฒิประเมินบทความ

รวมทั้งผู้สนใจสามารถศึกษามาตรฐานทางจริยธรรมของการตีพิมพ์ดังกล่าวได้ใน

วารสารพุทธศาสน์ศึกษา หรือในวารสารพุทธศาสน์ศึกษาฉบับออนไลน์ในระบบ

ฐานข้อมูลวารสารอิเล็กทรอนิกส์กลางของประเทศไทย (ThaiJO) โดยเข้าที่เมน ู

Publication Ethics 

	 อนึ่ง ในวารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ตั้งแต่ฉบับ

หน้าคือฉบับปีที่ 27 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2563) เป็นต้นไป จะก�ำหนดให้

ใช้แบบอักษร (font) TH Sarabun New ขนาด 16 ในการพิมพ์เนื้อหาบทความ 

และขนาด 14 ในการพิมพ์เชิงอรรถ เพื่อให้ผู้นิพนธ์บทความสามารถจัดท�ำต้นฉบับ

ได้สะดวกมากขึ้น 



	 ส�ำหรับบทความที่ตีพิมพ์ในวารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย ฉบับนี้ประกอบด้วยบทความวิจัย 2 เรื่อง บทความวิชาการ 3 เรื่อง 

งานแปล 1 เรื่อง และบทวิจารณ์หนังสือ 1 เรื่อง ซึ่งบทความวิจัยทั้ง 2 เรื่องนั้นเป็น

ส่วนหนึ่งของงานวิจัยที่ได้รับทุนสนับสนุนจากศูนย์พุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย บทความวิชาการ 2 เรื่องแรกเป็นงานเขียนของนักวิชาการที่เป็น

อาจารย์ในมหาวิทยาลัย บทความวิชาการเรื่องที่ 3 เป็นงานเขียนของนักวิชาการ

อิสระ ส่วนงานแปลเป็นเนื้อหาที่ต่อเนื่องจากมาจากวารสารฉบับท่ีแล้ว และเรื่อง

สุดท้ายเป็นบทวิจารณ์หนังสือที่แปลมาจากต้นฉบับภาษาอังกฤษ

	 บทความที่หนึ่ง เรื่อง “รูปแบบการประยุกต์หลักมงคลชีวิต 38 ประการ

เพื่อการด�ำเนินชีวิตในสังคมไทย” ของอ�ำพล บุดดาสาร ได้เสนอรูปแบบการน�ำค�ำ

สอนเรื่องมงคล 38 มาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ�ำวัน ซึ่งท�ำให้เราเข้าใจค�ำสอนหรือ

หลักธรรม 38 เรื่องมากขึ้นและสามารถน�ำค�ำสอนเหล่านี้มาใช้ในชีวิตจริงได้

มากขึ้น เพราะรูปแบบดังกล่าวได้ให้หลักการและแนวทางในการน�ำค�ำสอนเร่ือง

มงคล 38 ประการมาปฏบิตัใินชวีติประจ�ำวนัทีท่�ำให้เราทราบว่า เราสามารถปฏบิตัิ

ตามหลักมงคลชีวิต 38 ประการโดยไม่จ�ำเป็นต้องปฏิบัติไปตามล�ำดับไล่จาก

หลกัมงคลชวีติข้อแรกไปตามล�ำดับจนถงึข้อสดุท้าย และสามารถปรบัหลกัมงคลชีวติ

บางข้อที่ดูเหมือนเราท�ำไม่ได้ เช่น ความเป็นผู้มีบุญที่ได้ท�ำไว้ในกาลก่อน การเห็น

อริยสัจ และการท�ำนิพพานให้แจ้ง ให้สามารถท�ำได้ในชีวิตประจ�ำวัน

	 บทความท่ีสอง เรื่อง “แนวทางการอธิบายค�ำสอนเรื่องรูปขันธ์ในมิติ

วิทยาศาสตร์” ของศุภกาญจน์ วิชานาติ ท�ำให้เราเข้าใจค�ำสอนเรื่องรูปขันธ์ของ

พระพทุธศาสนามากข้ึนโดยอาศยัความจรงิทางวทิยาศาสตร์ทีม่คีวามคล้ายคลงึกับ

ค�ำสอนเรื่องรูปขันธ์ อีกทั้งยังท�ำให้เราได้ความรู้ทางวิทยาศาสตร์เก่ียวกับร่างกาย

ของมนุษย์และสสารพลังงาน ตามแนวทางการอธิบายค�ำสอนเรื่องรูปขันธ์ในมิติ

วิทยาศาสตร์ รูปขันธ์หรือร่างกายก็คือสสารและพลังงาน โดยธาตุ 4 ของพระพุทธ

ศาสนามีความคล้ายคลึงกับสถานะ 4 อย่างของสสาร ได้แก่ สถานะของแข็ง 

สถานะของเหลว สถานะแก๊ส สถานะพลาสมา และอุณหภูมิ ซึ่งถือว่าเป็นการจุด



ประกายให้ผู้ใฝ่รู้เกี่ยวกับเร่ืองพระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์ได้ค้นคว้าศึกษา

ต่อไป

	 บทความที่สาม เรื่อง “ทัศนะของพระพุทธเจ้าต่อการเล่าเรียนพระธรรม

วินัยจากอุปมาจับงูพิษในอลคัททูปมสูตร” ของสมพรนุช ตันศรีสุข แสดงให้เห็น

โทษที่เกิดจากการศึกษาค�ำสอนหรือพระธรรมวินัยผิดวิธี การเรียนพระธรรมวินัย

แล้วเกิดหลงไปกับผลประโยชน์หรือชื่อเสียงที่เกิดจากการมีความรู้ ก็ท�ำให้เกิด

โทษแก่ผู้เรียนได้ ข้อคิดที่ได้จากค�ำสอนหรือบทความน้ีจึงมีประโยชน์ต่อผู้สนใจ

ศึกษาพระพุทธศาสนา ซึ่งจะท�ำให้ศึกษาพระพุทธศาสนาได้อย่างถูกต้องและเกิด

ประโยชน์อย่างแท้จริง

	 บทความที่สี่ เรื่อง “อโศกมหาราช: ความจริง มายาคติ จากคัมภีร์และ

จารึก” ของดนัย ปรีชาเพิ่มประสิทธิ์ เปิดเผยให้เรารู้ความจริงเกี่ยวกับประวัติของ

พระเจ้าอโศกมหาราชมากขึ้น ซึ่งท�ำให้เราต้องกลับมาทบทวนความเข้าใจเกี่ยวกับ

ชวีติของพระเจ้าอโศกมหาราชใหม่ในหลายประเดน็ ทีส่�ำคญัพระเจ้าอโศกมหาราช

อาจไม่ได้ฆ่าพระเชษฐาของพระองค์อย่างทีค่นส่วนใหญ่เชือ่กนั คมัภร์ีอรรถกถาของ

เถรวาทอาจจะสร้างภาพลักษณ์ให้พระองค์กลายเป็นบุคคลท่ีมีความดีและความ

ชั่วร้ายเกินจริง

	 บทความที่ห้า เรื่อง “พระสงฆ์ฉันบุฟเฟ่ต์ได้หรือไม่ : กรณีศึกษาโครงการ

ธรรมยาตรา เส้นทางพระผู้ปราบมารครั้งที่ 7” ของพงษ์ศิริ ยอดสา เป็นบทความ

ทีวิ่เคราะห์การฉนัอาหารแบบบฟุเฟ่ต์ของพระสงฆ์ในโครงการธรรมยาตรา เส้นทาง

พระผู้ปราบมาร ครั้งที่ 7 ของพระสงฆ์วัดพระธรรมกาย ซึ่งผลการศึกษานอกจาก

ท�ำให้เราทราบว่า การฉันอาหารในกรณีดังกล่าวไม่ได้ผิดพระวินัยแล้ว ยังท�ำให้เรา

ทราบว่า พระสงฆ์สามารถฉันอาหารหรูหรา ราคาแพง และประณีตได้โดยสามารถ

เลือกฉันได้ตามใจชอบ รวมท้ังได้รู้ความหมายและลักษณะของอาหารหรูหราและ

ประณีตตามทัศนะของพระพุทธศาสนาด้วย 



	 ส่วนงานแปลยงัเป็นงานแปลเร่ือง “องค์ใดพระสมัพทุธ” ท่ีต่อเนือ่งจากวารสารฉบับ

ที่แล้วของชานป์วิชช์ ทัดแก้ว ซึ่งแปลจากงานเขียนของฟุกิตะ ทากามิจิ โดยเป็นตอนจบของ

บทที่ 2 งานแปลตอนนี้ก็ยังให้ความรู้ที่น่าสนใจอย่างยิ่งเกี่ยวกับประวัติของพระพุทธเจ้าจาก

หลักฐานชั้นต้นของพระพุทธศาสนานิกายต่าง ๆ ซึ่งผู้ที่อ่านงานแปลเรื่องนี้ในวารสารฉบับ

ก่อนและผู้ที่สนใจพุทธประวัติไม่ควรพลาด

	 ในท้ายที่สุด บทความสุดท้ายของวารสารฉบับนี้คือบทวิจารณ์หนังสือเรื่อง “ท�ำไม

พุทธจึงเป็นศาสนาแห่งความจริง ศาสตร์และปรัชญาแห่งการปฏิบัติธรรมและการหลุดพ้น” 

(Why Buddhism is True: The Science and Philosophy of Meditation and

Enlightenment) โดยภัทรธรณ์ แสนพินิจ หนังสือเล่มนี้เขียนโดยโรเบิร์ต ไรท์ (Robert 

Wright) ซึ่งเป็นนักจิตวิทยาพัฒนาการที่มีความรู้ด้านศาสนาและวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ 

ผู้เขียนต้องการเล่าสิ่งที่เขาได้รับจากการศึกษาแนวคิดทางพระพุทธศาสนาและการปฏิบัติ

สมาธิตามแนวทางของพระพุทธศาสนาโดยน�ำความรู้ทางวิทยาศาสตร์สมัยใหม่มาสนับสนุน

การอธิบายเรื่องที่ตนเองเล่า ซึ่งผู ้วิจารณ์ได้ชี้ให้เห็นว่า จุดเด่นของหนังสือเล่มนี้ คือ 

กระบวนการหาค�ำตอบจากหลายค�ำถามที่ปรากฏในแต่ละตอนซึ่งชวนให้สงสัยและร่วม

หาค�ำตอบไปพร้อมกันต่อประเด็นเรื่องความจริงในพุทธศาสนาซึ่งผู ้เขียนมีความมุ่งมั่น

ในการค้นหาค�ำตอบและมุ่งขยายให้เห็นค�ำสอนในพุทธศาสนาที่เป็นจริงอย่างที่ไม่สามารถ

ปฏเิสธได้ โดยการอธบิายแต่ละส่วนนัน้ท�ำให้เหน็ความส�ำคญัของค�ำสอนในพระพทุธศาสนา

ที่มีความสอดคล้องกับวิทยาศาสตร์สมัยใหม่อย่างเหลือเชื่อ บทวิจารณ์หนังสือเล่มนี้จึงช่วย

ให้เราเห็นความส�ำคัญของหนังสือเล่มนี้จนท�ำให้ผู้อ่านรู้สึกว่าหนังสือเล่มนี้น่าอ่านน่าศึกษา

เป็นอย่างยิ่ง

	 วารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ฉบับนี้จึงเป็นวารสารอีกฉบับ

ที่บรรจุไว้ด้วยองค์ความรู้หรือเนื้อหาที่มีสาระและน่าสนใจ ควรค่าแก่การอ่านเป็นอย่างยิ่ง 

ทางวารสารหวังว่า บทความต่าง ๆ ในวารสารฉบับนี้จะเกิดประโยชน์แก่ผู้อ่านไม่มากก็น้อย 

หากผู้อ่านสนใจจะตีพิมพ์บทความในวารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ก็

สามารถเสนอต้นฉบับเพื่อรับการพิจารณาตีพิมพ์ได้โดยไม่เสียค่าใช้จ่ายใด ๆ หรือหากมี

ข้อเสนอแนะอันใด ก็สามารถส่งข้อเสนอแนะได้ที่ศูนย์พุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย ทางวารสารยินดีน้อมรับด้วยความขอบพระคุณเป็นอย่างยิ่ง


