
วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 139

* บทความวิจัยนี้เปนสวนหน่ึงของวิทยานิพนธระดับดุษฏีบัณฑิต สาขาปรัชญา 

 คณะอักษรศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัยเรื่อง “วิมุติวิทยาวาดวยการตื่นรูอยาง

 ฉับพลันและการปฏิบัติอยางตอเนื่องของโบโจ จินูล” โดยมุงเนนการศึกษาประเด็น

 เร่ืองความเปนมาและพัฒนาการของพระพุทธศาสนาในคาบสมุทรเกาหลีรวมถึง

 มูลเหตุที่มาและปญหาท่ีเกิดขึ้นกับพระพุทธศาสนา ซึ่งมีความเกี่ยวของกับบริบท

 ทางสังคมวัฒนธรรมและประวัติศาสตร อันเปนพื้นฐานในการสรางความเขาใจ

 แนวคิดทางปรัชญาของโบโจ จินูล ซึ่งเปนนักคิดคนสําคัญของพระพุทธศาสนานิกาย

 เซนในอาณาจักโครยอ

** นิสิตระดับดุษฏีบัณฑิตสาขาปรัชญา คณะอักษรศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, 

 Email: dr.tony.tao@hotmail.com

 วันที่รับบทความ 29 มกราคม 2563 วันที่แกไขบทความ 9 กรกฎาคม 2563

 วันที่ตอบรับบทความ 12 ตุลาคม 2563 

บทคัดยอ

 พระพุทธศาสนามหายานไดรับการเผยแพรเขาสูคาบสมุทรเกาหลีอยาง

เปนทางการในราวคริสตศตวรรษที่สี่ พระพุทธศาสนากลุมแรกที่ไดรับการเผยแพร

เขาสูคาบสมทุรเกาหลีคือพระพทุธศาสนากลุมทีเ่นนการใหความสาํคญักับการศึกษา

คัมภีรหรือ Textual Studies ในกลุมดังกลาวสํานักอวตัมสกะถือเปนสํานักคิดที่

มีอิทธิพลตอแนวคิดของพระพุทธศาสนาในคาบสมุทรเกาหลีมากท่ีสุด ดวยเหตุนี้

ระแสแหงพุทธะในคาบสมุทรเกาหล*ีก
ถาปกรณ กําเนดิศริ*ิ*

 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563140

แนวคิดทางปรัชญาที่สําคัญซึ่งปรากฏเปนเนื้อหาในอวตัมสกะสูตรอันเปนพระสูตร

หลักของนิกาย เชน หลักการเรื่องธรรมธาตุทั้งสี่ หรือหลักการเรื่องความสัมพันธ

ระหวางหลักการ (Principle, Ch.理) และปรากฏการณ (Phenomena, Ch.事)

จึงเปนหลักการพื้นฐานที่สําคัญของการศึกษาพระพุทธศาสนากระแสหลักใน

คาบสมทุรเกาหลนีบัต้ังแตศตวรรษทีส่ีเ่ปนตนมา  และภายหลงัในราวครสิตศตวรรษ

ที่แปดเมื่อพระพุทธศาสนาฝายเนนการปฏิบัติหรือ Meditative School กลาวคือ

พระพุทธศาสนานิกายเซนไดเผยแพรเขาสูคาบสมุทรเกาหลี ความขัดแยงในเชิง

หลักการระหวางพระพุทธศาสนาทั้งสองฝายจึงเกิดขึ้น ขอโตแยงที่สําคัญของทั้ง

สองนิกายดังกลาวครอบคลุมความแตกตางในเชิงมิติทางภววิทยา อภิปรัชญา 

ญาณวิทยาและวิมุติวิทยา การเขาใจที่มาและความหมายของประวัติศาสตรแหง

ความขัดแยงของพระพุทธศาสนาในคาบสมุทรเกาหลีเปนปจจัยหลักที่สําคัญใน

การสรางความเขาใจที่ถูกตองตอแนวทางการแกไขปญหาของพระพุทธศาสนา

คําสําคัญ: พระพุทธศาสนามหายาน นิกายเซนเกาหลี  นิกายอวตัมสกะ

 ความขัดแยงของพระพุทธศาสนา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 141

* This article is a part of the Ph.D.’s dissertation entailed “The Soteriology 

 of Sudden Awakening and Gradual Cultivation of Bojo Jinul, Ph.D.

 program in Philosophy, Department of Philosophy, Faculty of Arts, 

 Chulalongkorn University. This article focuses on studying the history 

 and development of Buddhism in the Korean Peninsula including the 

 causes and problems that arise with Buddhism which are relevant to

 the social, cultural and historical context which is the basis for 

 understanding of Bojo Jinul's philosophy who was the important

 thinker of Zen Buddhism in the Goryeo Kingdom.

** Ph.D. candidate in Philosophy Faculty of Arts Chulalongkorn University, 

 Email: dr.tony.tao@hotmail.com

 Received January 29, 2020, Revised July 9, 2020, Accepted October 12, 

 2020 

Streams of Buddhism in the Korean Peninsula*

Thapakorn Kamnerdsiri**

Abstract

 Mahayana Buddhism was officially propagated in the Korean 

Peninsula in the fourth century (4thA.D.). The first school of Buddhism 

that spread into the Korean peninsula was one that emphasized the 

importance of textual studies, of which the Avatamsaka school was 

the most influential. Thus, main philosophical concepts in the 

Avatamsaka Sutra, the main sutra of this sect, such as the principles 

of four Dharmmadhatu or the doctrine of relationships between 

principles (Principle, Ch. 理) and phenomena (Phenomena, Ch. 事), 

became important bases for the study of mainstream Buddhism in the 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563142

Korean Peninsula from the fourth century onward. In the eighth 

century, when the practice-based school of Buddhism (Meditative 

School) or Zen Buddhism had spread into the Korean peninsula, 

theoretical conflicts between the two school arose. The points of 

contention were ontological, epistemological, as well as soteriological. 

A thorough insight of both origin and meaning of the conflict between 

different schools of Buddhism in the Korean Peninsula is essential

for a proper understanding of solution to Buddhism-related problems.  

Keywords: Mahayana Buddhism, Korean Zen, Avatamsaka Sect,

 Conflict of Buddhism.



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 143

1. ประวัติศาสตรและศาสนาพื้นบานในคาบสมุทรเกาหลี 

คาบสมุทรเกาหลีหรือ Korean Peninsula คือบริเวณอาณาเขตปลายสุด

ดานตะวันออกของผืนทวปีใหญเอเชยี (Asia Continental) ดวยปญหาความขัดแยง

ทางการเมืองที่สืบเนื่องมาอยางยาวนานสงผลใหในปจจุบันคาบสมุทรเกาหลี

ไดถูกแบงออกเปนสองรัฐดวยระบบการเมืองการปกครองท่ีตางกันกลาวคือ

สาธารณรฐัเกาหล ี(Republic of Korea) และ สาธารณรฐัประชาธปิไตยประชาชน

เกาหลี หรือเกาหลีเหนือ (Democratic People’s Republic of Korea) ซ่ึงมี

การก้ันเขตในทางทฤษฎีตามหลักสากลดวยเสนละติจูดที่ 38 องศาเหนือ 

การพิจารณาในเชิงภูมิศาสตรพบวาคาบสมุทรเกาหลีมีลักษณะที่เปนดินแดนยื่น

ลงสูบรเิวณทะเลใหญจนกลายเปนแผนดินแบงกัน้ระหวางทะเลเหลอื (Yellow Sea) 

ทางดานซายของคาบสมุทรซึ่งเปนพรมแดนธรรมชาติระหวางคาบสมุทรเกาหลี

และอาณาจักรจีน และทะเลตะวันออก (East Sea) ในดานขวาของคาบสมุทร 

ซึ่งเปนพรมแดนธรรมชาติระหวางหมูเกาะญี่ปุนและคาบสมุทรเกาหลี

 เมื่อพิจารณาลักษณะทางภูมิศาสตรในลักษณะดังกลาวพิจารณาไดวา

คาบสมทุรเกาหลถีอืเปนชยัภูมทิีต้ั่งซึง่มคีวามเปราะบางสงูในทางการเมอืงเนือ่งดวย

เปนดนิแดนทีต่ัง้อยูน้ันกลางระหวางอาณาจักรทีส่าํคัญท้ังสองกลาวคอือาณาจกัรจนี

และจักรวรรดิญี่ปุน ในแงนี้คาบสมุทรเกาหลีจึงถือวาเปนพรมแดนกันชนหรือรัฐ

กันชน (Border State) ระหวางสองอาณาจักรดังกลาวมาอยางยาวนาน ดวยขอได

เปรียบทางภูมิศาสตรการเมืองทําใหคาบสมุทรเกาหลีกลายเปนที่หมายปองในการ

เขาครอบครองของอาณาจักรทัง้สองเพือ่ชวงชงิความไดเปรยีบในการศึกสงครามมา

แตครัง้อดตี ดวยเหตนุีจ้งึพบวาในประวตัศิาสตรทางการเมอืงของอาณาจกัรเกาหลี

จึงเต็มไปดวยศึกสงครามทั้งจากศัตรูผูรุกรานเพื่อการแยงชิงชัยภูมิทางการเมืองท่ี

สาํคญัและจากความขดัแยงทางการเมอืงภายในอาณาจักรเพือ่การแยงชงิอาํนาจใน

การปกครอง ดวยความเปราะบางทางภมูศิาสตรดงักลาวสงผลใหอาณาจกัรเกาหลี

จึงกลายเปนดนิแดนทีต่องเผชิญหนาการสูรบอยางตอเนือ่งมาจนกระทัง่ถงึปจจบุนั



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563144

 นักประวัติศาสตรผู ศึกษาประวัติศาสตรของคาบสมุทรเกาหลีเห็นวา

ประวัติศาสตรของอาณาจักรเกาหลีนับแตโบราณสามารถสืบถอยข้ึนไปไดถึงชวง

ยคุกอนประวตัศิาสตร (Pre Historical Age) โดยสามารถแบงยคุทางประวตัศิาสตร

ของอาณาจักรเกาหลีออกเปนทั้งสิ้น 7 ชวง กลาวคือ (Hatada 1969, p. 37) 

 1. ยุคกอนประวัติศาสตรของอาณาจักรเกาหลี 

  1.1 อาณาจักรโชซอนโบราณหรอื (E: Gojoseon, Kr: 고조선: 2223 

   BC-108 BC)1

 2. ยุคประวัติศาสตรของอาณาจักรเกาหลี

  2.1 ยุคสามอาณาจักร (The Period of Three Kingdoms)

   2.1.1 อาณาจกัรโคกูรยอ (Goguryeo, Kr: 고구려: 37 BC.- 668 

    A.D.)

   2.1.2 อาณาจักรแพ็กเจ (Baekje, Kr: 백제 : 18 BC–660 A.D.)

   2.1.3 อาณาจักรชิลลา (Silla, Kr: 신라 : 57 BC. – 935 A.D.)

  2.2 ยุครวมสามอาณาจักร (The Unified Period)

   2.2.1 อาณาจักรรวมชิลลา (New Silla/ Unified Silla, Kr:

후신라: 668 A.D.–935 A.D.)

  2.3 ยุคอาณาจักรโครยอ (Goryeo, Kr: 고려: 918A.D.-1392A.D.) 

  2.4 ยุคอาณาจักรโชซอน (Kingdom of Joseon, Kr: 대조선국; 

   1392-1897 A.D.)

  2.5 ยุคจักรวรรดิเกาหลี (Great Korean Empire, Kr: 대한제국: 

   1897-1910 A.D.)

1 อาณาจักรเกาหลีโบราณ “โคโชซอน” หรือ Gojoseon( Kr. 고조선 :2333 BC-108 

 BC) เปนคนละอาณาจักรกับ “อาณาจักรโชซอน” หรือ Joseon (K. 조선) หรือ

 ราชอาณาจักโชซอน (Kingdom of Great Joseon, Kr .대조선국 : 1392 A.D.-1897 

 A.D.) ดังนั้นในภาษาเกาหลีจึงใชคําวา “โก” หรือ สะกดตามอักษรเกาหลีวา “고” 

 ซึ่งแปลวาโบราณเปนตัวนําหนาชื่อของอาณาจักรโบราณดังกลาว



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 145

  2.6 ยุคอาณานิคมญี่ปุน (Japanese Colonial, Kr: 일제강점기: 

   1910-1945 A.D.)

  2.7 ยุคสาธารณรัฐ (Republic of Korea, Kr: 대한민국: 1948-

   Now)2

  ถึงแมดวยตําแหนงที่ตั้งในบริเวณดังกลาวของคาบสมุทรเกาหลีจะสงผล

ตอความวุนวายทางการเมอืงและการสงครามตอคาบสมทุรเกาหลแีตอยางไรกต็าม

ดวยการมทีีต่ัง้อยูชดิใกลกบัอารยธรรมทีย่ิง่ใหญโดยเฉพาะอยางยิง่กับอารยธรรมจนี 

จึงเปนปจจัยหลักที่สําคัญในการเอื้ออํานวยใหเกิดการถายทอดวัฒนธรรมหรือ

ความรูตาง ๆ ทั้งในเชิงความเชื่อ ปรัชญา ศาสนา ระบบการเมืองและวัฒนธรรม

การดําเนินชีวิตใหเขาสูคาบสมุทรเกาหลีผานทางความสัมพันธในระดับผูปกครอง

ไปถึงผานทางความสัมพันธทางการคาพานิชยกลาวคือการติดตอคาขายระหวาง

ประชาชนในทั้งสองอาณาจักรจนสงผลใหคาบสมุทรเกาหลีไดรับอิทธิพลทาง

วัฒนธรรมอันเจริญรุงเรืองและไดนําองคความรูที่ไดรับมาเหลานั้นพัฒนาตอยอด

และประสานเขากับความรูและอารยธรรมเดิมของตนจนสามารถสรางอัตลักษณ

ท่ีโดดเดนและกลายมาเปนรูปแบบของอารยธรรมและวัฒนธรรมที่สําคัญบงชี้ถึง

ความยิ่งใหญของอารยธรรมแหงนี้ในดินแดนตะวันออกไกลตลอดชวงสองพันปท่ี

ผานมาจนถึงปจจุบัน 

 เมื่อพิจารณาในมิติเชิงจิตวิญญาณ “ศาสนาและความเชื่อ” คือตัวแทน

ของวัฒนธรรมทางจิตวิญญาณที่สําคัญในคาบสมุทรเกาหลีซ่ึงดํารงอยู คู  กับ

คาบสมทุรเกาหลีมาอยางยาวนานนบัต้ังแตยคุกอนประวัตศิาสตร ในชวงระยะเวลา

อันยาวนานกอนที่พระพุทธศาสนาจะไดรับการเผยแพรมาจากอารยธรรมจีนนั้น 

คาบสมุทรเกาหลีรวมไปถึงตอนเหนือของรัสเซีย กลาวคือ แถบไซบีเรีย,

2 การถอดคําจากภาษาเกาหลีเปนภาษาอังกฤษและภาษาไทยในงานบทความน้ี ผูวิจัย

 ใชการอางอิงจาก ประกาศสํานักนายกรัฐมนตรีเรื่อง “หลักเกณฑการทับศัพทภาษา

 เกาหลี” ราชกิจจานุเบกษา เลมที่ 129 ตอนพิเศษ 112 ง เมื่อวันที่ 12 กรกฎาคม 

 พุทธศักราช 2555 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563146

มองโกลเลีย ไลขึ้นไปถึงตอนเหนือของญี่ปุนตางมีชุดของความเชื่อดั้งเดิมหรือ

ความเช่ือพื้นถิ่นหรือศาสนาพื้นถิ่น (Indigenous Religious) นักวิชาการเชน

Lee Jung Young อธิบายบทบาทและความสําคัญของศาสนาดังกลาววา 

 ศาสนาหรือความเชื่อเหลานี้มักจะอยู ในรูปแบบของ

ความเชื่อในลักษณะเหนือธรรมชาติ สิ่งลึกลับ วิญญาณ พลัง

เหนือธรรมชาติ และคําสอนในเชิงพิธีกรรมตางๆ ท่ีสามารถ

เปนสื่อกลางระหวางมนุษยและสิ่งศักด์ิสิทธิ์ในธรรมชาติเพื่อ

ดลบันดาลกอใหเกิดความสมบูรณของพืชพรรณธัญญาหาร

อันเปนเง่ือนไขสําคัญของความเจริญรุงเรืองของสังคม หรือ

แมกระทัง่เพือ่การปดเปาความชัว่รายและนาํมาซึง่ความสมบรูณ

ของสุขภาพรางกายเพื่อปราศจากโรคภัยไขเจ็บ (Lee, 1981, 

pp. 17-18)

 ในประวัติศาสตรของศาสนาและความเชื่อในคาบสมุทรเกาหลี “ลัทธิชา

แมน” (Shamanism) ถือเปนศาสนาพื้นถิ่นที่สําคัญที่สุด ศาสนาชาแมนนั้นเปน

ศาสนาโบราณในกลุมศาสนาเชิงเทวนิยมท่ีมีความเชื่อวาสรรพสิ่งทั้งหลายไมวาจะ

เปนวัตถุ สิ่งของ ภูเขา แมนํ้าลําธาร สัตวรวมถึงมนุษยลวนแตมี “จิตวิญญาณ” 

(Spirit) ดวยกันทั้งสิ้น ระบบความคิดของศาสนาชาแมนมองวาในบรรดาวิญญาณ

ทัง้หลายน้ัน วญิญาณหรอืจติทีส่าํคญัอนัเปนทีเ่คารพบชูาสงูสดุนัน้ประกอบไปดวย 

“วิญญาณยิ่งใหญทั้งสาม” คือ วิญญาณแหงภูเขาหรือเทพแหงภูเขา (sanshin,

Kr. 산신, The Mountain Spirit) เทพแหงความสันโดษ (Toksong , Kr. 독성, 

The Recluse) และเทพแหงดวงดาว (Ch’ilsong ,Kr. 칠성 The seven stars 

Spirit) (Eui-hyun, 1988, p. 12) นกัวชิาการทีศ่กึษาระบบความเชือ่หรือวฒันธรรม

ทางความคิดดังกลาวเชน Lee Jang Young ไดอธิบายแนวคิดในลักษณะดังกลาว

เอาไวอยางนาสนใจวา 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 147

 แนวคิดเกี่ยวกับเรื่องราวเหนือธรรมชาติในลักษณะเชนนี้

พบไดแพรหลายในภูมิภาคเอเชีย ตะวันออกไกลจนกระท่ังถึง

ที่ราบสูงในไซบีเรีย แนวคิดลักษณะดังกลาวมีรากฐานความคิด

เรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์ หรือเทพเจาในรูปแบบของเทพเจาแหง

ธรรมชาติหรือ Natural God การสื่อสารกับเทพเจาสามารถ

ทาํไดผานรางทรงหรอืผูทรงหรอื “มดัูง” (E: Mudang, K: 무당) 

หรือเพกซู หากรางทรงเปนเพศชาย การติตตอสื่อสารกับ

เทพเจาหรือสิ่งลี้ลับทางธรรมชาตินี้จะกระทําการผานพิธีกรรม

ที่สําคัญทีเรียกวา “กุต” หรือ Gut (K: 굿) ซึ่งถือเปนแกนหลัก

ของแนวคิดท่ีสามารถเชื่อมโยงเปนสวนหนึ่งของวิถีชีวิตของ

บุคคลไดอยางกลมกลืน แนวคิดหรือความเชื่อทางศาสนา

ในลักษณะเชนนี้อาจจะสามารถเรียกไดอีกชื่อหนึ่งวา “ลัทธิมู”

(K: 무교) หรือลัทธิชาแมน (Shaman) (Lee, 1981, p. 18)

 ลัทธิชาแมนน้ีถือวาเปนแนวคิดทางศาสนาพื้นถ่ินของคาบสมุทรเกาหลี

มาอยางยาวนานกอนการเผยแพรของพระพุทธศาสนาในคาบสมุทรดังกลาวดวย 

ลัทธิชาแมนอาจจะถูกสามารถพิจารณาไดวาเปนสวนหนึ่งในระบบวัฒนธรรมท่ี

สาํคญัของคาบสมทุรเกาหลเีน่ืองดวยเพราะศาสนาดังกลาวมลีกัษณะท่ีสาํคญัในการ

เปนศาสนาเชิงสังคมเพราะแนวคิดหลักของศาสนาเชนเร่ืองวิญญาณหรือทวยเทพ

นัน้ไดถกูประยกุตใหเขาเปนสวนหน่ึงของเง่ือนไขแหงการมชีวีติทีด่ทีัง้ในรปูแบบของ

การดํารงชีพหรือในเชิงพลานามัยที่สมบูรณ ความสัมพันธระหวางศาสนาชาแมน

และประชาชนดังกลาวดํารงอยูในฐานะที่เปนศาสนาท่ีผูกพันกับคติความเช่ือและ

เกี่ยวพันกับพิธีกรรมทางศาสนาท่ีเกี่ยวของกับการดําเนินชีวิตเชนการเกษตรกรรม 

อันมีอิทธิพลตอความคิดความเช่ือ,วัฒนธรรมและประเพณีของชนพื้นถ่ินอยาง

เดนชัด จนแมกระทั่งถึงในปจจุบันแนวคิดหรือความเชื่อดังกลาวยังถือไดวา

เปนหน่ึงในชุดความเชื่อที่สําคัญของประชาชนในคาบสมุทรเกาหลี และยังคง

ไดรับความเคารพจากประชาชนบนคาบสมุทรดังกลาวดังเห็นไดจากในปจจุบัน



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563148

ศาลเจาของเทพในศาสนาชาแมนก็ยังคงพบไดทั่วไปในบริเวณใกลเขตอารามของ

ศาสนาพุทธ และไดรับการเคารพบูชาจากประชาชนในทองถิ่นในลักษณะเดียวกัน

กับพระพุทธศาสนาเชนกัน

2. การเผยแพรพระพุทธศาสนาในคาบสมุทรเกาหลี

 จากการวิเคราะหโดยขอเทจ็จรงิทางประวติัศาสตรตามทีไ่ดกลาวไปพบวา

พระพุทธศาสนาน้ันมไิดเปนศาสนาดัง้เดมิของคาบสมทุรเกาหลใีนลกัษณะเดยีวกบั

ลทัธชิาแมน พระพทุธศาสนาไดเผยแพรเขาสูคาบสมทุรเกาหลใีนชวงศตวรรษท่ี 4 ซ่ึง

เปนชวงทีค่าบสมทุรเกาหลปีระกอบรวมอยูดวยอาณาจกัรทีส่าํคญัสามอาณาจกัรคอื 

อาณาจักรโกคูรยอ อาณาจักรแพ็กเจ และอาณาจักรชิลลา จุดเริ่มตนของ

พระพุทธศาสนาในคาบสมุทรเกาหลีเกิดขึ้นอยางเปนทางการในป ค.ศ. 372 

ที่อาณาจักรโกคูรยอซึ่งตรงกับรัชสมัยของพระเจาโซซูริมมหาราช (371-384 A.D.) 

ดวยพระราชประสงคของพระเจาโซซรูมิในการสรางความสมัพันธท่ีดีกบัรฐัฉนิ (Qin) 

อันมีกษัตริยฟูเจียน (Fu-jian, 357-385)3 เปนผูนําคนสําคัญ กษัตริยฟูเจียนจึงได

ทรงตอบรบัความตองการในการเจริญพระราชไมตรดัีงกลาวโดยทรงสงพระสมณทูต

นาม ฉนุเตา (Shundao) พรอมดวยคัมภรีและคําสอนตาง ๆ  จาํนวนมากเดนิทางมาสู

คาบสมุทรเกาหลีและตอมาในราวปคศ 384 พระสมณทูตนาม มาลานันทะ 

(Marananta) ไดเดินทางเขาสู อาณาจักรเพ็กเจ และในราวศตวรรษที่ 5 

พระพทุธศาสนาจงึไดเผยแพรเขาสูอาณาจกัรชิลลาเปนอาณาจกัรสดุทาย ภายหลงั

จากการตอบรับการเจริญพระราชไมตรีดังกลาว พัฒนาการที่สําคัญในเชิงรูปธรรม

ของพระพุทธศาสนาในคาบสมุทรเกาหลีปรากฏชัดในราวป ค.ศ. 375 ภายหลัง

ราชสํานักแหงอาณาจักรโกคูรยอไดอุปถัมภและสนับสนุนการกอสรางอาราม

3 จากหลักฐานทางประวัติศาสตรพบวาพระพุทธศาสนานั้นไดรับการเผยแพรเขาสู

 ดินแดนจีนในสมัยราชวงศฮ่ัน (206 BC.-220 CE.) แตการเผยแพรแนวคิดทาง

 พระพุทธศาสนาเขาสู คาบสมุทรเกาหลีนั้นปรากฏขึ้นอยางเปนทางการในราว

 ศริสตวรรษที่สี่ในสมัยของอาณาจักรโคกูรยอ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 149

แหงแรกของพระพุทธศาสนาบนคาบสมุทรเกาหลีคืออาราม “ซองมุนซา” 

(Seongmunsa) เพื่อถวายเปนที่จําพรรษาแดสมณะสงฆ ฉุนเตา และตามมาดวย

อาราม “อบิลูลันซา” (Ibullansa) กถ็กูสรางขึน้เพือ่ถวายเปนทีพ่าํนกัแดสมณะสงฆ

คณะตาง ๆ ที่เดินทางเขาสูคาบสมุทรเกาหลีในระยะเวลาตอมา ดวยการตอบรับ

และการสนับสนุนของราชอาณาจักรที่มีตอพระพุทธศาสนาในคาบสมุทรเกาหลี

ดังกลาวจึงเปนสาเหตุหลักท่ีทําใหพระพุทธศาสนาในคาบสมุทรเกาหลีจึงเริ่มมี

บทบาทในมิติเชิงความคิดของประชาชนในฐานะที่เปนผูวางกรอบเงื่อนไขของ

การมีชีวิตที่ดีทั้งในโลกน้ีและโลกหนาและเร่ิมขยายบทบาทไปสูการเปนพื้นฐาน

ทางวัฒนธรรมรวมถึงขนบธรรมเนียมประเพณีตางๆท้ังท่ีเก่ียวของกับประชาชน

และประเพณีที่ เกี่ยวของกับราชสํานักหรือราชอาณาจักร จนในทายที่สุด

พระพุทธศาสนาจึงไดพัฒนาตัวขึ้นเปนศาสนาที่สําคัญของรัฐ (State Religion) 

ทีไ่ดรบัการยอมรบัและการเคารพจากประชาชนและพระราชวงศช้ันสงู และสามารถ

ดํารงความสําคัญสืบเนื่องมาไดถึง 1700 ปมาจนถึงปจจุบัน

 ในชวงแรกเร่ิมของพัฒนาการของพระพุทธศาสนาในคาบสมุทรเกาหลี

นั้นนิกายสําคัญที่ไดรับการเผยแพรจากอารยธรรมจีนเขาสูคาบสมุทรเกาหลีนั้น

ประกอบดวยนิกายมาธยกะ, นิกายวินัย, นิกายนิรวารณ, นิกายโยคาจาระ, และ

นกิายอวตมัสกะ ซ่ึงในจารตีของพระพทุธศาสนาฝายเกาหลนีกิายท้ังหานีค้อืตวัแทน

ของกลุมนิกายฝาย “เนนการศึกษาคัมภีร” หรือ Textual Studies School /The 

Doctrinal School (Kyo/Gyo, Kr. 교)4 กลาวคือกลุมแนวคิดท่ีใหความสําคัญ

ในการศึกษาแนวคิดหรือหลักการของพระพุทธศาสนาเชนแนวคิดทางปรัชญา

อนัลกึซึง้ซึง่ปรากฏอยูในฐานะเนือ้หาหลกัหรอืขอคาํสอนหลกัทีไ่ดรบัการบนัทกึอยู

ในพระสูตรหรือคัมภีรที่สําคัญทางศาสนา โดยพิจารณาความหมายของขอคําสอน

ในคัมภีรในฐานะที่เปนสิ่งแสดงถึงขอคําสอนที่แทจริงของพระพุทธศาสนา คําสอน

ในรูปแบบดังกลาวคือตัวอยางแนวคิดในการสนับสนุนบทบาทของตัวบท (Text) 

4 ในภาษาเกาหลีออกเสียงเรียกชื่อนิกายนี้วา “Kyo” หรือ “Gyo” หรือ “교” ในภาษา

 เกาหลี



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563150

และคาํสอนทางศาสนาทีป่รากฏในรปูแบบของขอเขยีนทางภาษาหรอืคมัภรีวาเปน

เคร่ืองมือหรือส่ือกลางหลักที่สําคัญในการสรางความเขาใจตอความหมายแหง

พุทธธรรมใหเกิดแกผูศึกษา โดยมองวาการใหความสําคัญกับการมุงมั่นศึกษา

ความหมายของคมัภีรท่ีสาํคญัตางๆเปนหนทางทีส่าํคญัในการนาํพาบุคคลใหเขาถึง

ความจริงแหงพุทธธรรมไดในที่สุด การใหความสําคัญแนวคิดเรื่องการศึกษาหลัก

การหรือทฤษฎีทางปรัชญาที่ลึกซึ้งของพระพุทธศาสนาของนิกายฝายการศึกษา

คัมภีรผานในลักษณะดังกลาวในคาบสมุทรเกาหลีสงผลใหเกิดการรจนางานเขียน

ในเชิงอรรถาธิบายคัมภีรซึ่งในสํานักความคิดไดยอมรับวาเปนคัมภีรท่ีสื่อแสดง

ไดถึงความจริงแหงพุทธธรรมไดจริงแทที่สุด5

 ดวยเหตผุลเชนนีจึ้งพบวาพระพทุธศาสนาในคาบสมทุรเกาหลชีวงแรกนัน้

มีการผลิตคัมภีรชั้นอรรถกถาที่สําคัญออกมาเปนจํานวนมากตัวอยางเชน อรรถา

ธิบายมหายานศรัทโธตปาศาสตร (The Awakening of Faith) และอรรถาธิบาย

มหายานมหาปรินิรวารณสูตร (Mahayana Mahaparinirvana Sutra) ของ

พระภกิษใุนสมยัอาณาจกัรรวมชลิลานาม วอนฮโย (Wonhyo : Kr. 원효 617- 686 

A.D.) ซึง่ไดรบัการยอมรบัในวงการศกึษาพทุธศาสนาฝายตะวนัออกไกลในปจจบุนั 

การใหความสําคัญกับการศึกษาเลาเรียนเพื่อเขาใจในความหมายของคัมภีรท้ังใน

ช้ันตนและชัน้รองดงักลาวกย็งัคงคอืเปนแนวทางหลกัในการศกึษาพระพทุธศาสนา

ของนิกายทั้งหา ที่ปรากฏขึ้นในคาบสมุทรเกาหลีในชวงเวลาดังกลาว ดวยเหตุนี้

พระพุทธศาสนาของคาบสมุทรเกาหลีนั้นจึงลวนแตไดรับแนวคิดพื้นฐานที่สําคัญ

มาจากพระพทุธศาสนาฝายการศกึษาคมัภรีนีท้ัง้สิน้ พระพทุธศาสนาสายนีถ้อืไดวา

เปนนิกายฝายกระแสหลัก (Orthodox School) แตเพียงฝายเดียวของพระพุทธ

ศาสนาที่กระจายอยูในคาบสมุทรเกาหลีนับตั้งแตที่พระพุทธศาสนาไดแพรหลาย

เขาสูคาบสมุทรเกาหลีตั้งแตศตวรรษที่ 4 เปนตนมา 

5 ตัวอยางเชน นิกายเทียนไท ใหความสําคัญกับสัทธรรมปุณฑริกสูตร ในขณะที่

 นิกายอวตัมสกะใหความสําคัญอยางเปนที่สุดกับอวตัมสกะสูตร 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 151

 ภายหลังจากที่พระพุทธศาสนาไดรับการเผยแพรเขาสูคาบสมุทรเกาหลี 

พระพุทธศาสนาไดพัฒนาตัวขึ้นอยางตอเนื่องดวยการสรางความสัมพันธกับ

ประชาชนและผูปกครองในทกุระดบัชัน้ ดงันัน้ดวยมุมมองเชงิบวกซึง่ประกอบดวย

ความศรทัธาทีผู่ปกครองและประชาชนในทกุชนชัน้มตีอพระพทุธศาสนาจงึสงผลอ

ยางสําคัญที่ทําใหพระพุทธศาสนาในสมัยรวมชิลลาหรือในราวศตวรรษที่ 7 นั้นได

แพรหลายและแผอิทธิพลครอบคลุมคาบสมุทรเกาหลีไดอยางสมบูรณ สํานักความ

คิดทางพระพุทธศาสนาดังกลาวโดยสามารถจัดแบงออกเปน 5 สาย หรือ 5 สํานัก 

ที่สําคัญไดแก (Shim, 1999, p. 40)

ตารางที่ 1 พระพุทธศาสนาหานิกายแรกในคาบสมุทรเกาหลี

นิกาย ผูกอตั้ง อาราม

นิกายนิรวารณ โพดอก (Podok) มรณะภาพ 

ค.ศ. 650

คยอนบุคซา (Kyonboksa)

นิกายวินัย ฉาจัง( Chajang) 

ค.ศ. 608-677

ทงโดซา(T’ongdosa)

นิกายมาธยมิกะ วอนฮโย( Wonhyo) 

ค.ศ. 617-686

พุนฮวางซา (Punhwangsa)

นิกายอวตัมสกะ อึยซัง (Uisang) 

ค.ศ. 625-702

พูซกซา (Pusoksa)

นิกายโยคาจาร ชินพโย (Chinpyo) : มรณะภาพ 

ค.ศ. 740

กึมซานซา (Kumansa)

 ภายใตการเผยแพรของพระพุทธศาสนาทัง้หาสาํนกัดงักลาว นกิายอวตมัสกะ

และนิกายโยคาจาร เปนสองนิกายที่มีอิทธิพลทางความคิดมากท่ีสุดตอพระพุทธ

ศาสนาในคาบสมุทรเกาหลีโดยเฉพาะนิกายอวตัมสกะ (นิกายฮวาออมในการ

ออกเสียงตามภาษาเกาหลี , Hua-Yen Sect ,Ch.華嚴 ,Kr. 화엄 : Hwa-om) 

เนือ่งดวยการไดรบัพระราชอปุถมัภจากพระราชวงศและการคํา้ชจูากชนชัน้ปกครอง



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563152

ในสมัยรวมชิลลา คําสอนที่ปรากฏเปนหลักการพ้ืนฐานของนิกายอวตัมสกะจึงมี

อิทธิพลตอการวางรากฐานทางความคิดของพระพุทธศาสนาในคาบสมุทรเกาหลี

อยางมีนัยที่สําคัญ  ดวยเหตุนี้ “อวตัมสกะสูตร” ซึ่งเปนพระสูตรที่สําคัญของนิกาย

นี้จึงไดรับความสนใจและศึกษาเลาเรียนอยางกวางขวางในหมูชนช้ันสูงและผูมี

การศึกษาในคาบสมุทรเกาหลี อีกท้ังแนวคิดทางปรัชญาที่ลึกซ้ึงและซับซอนซ่ึง

ปรากฏอยูในอวตัมสกะสูตรเชนแนวคิดเรื่องธรรมธาตุท้ังสี่ (The Principles of 

four Dharmmadhatu) ซ่ึงเปนทีม่าของแนวคิดเรือ่งความสมัพนัธระหวางหลกัการ

และปรากฏการณทั้งสี่รูปแบบของธรรมธาตุ หรือ The four relations of Li and 

Shin ไดกลายเปนแกนหลักในบริบทการศึกษาแนวคิดทางพระพุทธศาสนาและมี

อิทธิพลเปนอยางสูงตอการสรางกรอบความเขาใจของนักคิดในคาบสมุทรเกาหลี

ที่มีตอคําสอนของพระพุทธศาสนาอยางชัดเจน

 นบัจากชวงเวลาทีพ่ระพทุธศาสนาไดรับการเผยแพรเขาสูคาบสมุทรเกาหลี

ตั้งแตศตวรรษที่ 4 เปนตนมา พระพุทธศาสนาก็ไดหยั่งรากลึกในสังคมและวิถีชีวิต

ของคาบสมทุรเกาหลอียางมัน่คง จนเขาสูยคุสมยัแหงความเจรญิสูงสดุของพระพทุธ

ศาสนาในคาบสมุทรเกาหลีในชวงแหงการ “การรวมอาณาจักรท้ังสาม” (The 

Three Kingdoms) ใหกลายมาเปนอาณาจักรเดียวกันภายใตชื่อวา “ยุครวม

สามอาณาจักรชิลลา” หรือ The Unified Silla (668 A.D..–935 A.D.) ซึ่งเปนที่

ยอมรับกันวาชวงรัชสมัยของอาณาจักรรวมชิลลานี้นับเปนยุคทองทางวัฒนธรรม

ของคาบสมุทรเกาหลี (The Golden Age) โดยแทจริง ในยุคนี้ความเจริญรุงเรือง

ของพระพุทธศาสนาประจักษไดชัดทั้งในแงมุมของผูนับถือศรัทธาท่ีแพรหลายไป

ยังทุกชนชั้นของอาณาจักร อันประกอบไปดวยชนชั้นลาง เชน ชาวบาน กระทั่งถึง

ชนชั้นสูง เชน ขาราชการ รวมไปถึงองคพระมหากษัตริยและพระบรมวงศานุวงศ

 ในยคุสมยัดงักลาวสถานภาพทางสงัคมของพระพทุธศาสนาในคาบสมทุร

เกาหลวีางอยูบนความสัมพนัธอนัใกลชดิกับสถาบันการปกครองและราชสาํนกัอยาง

มีนัยที่สําคัญ นักวิชาการเชน Kim Young Tae ใหคําอธิบายเกี่ยวกับบทบาทของ

พระพุทธศาสนาในลักษณะดังกลาววา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 153

 พระพุทธศาสนาเปนสถาบันซึ่งมีบทบาทหนาที่ในการ

ชวยเหลอืและบรรเทาความทกุขรอนของประชาชนใน “โลกแหง

ความเปนจริง” ผานทางการปลอบโยนทางจิตใจดวยเปาหมาย

ปลายทางแหงโลกหนารวมถึงพระพุทธศาสนายังถูกใชเปน

สถาบันที่สําคัญในการสรางความรูสึกอันเปนหน่ึงเดียวกันของ

ประชาชนในอาณาจักรตางๆบนคาบสมุทรเกาหลี เพื่อทําให

การรวมอาณาจักรท้ังสามของคาบสมุทรเกาหลีเขาสูอาณาจักร

รวมชิลลาน้ันเกิดความราบรื่นและปราศจากการตอตานจาก

ประชาชน (Kim, 2014, p. 60) 

 การยอมรับในความสําคัญของพระพุทธศาสนาโดยเฉพาะจากชนชั้น

ปกครองนั้นปรากฏไดชัดเจนภายใตแนวคิดของอาณาจักรรวมชิลลาท่ีใหความ

สําคัญกับพระพุทธศาสนาในฐานะที่เปน “ศาสนาแหงรัฐ” หรือ State Religion 

ในแงนีช้นชัน้ปกครองของอาณาจกัรรวมชลิลายกยองศาสนาพทุธใหเปรยีบเสมอืน

พลังอํานาจอันศักดิ์สิทธิ์ที่ชวยปกปกษรักษาใหอาณาจักรดํารงอยูไดอยางผาสุก

โดยเฉพาะอยางยิ่งการปกปกรักษาจากการรุกรานของอาณาจักรอ่ืนเปนสําคัญ 

ความสําคัญของพระพุทธศาสนาเชนนี้สะทอนใหเห็นวาความเช่ือเรื่องการเคารพ

บูชาและพิธีกรรมทางศาสนาจะสงผลใหเกิดความรุงเรืองในรัฐยังคงฝงแนนใน

แนวคิดของผู ปกครอง6 ซึ่งเปนแนวคิดพื้นฐานทางศาสนาและความเช่ือของ

6 ผูวจิยัมองวา แนวคดิเกีย่วกบัพระพุทธศาสนาในลกัษณะทีเ่ปนพลงัหรอือาํนาจศกัดิส์ทิธิ์

 ที่สงผลตอความอยูรอดของรัฐและผูปกครอง จนนําไปสูการสรางกรอบความเขาใจ

 ในเชงิพธิกีรรมและการเคารพบชูาใหเกดิขึน้แกศาสนาพทุธนัน้ มคีวามเช่ือไดวาอาจจะ

 เกิดจากอิทธิพลของศาสนาด้ังเดิมกลาวคือลัทธิชาแมนที่มีความเชื่อเรื่องการบูชา

 เทพเจาหรืออํานาจศักดิสิทธ์ิซ่ึงเปนความเชื่อท่ีฝงรากลึกอยูในแนวคิดของชุมชน

 บาทคาบสมุทรเกาหลีมายาวนานกวาศาสนาพุทธ จนถึงแมในปจจุบันนักวิชาการ

 บางคนยังมองวาลัทธิชามันนั้นยังคงมีอิทธิพลตอความเช่ือทางศาสนาของคาบสมุทร

 เกาหลแีมกระทัง่ศาสนาพทุธทีป่ฏเิสธแนวคดิเรือ่งเหนอืธรรมชาตกิย็งัคงไดรบัอทิธพิล

 ทางความคิดจากลัทธิชาแมนจนกอใหเกิดพิธีกรรมทางศาสนาที่แปลกแยกไปจาก



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563154

คาบสมุทรเกาหลีเชนศาสนาชาแมนนับตั้งแตอดีตมา 

 อยางไรก็ตามเมื่อเขาสูศตวรรษที่ 12 ซึ่งตรงกับสมัยราชอาณาจักรโครยอ 

สภาวะทางสงัคมการเมอืงในชวงเวลาดังกลาวอยูในชวงยคุเวลาท่ีถือวาไรเสถียรภาพ

ทางการเมืองอยางรุนแรง7 ในยุคดังกลาวไดเกิดการปฏิวัติโดยคณะทหารเพื่อ

แยงชงิอาํนาจในการปกครองราชอาณาจกัรจากฝายพระราชวงศ และภายหลงัจาก

การปฏิวัตสิาํเรจ็จึงเกดิการเปลีย่นแปลงระบบการปกครองของราชอาณาจกัรโครยอ

ใหกลายเปนรัฐเผด็จการทหาร (Military State) พระมหากษัตริยอยูในสภาวะที่

เปนหุนเชิดทางการเมือง สภาวะทางการเมืองเชนนี้สงผลโดยตรงตอไปยังบทบาท

และสถานะภาพทางสังคมของพระพุทธศาสนา เน่ืองจากความสัมพันธที่ลึกซ้ึง

ระหวางสถาบนัทางการเมอืงและสถาบนัทางศาสนาในแงทีว่าราชอาณาจกัรโครยอ

โดยเฉพาะอยางยิ่งฝายพระราชวงศไดใชพระพุทธศาสนาในเชิงที่เปน “ศาสนาเชิง

พิธีกรรม”8 ที่มุงเนนการประกอบพิธีกรรมเพื่อการรักษาเสถียรภาพทางการเมือง

 คําสอนของพระพุทธศาสนาด้ังเดิม โปรดดู Sung-Eun T. Kim. (2018). Korean 

 Buddhist adoption of Shamanic Religious Ethos: Healing, Fortune

 Seeking, and the Afterlife. International Journal of Buddhist Thought

 and Culture, Vol 28, 60-85 
7 ซึ่งเปนแรงกระตุนให โบโจ จินูล เกิดความคิดในการ “ปฏิรูปศาสนา”อยางจริงจังของ

 เขาในอีกราวหนึ่งรอยปถัดไป
8 นักวิชาการบางคนมองวาราชสํานักโครยอนั้นพยายามแบงแยกศาสนาพุทธออกจาก

 ความสัมพันธทางการเมืองของราชอาณาจักร และยอมรับในแนวคิดของลัทธิขงจ๋ือ 

 (Confucianism) ในฐานะท่ีเปนหลกัการพืน้ฐานของแนวคดิทางการเมอืง (Kim, 2014, 

 p. 79) แตผูวิจัยมีความเห็นวาศาสนาพุทธน้ันยังคงสามารถแทรกซึมเขาไปมีบทบาท

 ทีส่าํคญัในทางการเมอืงผานทางความศรทัธาและความเชือ่ของชนช้ันสูง ชนช้ันปกครอง

 หรือแมแตเหลาพระราชวงศที่มีความศรัทธาในพระพุทธศาสนา รวมถึงพระสงฆผูทรง

 สมณศักดิ์ทั้งหลายสวนใหญก็มาจากเหลาเช้ือสายราชสกุลหรือเหลาขุนนางชนชั้น

 ปกครองหรือแมแตเหลาพระบรมวงศานุวงษของราชอาณาจักรโครยอเอง ดวยเหตุน้ี

 พระพุทธศาสนาจึงเปนสถาบันที่มีอิทธิพลตอราชอาณาจักรโครยออยางมีนัยที่สําคัญ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 155

หรือเพื่อเปนอํานาจศักด์ิสิทธิ์ปกปองความสงบสุขของราชอาณาจักรโดยเฉพาะ

ความรูสึกปลอดภัยในสถานะภาพทางการเมืองของพระราชวงศเอง ความวุนวาย

ทางการเมืองที่มีสถาบันกษัตริยเปนจุดศูนยกลางน้ันยอมสงผลกระทบตอสถาบัน

ทางศาสนาอยางหลีกเลี่ยงไมได 

 ดวยปญหาความวุนวายในสังคมการเมืองในลักษณะดังกลาวเชนนี้ท้ัง

ราชสํานักและราชอาณาจักรจึงมีความประสงคที่จะแสวงหาสิ่งยึดเหนี่ยวทางใจ

และการแสวงหาอํานาจศักดิ์สิทธิ์ในการดลบันดาลความสงบรมเย็นใหเกิดขึ้น

แกราชอาณาจักร ความประสงคในขอดังกลาวจึงสงผลใหพระพุทธศาสนาจึง

กลายเปนสถาบันหลักที่ราชอาณาจักรมอบความมุงหมายใหในฐานะที่เปนสถาบัน

อนัทรงอาํนาจ (อาํนาจในทางเหนอืธรรมชาติ) ในการดลบนัดาลใหเกิดความสงบสขุ

ดังกลาว และเนื่องดวยพระราชประสงคของราชสํานักในลักษณะดังกลาวนี้เอง

จึงเปนจุดเริ่มตนของการเหนี่ยวโนมใหพระพุทธศาสนา (อันหมายรวมถึงพระสงฆ

ผูปฏิบัติ) เขามีสวนรวมสัมพันธกับมรรควิถีทางโลก (โลกิยะมรรค) หรือเรื่องราว

ทางโลกในเชิงลบเชนการเมืองหรือความขัดแยงตางๆทางการเมืองซ่ึงเปนปจจัย

ที่สําคัญในการชักพาใหพระพุทธศาสนาในชวงเวลาดังกลาวเริ่มถอยหางจากวัตร

ปฏบิตัอัินงดงามบรสิทุธิเ์ขาสูการมบีทบาทในทางอาํนาจและทางการเมอืง นอกจาก

นัน้การทีร่าชอาณาจักรรวมถงึราชสาํนกัมมุีมมองตอพระพทุธศาสนาในฐานะทีเ่ปน

ศาสนาเชงิพธิกีรรมอนัทรงไวซึง่อาํนาจลีล้บัเหนอืธรรมชาตนิัน้นบัไดวาเปนอกีหนึง่

ปจจัยที่สําคัญในการโนมนําใหพระพุทธศาสนาเริ่มออกหางจากคําสอนเดิมแท

อันเนนซึ่งความสงบและการมุงสูวิถีแหงธรรม (โลกุตรมรรค) อันแนวทางเดิมแท

ทีไ่ดรับการถายทอดมาแตเดิมทาํใหในชวงเวลาดังกลาวพระพทุธศาสนาเริม่ถดถอย

ตัวตนออกจากอารามอันเงียบสงบเขาสูความวุนวายของบทบาททางการเมืองและ

การแยงชิงอํานาจซึ่งเปนมรรควิถีแหงความไรซึ่งความเรียบงายและงดงามอันเปน

พื้นฐานคําสอนของพระพุทธศาสนาเอง ดวยมุมมองอัน“บิดเบี้ยว” ที่มีตอความ

หมายที่แทจริงของขอเท็จจริงแหงพุทธธรรมทางศาสนาและการ “เบี่ยงเบน”

ของวตัรปฏบิติัและการวางบทบาทหรอืสถานะภาพของนกับวชในพระพทุธศาสนา 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563156

คือพลวัตปจจัยที่สําคัญในการชักพาใหพระพุทธศาสนาเริ่มหันเหออกจากแนวทาง

ที่ถูกตองและสมบูรณ ปญหาของพระพุทธศาสนาในลักษณะดังกลาวนี้ คือวิกฤติ

อนัสาํคญัในการส่ันคลอนความมัน่คงและความถกูตองสมบูรณของพระพทุธศาสนา

ในคาบสมุทรเกาหลีนับตั้งแตศตวรรษที่ 12 เปนตนมา

3. พระพุทธศาสนานิกายเซนในคาบสมุทรเกาหลี

ภายใตบรบิททางสงัคมศาสนาทีพ่ระพทุธศาสนานกิายฝายเนนการศกึษา 

(Textual Studies) เชนนิกายอวตัมสกะไดแพรหลายและพัฒนาเติบโตข้ึนใน

คาบสมุทรเกาหลีอยางเขมแข็งนั้น พระพุทธศาสนานิกายเซน (Zen School, Kr. 

선 : Seon)9 ซึ่งเปนสํานักที่ใหความสําคัญกับหลักการเรื่องการปฏิบัติหรือ 

Meditation school นั้นกลับไดรับการเผยแพรเขาสูคาบสมุทรเกาหลีลาชากวา

กวาสํานักการศึกษาเลาเรียนถึงราว 400 ป ในชวงราวปลายสมัยอาณาจักรรวม

ชิลลา (The Unified Silla, 668–935 A.D.) หรอืในราวศตวรรษที ่9 การเทยีบเคยีง

กบัเหตกุารณทีส่าํคญัในประวติัศาสตรของอารยธรรมจนีพบวาการเผยแพรพระพทุธ

ศาสนานิกายเซนเขาสูคาบสมุทรเกาหลีเกิดขึ้นภายหลังการปราบปรามพระพุทธ

ศาสนาครั้งใหญในจีน (Hui ch’ang presecution) ในป คศ 842-845 ตรงกับ

รัชสมัยราชวงศถัง (Tang Dynasty : 618-907 A.D.) ของอารยธรรมจีน10

9 การออกเสียงในภาษาเกาหลีนั้นคําวา เซน (Zen) จะออกเสียงวา “ซอน” (선) หรือ 
 “seon” ในภาษาอังกฤษ
10 ชวงเวลาในการเผยแพรแนวคิดของนิกายเซนเขาสูคาบสมุทรเกาหลีนั้นถือเปนชวง
 สถานการณหัวเล้ียวหัวตอของพระพุทธศาสนาในอารยธรรมจีนเนื่องดวยเกิดการ
 กอกวนพระพทุธศาสนาครัง้ใหญในประเทศจีน (Hui-ch’ang Persecution) ในราวป 
 ค.ศ. 814-845 ซึง่สงผลอยางใหญหลวงตอสาํนกัทางศาสนาทีมี่ความเกีย่วของสมัพนัธ
 อยางใกลชิดกับสถาบันทางการเมือง ตัวอยางเชน นิกายหัวเหยิน เทียนไท ตางไดรับ
 ผลกระทบจากการกอกวนพระพุทธศาสนาครั้งใหญนี้อยางถวนหนากัน จะยกเวนก็
 เสียแตพระพุทธศาสนานิกายเซนท่ีไดรับผลกระทบจากการปญหาในครั้งนี้นอยกวา
 สํานักพุทธศาสนาอื่นๆ ดวยการรักษาพรหมจรรยโดยไมของเกี่ยวกับการเมือง,
 เนนการปฏิบัติในสถานที่หางไกลเงียบสงบและการพึ่งพาตนเองในเรื่องปากทองใน
 ระบบเศรษฐกิจแบบปด 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 157

(Ch’en, 1964, p. 226)

  ตามประวัติศาสตร พระพุทธศาสนานิกายเซนแพรเขาสูคาบสมุทร

เกาหลีผานทางพระสงฆผู เดินทางไปศึกษาแนวคิดทางพระพุทธศาสนาจาก

อารยธรรมจนีแลวนาํคาํสอนและหลกัการความคดิของนกิายเซนจากอารยธรรมจนี

กลับเขามาเผยแพรและสั่งสอนในคาบสมุทรเกาหลี แตดวยบริบททางการเมือง

โดยเฉพาะอยางยิ่งดวยโครงสรางทางอํานาจและความสัมพันธที่ศาสนาพุทธนิกาย

อวตัมสกะซึ่งเปนพระพุทธศาสนากระแสหลักในคาบสมุทรเกาหลีท่ีมีตอราชสํานัก

และสถาบันทางการเมือง รวมถึงความแตกตางทางความคิดท่ีสําคัญโดยเฉพาะ

ในหลักการเรื่องการศึกษาและปฏิบัติของทั้งสองนิกาย ปจจัยที่สําคัญทั้งสอง

ประการดงักลาวสงผลใหนกับวชนกิายเซนกลุมแรกมองวาการเผยแพรแนวคดิของ

พระพุทธศาสนานิกายเซนนี้ไปในเขตภูมิภาคดินแดนที่หางไกลจากเมืองหลวงของ

อาณาจักรนั้นคือหนทางในการรักษาเสถียรภาพและความมั่นคงของนิกายเซนใน

คาบสมุทรเกาหลี ดวยเหตุนี้นิกายเซนจึงไดบายหนาสูทองถิ่นในชนบทที่หางไกล

จากจุดศนูยกลางของอารยธรรมและจัดไดต้ังอารามซึง่เปนศนูยกลางแหงการปฏิบัติ

ของนิกายเซนสายตาง ๆ ขึ้นในบริเวณชนบททั่วทั้งคาบสมุทรเกาหลี 

 การเลือกท่ีจะรักษา “ระยะหาง” ระหวางนิกายเซนกับราชอาณาจักร

หรอืราชสาํนักนัน้อาจจะสามารถพจิารณาไดวาเปนการสะทอนปญหาท่ีสาํคญัของ

สถาบันศาสนาในคาบสมุทรเกาหลีในชวงเวลาดังกลาวไดอยางนอยสองประการ

กลาวคือ ประการที่หนึ่งปญหาในเชิงโครงสรางทางอํานาจและสภาวะทางสังคม

การเมืองของราชอาณาจักร และประการที่สองปญหาในเชิงขอขัดแยงในเชิง

โครงสรางทางความคิดของพระพุทธศาสนาทั้งสองนิกาย กลาวคือ 

 ประการทีห่นึง่ ดวยการพจิารณาบริบทของปญหาทางสงัคมในอาณาจกัร

รวมชิลลา พบวาในชวงปลายสมัยของอาณาจักรกลาวคือในชวงราวศตวรรษที่ 10

ราชสํานักรวมชิลลาตองประสบปญหาทางการเมืองที่สําคัญอันสืบเนื่องมากจาก

ปญหาเรื่องการสืบราชสมบัติและการแยงชิงราชบัลลังก จนนําไปสูการแบงขั้ว



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563158

ทางการเมืองและปญหาความขัดแยงอยางรุนแรงในสังคมทางการเมืองภายใน

จดุศนูยกลางของราชอาณาจกัร ซึง่ปญหาความขดัแยงอนัรนุแรงภายในเมอืงหลวง

หรือจุดศูนยกลางของอาณาจักรนี้สงผลใหความสามารถในการควบคุมอํานาจ

อันเด็ดขาดในจุดศูนยกลางของอาณาจักรของราชวงศนั้นเริ่มเสื่อมถอยลง ความ

ระสํา่ระสายทางการเมอืงนีส้งผลเปนวงกวางออกไปถงึดนิแดนหางไกลหรอืดินแดน

ในชนบทของอาณาจักรรวมชิลลาอยางมีนัยสําคัญ กลาวคือดวยความระสํ่าระสาย

ทางการเมืองที่เกิดขึ้นในจุดศูนยกลาง สงผลใหความสามารถในการควบคุมผูนํา

ทางการเมืองในทองถิ่น (Local Warlord) เสื่อมถอยลงดวยอยางชัดเจน ในแงนี้

การจัดการกับปญหาความขัดแยงในจุดศูนยกลางที่ดูไมมีทีทาที่จะสงบลงไดอยาง

งายได สงผลใหผูนําทางการเมืองหรือผูมีอํานาจทางการเมืองในเขตหัวเมืองท่ีหาง

ไกลเริ่มมีบทบาทและอํานาจในการแข็งขืนตออํานาจการปกครองของสวนกลาง

อันออนแอมากขึ้นในทุกขณะ ดวยจํานวนผูนําทางการเมืองในทองถิ่นที่กระจาย

อยูทั่วทั้งคาบสมุทรเกาหลีประกอบกับความสามารถในการเพิ่มพูนอํานาจในการ

ปกครองทองถิ่นของตนท่ีมีมากขึ้นโดยปราศจากการแทรกแซงหรือควบคุมโดยรัฐ

ซึ่งเผชิญปญหาทางการเมืองภายในอยู จึงสงผลใหรูปแบบการความคุมอํานาจ

ทางการเมืองของอาณาจักรชิลลานั้นเริ่มเขาสูสภาวะแหงการกระจายอํานาจ 

(Decentralization) ผูนําทองถิ่นตางตั้งตนเปนผูถืออํานาจเด็ดขาดในการควบคุม

แวนแควนหรือทองถิ่นนั้นๆอยางชัดเจน

 ประการท่ีสอง ประเด็นเร่ืองความขัดแยงท่ีสําคัญในเชิงโครงสรางทาง

ความคิดของพระพุทธศาสนาทั้งสองฝายคือปจจัยหนึ่งที่สําคัญในการวางรูปแบบ

ของความสัมพันธระหวางนิกายเซนและราชอาณาจักรหรือราชสํานักใหวางอยูบน

ความสมัพนัธในลกัษณะดงักลาว ในแงนีด้เูหมอืนวาพระพทุธศาสนาทัง้สองกลุมใน

คาบสมุทรเกาหลีนั้นมีพื้นฐานใน “การใหความสําคัญ” กับการเขาใจแนวคิดของ

พระพุทธศาสนาในลกัษณะทีแ่ตกตางกัน กลาวคือ พระพุทธศาสนานกิายอวตมัสกะ

ซ่ึงทรงอํานาจและอิทธิพลในฐานะพระพุทธศาสนากระแสหลัก (Orthodox

School) บนคาบสมุทรเกาหลีคือตัวแทนของสํานักคิดในฝายท่ีเนนรูปแบบ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 159

การศึกษาความหมายที่แทจริงของพุทธธรรมที่ปรากฏในรูปแบบของขอคําสอน

หรอืเน้ือหาอนัสาํคญัของคมัภรี (Textual Studies) ในฐานะทีเ่ปนวถิทีางอนัสาํคญั

ในการสรางความ “เขาใจ” ที่มีตอความหมายที่แทจริงของพุทธธรรมในขณะ

“ผูมาใหม” หรือพระพุทธศาสนานิกายเซนเนนการใหความสําคัญกับรูปแบบของ

การปฏิบัติ กลาวคือการใหความสําคัญกับการปฏิบัติสมาธิ (Meditation) ในฐานะ

ที่เปนรากฐานสูการพุงตรงเขาสูความหมายที่แทจริงของพุทธธรรมอันปรากฏข้ึน

อยางฉบัพลนัในฐานะทีเ่ปน “ประสบการณเดิมแทแหงการรบัรู” กลาวคอืการเขาถึง

ความหมายที่แทจริงของขอคําสอนแหงพุทธธรรมซ่ึงปรากฏขึ้นในรูปแบบของ 

“ประสบการณ เ ดิมแท ”ซึ่ ง ดํารงอยู ก อนการคิดแยกแยะหรือแบ งแยก

(Discriminative Thinking) ที่มนุษยมีตอสรรพสิ่งซ่ึงเปนการรับรูท่ี “บิดเบ้ียว” 

ไปจากขอเท็จของสรรพสิ่งในแบบที่มันเปนพฤติกรรมทางความคิดในลักษณะ

ดังกลาวสะทอนถงึการปราศจากการเขาใจโลกและสรรพสิง่ในแนวทางทีถ่กูตองใน

ทัศนะของนิกายเซน

 ดวยความคิดเห็นที่แตกตางทั้งในเชิงหลักการและการปฏิบัติของ

พระพุทธศาสนาท้ังสองนิกายในคาบสมุทรเกาหลีจึงเปนสาเหตุที่สําคัญที่ทําให

นักบวชในนิกายเซนซึ่งพ่ึงจะไดรับการเผยแพรเขาสูคาบสมุทรเกาหลีและยังคง

ปราศจากความมั่นคงท้ังในทางสังคมและทางการยอมรับจากประชาชนจึงเลือก

ที่จะเผยแพรแนวคิดเชิงการปฏิบัติในลักษณะดังกลาวในดินแดนชนบทที่หางไกล

จากอิทธิพลของพระพุทธศาสนากระแสหลักในเมืองหลวง ภายใตสังคมชนบท

ซ่ึงความคิดความอานทางพระพุทธศาสนาฝายศึกษาคัมภีรท่ีมีพื้นฐานอยูบน

การคดิวิเคราะหในระบบปรชัญาอนัซบัซอนเชนอวตัมสกะสตูรนัน้ยงัไมฝงรากลงใน

ระบบความเชือ่ของประชาชน ซึง่แตกตางกบัวฒันธรรมและความนยิมในการศกึษา

พระพุทธศาสนาของเหลาพระราชวงศหรือชนชั้นสูงในเมืองหลวงที่ใหความสําคัญ

กบัการศกึษาแนวคดิเรือ่งระบบพทุธปรชัญาอนัซบัซอน การเลอืกแนวทางดงักลาว

ซ่ึงยอมที่จะสงผลใหการเผยแพรธรรมของนิกายเซนนั้นคอนขางท่ีจะเปนไปได

อยางราบรื่นโดยปราศจากความขัดแยงกับฝายกระแสหลักดังกลาว



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563160

บริบทของความขัดแยงระหวางผู นําทางการเมืองในทองถ่ินและอํานาจใน

การปกครองในเชิงการรวมอํานาจจากสวนกลาง ประกอบกับความขัดแยงทาง

ความคดิทีสํ่าคญัของพระพทุธศาสนาทัง้สองนกิายสงผลผลกัดนัใหพระพุทธศาสนา

นิกายเซนน้ันจึงเริ่มไดรับการสนับสนุนอยางชัดเจนจากผู นําหรือผู ปกครอง

ทองถิ่น (Local Warlord) ซึ่งมีแนวโนมในการปฏิเสธอํานาจจากสวนกลาง

เปนพื้นฐานเดิม แตอยางไรก็ตามพัฒนาการและความเขมแข็งของนิกายเซนซึ่ง

เจริญขึ้นอยางตอเนื่องในดินแดนอันหางไกลน้ันก็มิอาจจะหลุดรอดสายตาของ

ราชสํานักในเมืองหลวงได ในแงนี้ราชสํานักเร่ิมตระหนักไดถึงบทบาทสําคัญของ

พระพุทธศาสนานิกายเซน และพยายาม “สนับสนุนภายใตการควบคุม” กิจกรรม

ทางศาสนาโดยเฉพาะของฝายนิกายเซนเพื่อสรางสมดุลแหงอํานาจทางการเมือง

ใหกลับเขาสูการควบคุมของราชอาณาจักรอันเปนการลดทอนบทบาทของเหลา

ผูนําทองถิ่นซ่ึงอาจจะนําไปสูความขัดแยงทางการเมืองภายในราชอาณาจักรไดใน

อนาคต การ “สนบัสนุนภายใตการควบคุม” พระพทุธศาสนาจากฝายราชอาณาจกัร

แสดงออกอยางชดัเจนภายใตการประกาศพระราชกําหนดเรือ่งการควบคมุกจิกรรม

ทางศาสนาจากฝายราชอาณาจักร เชน การติดตามและตรวจสอบระบบการเงิน

ของเหลาอารามตาง ๆ  เพือ่มใิหเปนแหลงสัง่สมความมัง่คัง่จนนาํไปสูความสามารถ

ในการพึง่พาตวัเองอยางมากเกนิไปจนสามารถปฏเิสธการชวยเหลอืหรอืการพึง่พา

จากราชอาณาจักร ในขณะเดียวกันก็พยายามสนับสนุนกิจกรรมทางศาสนาของ

พระพทุธศาสนาเพือ่เปนการเชือ่มโยงความสมัพันธระหวางฝายราชอาณาจกัรและ

ศาสนาใหประสานกลมกลืนกันผานทางการมอบความเคารพนับถือที่มีตอนักบวช

ในพระพุทธศาสนารวมถึงการมอบอํานาจหรือสิทธิพิเศษบางประการใหกับอาราม

ในชนบทหางไกลเชนขอยกเวนทางภาษีและความสามารถในการถือครองที่ดิน

อันเปนอภิสิทธ์ิจากราชอาณาจักร ถึงแมการควบคุมของราชอาณาจักรที่มีตอ

พระพุทธศาสนาในดินแดนอันหางไกลจากเมืองหลวงจะไดรับผลตอบสนองอยาง

นาพอใจแตการไดรับความเคารพและสิทธิพิเศษบางประการจากราชสํานักก็นํา

ไปสูการสั่งสมอํานาจทั้งในทางเศรษฐกิจและสถานะทางสังคมของเหลานักบวช



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 161

และอารามตาง ๆ ในเขตทองถิ่นหางไกลอยางตอเนื่อง ในชวงระยะเวลาดังกลาว

พระพทุธศาสนานกิายเซนจึงเร่ิมมบีทบาททีส่าํคัญมากขึน้ในปรมิณฑลท่ีหางไกลจาก

จดุศนูยกลางของอารยธรรม และเริม่สรางความเขมแขง็มากยิง่ข้ึนภายใตความมัง่คัง่

ทางการเงินของอาราม จึงสงผลใหในชวงปลายของอาณาจักรรวมชิลลา พระพุทธ

ศาสนานกิายเซนนัน้ดูไดพัฒนาขึน้เปนสถาบนัทางศาสนาทีม่คีวามสาํคญัซึง่มอีาํนาจ

ทั้งตอความคิดของบุคคลและอํานาจในทางเศรษฐกิจท่ีอาจจะเทียบเทาราชสํานัก

หรือชนชั้นนําในราชอาณาจักรอยางชัดเจน

 อยางไรก็ตามดวยปจจัยเกื้อหนุนทางอํานาจ เศรษฐกิจและดวยบริบท

ทางความเชื่อความศรัทธาของประชาชนในทองถิ่นที่มีตอพุทธศาสนานิกายเซน 

สงผลใหในชวงราวศตวรรษที่ 9 พระพุทธศาสนานิกายเซนสามารถวางรากฐาน

อยางมั่นคงในคาบสมุทรเกาหลีและกระจายตัวอยูทั่วคาบสมุทรเกาหลีถึง 9 สํานัก

ภายใตชื่อ “นิกายเซน 9 ขุนเขา” หรือ “Nine Mountains Seon” นักวิชาการ 

เชน Shim Jae-ryong อธบิายวา “สายสกลุทางความคดิของพระพทุธศาสนานกิาย

เซนในคาบสมุทรเกาหลีทั้ง 9 สํานักนั้นสืบสายธารทางความคิดมาจากนิกายเซน

ทั้งสองสายในอารยธรรมจีน กลาวคือ สํานักเซนฝายเหนือหรือฝายสํานักคอยเปน

คอยไปไดรับการสงผานมาสูสํานักฮุยยางเพียงสํานักเดียวในคาบสมุทรเกาหลี” 

(Shim, 1999, p. 43) แตในทางกลับพระพุทธศาสนานิกายเซนอีกทั้ง 8 สํานัก

ที่เหลือนั้นรับอิทธิพลทางความคิดมาจากพระพุทธศาสนาสายฉับพลันหรือสายใต

และไดพัฒนาขึ้นเปนนิกายเซนกระแสหลักในคาบสมุทรเกาหลี



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563162

ตารางที่ 2 รายชื่อของนิกายเซนทั้ง 9 สายในคาบสมุทรเกาหลี 

ผูกอตั้ง ชื่อภูเขาอันเปนที่ตั้งของ

อาราม

อาราม

1 โทอี้( Toui) : 

มรณะภาพ ค.ศ. 825

ภูเขา กาจิ (Mt.Kaji) อารามโพริม (Porimsa)

2 เฮชอย (Hyech’ol) : 

ค.ศ.748-861

ภูเขาทงนิ (MT. Tongni) อารามแทอัน (T’aeansa)

3 โฮงชก(Hongchok) : 

มรณะภาพ 862

ภูเขาซิลซัง (Mt. Silsang) อารามชิลซัง (Shilsangsa)

4 โพมีล ( Pomil) : 

ค.ศ. 810-889

ภูเขาซากูล (Mt Sagul) อารามกูลซาน (Gulsansa)

5 ฮยอนุก (Hyonuk) : 

ค.ศ. 787-869

ภูเขาพงนิม (Mt.Pongnim) อารามพงนิม (Pongnimsa)

6 โทยูน(Toyun) : 

ค.ศ. 797-868

ภูเขาซาจา (Mt.Saja) อารามฮังนยอน 

(Hungnyonsa)

7 มูยอม ( Muyeom) : 

ค.ศ. 799-888

ภูเขาซอนจู (Mt. Songju) อารามซองจู (Songjusa)

8 โทโฮน (Tohon) : 

ค.ศ. 824-882

ภูเขาฮุยยาง (Mt. Huiyang) อารามพงกัม (Pongamsa)

9 อียม (Iom) : 

ค.ศ. 870-936

ภูเขาซูมิ (Mt.Sumi) อารามกวางโจ ( Kwangjosa)

 นกัวชิาการทางพระพทุธศาสนา เชน Kim Yong -tae มองวาแนวคดิเรือ่ง

การแบงสายสกุลทางความคิดของพระพุทธศาสนานิกายเซนในคาบสมุทรเกาหลี

ออกเปน 9 สํานักที่สําคัญดังกลาวนั้นคอนขางมีลักษณะที่แตกตางจากแนวคิดของ

พระพุทธศาสนานิกายเซนในอารยธรรมจีนโดยเฉพาะในสมยัราชวงศถงั ซึง่ใหความ

สําคัญในการแบงแยกสายสกุลทางความคิดจากลักษณะของพื้นฐานในการเขาใจ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 163

หลักคําสอนของพระพุทธศาสนาจากมุมที่ตางกันจนนําไปสูการมีรูปแบบของ

การปฏิบัติของแตละสายสกุลที่แตกตางกัน11 และดวยความแตกตางในเชิงมุมมอง

และรูปแบบของความหมายของการปฏิบัติที่มีลักษณะที่แตกตางกันเชนนี้ของ

พระพุทธศาสนานิกายเซนในอารยธรรมจีนในทายที่สุดไดเปนรากฐานท่ีสําคัญใน

การพัฒนาแนวคดิของพระพทุธศาสนานิกายเซนในสมยัราชวงศซงใหแบงแยกออก

เปนหาสายสกุลทางความคิด หรือ “The Five School of Chan”

 ในกรณีของคาบสมุทรเกาหลีนั้น Kim มองวาแนวคิดและหลักการเชิง

ปฏิบัติของนักบวชในพระพุทธศาสนานิกายเซนบนคาบสมุทรเกาหลีนั้นมีจุดเนน

อยู บนรูปแบบของความสัมพันธระหวางครูและศิษย (master-disciple 

relationships) ในความหมายของการถายทอดธรรมภายใตคําชี้แนะของอาจารย

และการฝกฝนปฏิบัติของผูปฏิบัติโดยปราศจากการตีกรอบแตเพียงการถายทอด

ธรรมะในสายสกุลหรือในสายสํานักของตนเองแตเพียงเทานั้น แนวคิดเชนนี้คือ

ปจจัยหลักที่สําคัญในการพัฒนาความรูความเขาใจและการปฏิบัติของนักบวชใน

นิกายเซนในคาบสมุทรเกาหลี อาจารยและศิษยในสายสํานักเดียวกันอาจจะมี

แนวคิดและการปฏิบัติที่แตกตางกันยอมเปนสิ่งที่เกิดข้ึนไดในบริบททางความคิด

ในลักษณะดังกลาว (Kim, 2014, pp.91-92) นอกจากนั้นนักวิชาการทางพระพุทธ

ศาสนาเซนสายเกาหลี เชน Robert E Buswell มีแนวคิดที่สอดคลองกับแนวคิด

ของ Kim ดังกลาวโดยมองวา “การเขาเปนสมาชิกของสังคมสงฆโดยผานทาง

การอุปสมบทในสายสกุลตางๆหนึ่งใน 9 สายนั้น เปนเพียงจุดเริ่มตนในการดําเนิน

ชีวิตในทางธรรมในรูปแบบประเพณี หากแตการแสวงหาความรูท่ีแทจริงหรือ

11 ทัศนะเชนนี้ปรากฏเดนชัดในฐานะท่ีเปนขอวิจารณหลักของ Tsung mi (780-841 

 A.D.) ที่มีตอการอธิบายความหมายของหลักการเรื่องจิตเดิมแท (True Mind) ของ

 นิกายเซนในสํานักตางๆที่ปรากฏในสมัยราชวงศถัง (Tang Dynasty) ซึ่ง แนวการ

 อธิบายในลักษณะดังกลาวมีอิทธิพลเปนอยางสูงตอการวางกรอบทางความคิดของ

 โบโจ จินูล ในประเด็นเรื่อง ญาณวิทยาหรือประเด็นเรื่อง “การตื่นรูอยางฉับพลัน” 

 (Sudden Awakening) 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563164

ประสบการณทางศาสนาอนัเปนเน้ือหาหลกัของชีวติแหงธรรมนัน้เปนเร่ืองท่ีผูปฏบัิติ

พึงจะตองแสวงหาและเขาถึงไดโดยตนเอง” (Buswell Jr, 1983, p. 42) 

 ความเห็นของนักวิชาการทั้งสองทานดังกลาวนับวาเปนสิ่งที่นาสนใจ

โดยเฉพาะอยางยิ่งเมื่อนํามาพิจารณาภายใตบริบทของ “โบโจ จินูล” ซึ่งมีทัศนคติ

ในเชิงบวกตอแนวคิดหรือรูปแบบทางคําสอนที่แตกตางจากสายสกุลทางความคิด

ของตน รวมถึงยังมองวาความแตกตางทางความคิดดังกลาวมิไดถือเปนอุปสรรค

ทีส่าํคญัตอการทาํความเขาใจคําสอนทางศาสนาหากแตการเขาใจคาํสอนทีแ่ตกตาง

กันของฝายตางๆ “อยางถูกตอง” กลับเปรียบเสมือนการมองเห็นขอคําสอนแหง

พุทธธรรมจากมมุมองหรอืทศันะทีแ่ตกตางกัน ซึง่สามารถถกูใชเปนขอสนบัสนนุซึง่

กันและกันในการสรางภาพความเขาใจที่ “สมบูรณ” ใหเกิดขึ้นนั่นเองในแงนี้ความ

ขัดแยงที่ปรากฏขึ้นจากการพิจารณาขอคําสอนแหงพุทธธรรมจึงเปนสิ่งที่ควรถูก

ศึกษาเพื่อความเขาใจและการปฏิบัติอยางถูกตองในฐานะท่ีเปนการเปดเผยความ

จรงิแทแหงพทุธธรรมในฐานะวถิชีวิีตอนัเปนการยืนยนัความถูกตองและสมบูรณของ

ธรรมทัง้ปวงในประสบการณ มากกวาเพือ่การถกเถยีงในเพ่ือการเอาชนะทางปญญา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 165

3.1 การสบืสายสกลุทางความคดิและท่ีมาของปญหาความขดัแยงในคาบสมทุร

 เกาหลี

ภาพที่ 1 แผนผังการสืบสายสกุลทางความคิดของพระพุทธศาสนาจากจีนสูคาบสมุทร

 เกาหลี



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563166

 ทามกลางสายสกุลทางความคิดของพระพุทธศาสนานิกายเซนใน

อารยธรรมจีนดังกลาว “Hung Chou School” (Ch: 洪州宗, pinyin: Hong 

Zhou Zong ) ถือไดวาเปนหนึ่งในนิกายหลักที่สําคัญของเซนในสมัยราชวงศถัง 

และเปนเพียงพระพุทธศาสนานิกายเซนกลุมหลักเพียงกลุมเดียวที่มีอิทธิพลเปน

อยางสูงตอพัฒนาการของพระพุทธศาสนานิกายเซนในคาบสมุทรเกาหลีในยุค

สมัยปลายอาณาจักรชิลลาและตอเนื่องถึงสมัยอาณาจักรโครยอ พระพุทธศาสนา

นิกายเซน สํานัก Hung Chou จัดอยูในสายสกุลของนิกายเซนฝายใตหรือ The 

Southern School of Zen ซึ่งมีแนวคิดและการปฏิบัติที่ตรงขามกับแนวคิดของ

พระพุทธศาสนานิกายเซนฝายเหนือหรือ The Northern School of Zen ความ

แตกตางระหวางนิกายเซนทั้งสองดังกลาวเกิดปรากฏขึ้นอยางชัดเจนภายหลังจาก

บันทึกประวัติศาสตรเรื่องขอโตแยงเรื่องบทโศลกตนโพธิอันเลื่องชื่อของ เฉินชิว 

(Shen hsiu: 650-706 A.D.) และ ฮยุเนงหรอืเวยหลาง (Hui Neng: 638-713 A.D.)

 จากเหตุผลดังกลาวพระพุทธศาสนานิกายเซนในอารยธรรมจีนสมัย

ราชวงศถังจึงแยกสายออกเปนสองฝายโดยในฝายเหนือซ่ึงเจริญในแถบทิศเหนือ

ของดินแดนจีน เชน นครลั่วหยาง (Loyang) และนครฉางอัน (Chang an) ได

ยอมรับเฉนิชวิใหดาํรงตําแหนงเปนสงัฆปรนิายกองคที ่6 และสนบัสนนุแนวคดิเรือ่ง

การปฏิบัติอยางคอยเปนคอยไป นิกายฝายเหนือน้ีไมปรากฏวาสามารถพัฒนา

ตอยอดไดในอารยธรรมจีนภายหลังจากชวงศตวรรษที่ 9 ดวยเพราะความสัมพันธ

ระหวางนิกายเซนฝายเหนือและราชสํานักแหงนครลั่วหยาง สงผลใหเมื่อเกิด

ความวุนวายทางการเมืองและการกวาดลางพระพุทธศาสนาครั้งใหญในสมัย

ราชวงศถัง หรือ Hui-ch’ang Persecution ในราวป คศ 814-845 นิกายเซน

ฝายเหนือซ่ึงมจีดุศนูยกลางอยูในเมอืงหลวงจึงรบัผลกระทบอยางหนกัและภายหลงั

จากเหตุการณดังกลาวการสืบทอดสายสกุลทางความคิดของนิกายเซนฝายเหนือ

จึงไดจบสิ้นลงตั้งแตบัดนั้นเปนตนมา ในขณะที่นิกายเซนในฝายใตซึ่งก็ไดรับผล

กระทบจากเหตุการณดังกลาวแตไมเทียบเทากับนิกายในฝายเหนือ ดวยเพราะ

การมจีดุศนูยกลางอยูหางไกลจากเขตการปกครองของนครหลวงและความสัมพนัธ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 167

กับราชสํานักที่มีนอยกวา การไดรับผลกระทบทางการเมืองที่นอยกวาในแงนี้

จึงสงผลใหนิกายเซนฝายใตจึงไดขยายตัวและพัฒนาแตกสายสกุลยอยออกไปถึง

สามสายหลักจนพัฒนาตอมาเปนนิกายเซนหาสํานักหลักในสมัยราชวงศซงตอมา

สายสกุลของนิกายเซนฝายใตทั้งสามนั้นประกอบดวย

 1. สาย Hotse School หรือสายของ เฉนิหยุซึง่นบัตนเองเปนสงัฆปรนิายก

องคที่ 7 ตอจากฮุยเนง และมีการสืบสายทางความคิดตอมาจนถึง สุงมี่ (ค.ศ.780-

841) แตภายหลงัจากการมรณะภาพของสงุมีแ่นวคดิของสายนีไ้มไดรบัการยอมรบั

จากนิกายเซนในฝายใตดวยเหตุที่มีแนวคําสอนที่คอนขางจะแปลกตางออกไปจาก

นิกายในฝายใตหลายประการ จนทายที่สุดสายนี้จึงถือวาขาดชวงไปอยางสมบูรณ

ภายหลังจากการมรณภาพของสุงมี่

 2. สายที่พัฒนาขึ้นในนครเจียงซี (Kiangsi) ยอมรับ “หนานเหยว”

(Nan yueh :677-744 A.D.) และ “มาซือ เตาอี้” (Matsu Taoi : 709-788 A.D.) 

เปนคณาจารยที่สําคัญไลตามลําดับลงมา รวมถึงเปนสายที่สนับสนุนแนวคิดเรื่อง

การบรรลุธรรมอยางฉับพลันของทานสังฆปรินายกองคที่ 6 อยางชัดเจน นิกายเซน

สายนี้เองที่ไดรับการเผยแพรเขาสูคาบสมุทรเกาหลีแนวคิดของนิกายเซนสายนี้

จึงและกลายเปนแนวคิดกระแสหลักในคาบสมุทรเกาหลี 

 3. สายท่ีพัฒนาขึ้นในนครหูหนาน (Hunan) ยอมรับ ฉิงหยวน (Ching 

yuan: d.740) และชินเตา (Shin tou: 707-790 A.D.) เปนคณาจารยที่สําคัญตอ

มาจากฮุยเนง ในฐานะสังฆปรินายกองคที่ 6 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563168

ตารางที่ 3 สํานักเซนฝายใตในอารยธรรมจีน

สังฆปรินายกองคที่ 6 : เวยหลาง (ค.ศ. 638- 713)

ราชวงศถัง

ค.ศ. 618-907

1 สายโฮเซ 2 สายเจียงซี 3 สายหูหนาน

เฉินหุย ( Shenhui) หนานเหยว

(Nan Yeuh) 

ฉิงหยวน 

(Ching Yuan): 

สุงมี่ (Tsung Mi) มาซือ เตาอี้ 

(Matsu Taoi 

“สํานักหังโจว”

ชินเตา (Shintou)

สืบเนื่องตอถึง

ราชวงศซง

ค.ศ. 960–1279

- สํานักกุยหยวน 

(Guiyuan School)

สํานักฟาเหยิน

(Fayen School)

- สํานักลินชิ (Linchi 

School)

สํานักยุนเหมิน

(Yumen School)

สํานักเซาทง 

(Caodong chool)

 ผูวิจัยมีความเห็นวา การพิจารณาตารางการสืบสายสกุลทางความคิด

ดังกลาวแสดงใหเห็นวา การจบสิ้นซ่ึงการสืบทอดความคิดของสํานัก Ho tse 

School ภายหลังจากการมรณะภาพของ Tsung Mi12 ซึ่งเปนคณาจารยคนสําคัญ

➤

➤

➤ ➤ ➤

12 Tsung mi ถือเปนสังฆปรินายกหรืออาจารยใหญลําดับท่ีหาของนิกายอวตัมสกะ

 ในจีนและถือเปนสังฆปรินายกองคสุดทายของนิกายอวตัมสกะกอนการเกิดความ

 วุนวายทางการเมืองและการกวาดลางพระพุทธศาสนาครั้งใหญจนไมปรากฏวา

 นิกายอวตัมสกะนั้นสามารถกลับขึ้นมามีบทบาทที่สําคัญอีกครั้งหนึ่งและไดสิ้นสุด

 การสืบชวงในอารยธรรมจีนภายหลังจากการมรณะภาพของ Tsung Mi นั่งเอง



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 169

นัน้อาจจะสะทอนใหเหน็ถงึทศันะคติและแนวคิดหลกัของพระพทุธศาสนานกิายเซน

ในชวงระยะเวลาดังกลาวไดอยางมีนัยที่สําคัญ กลาวคือแนวคิดหลักที่สําคัญของ 

Tsung Mi และสํานัก Ho tse school นั้นมีพื้นฐานอยูบนการยอมรับวาแนวทาง

ของพระพุทธศาสนาที่เนนการศึกษาทฤษฏีหรือทําความเขาใจคําสอนท่ีปรากฏอยู

ในคัมภีรหรือ Textual School นั้นเปนรากฐานในเชิงหลักการที่สามารถใชในการ

สนบัสนนุแนวคดิเร่ืองการปฏบิติัของนิกายเซนใหดําเนนิไปอยางถกูตองและสมบรูณ 

ในแงน้ีแนวคิดของ Tsung Mi และสํานัก Ho tse school จึงมีลักษณะท่ีมิใช

คําสอนที่ตกอยูในฝายสุดโตง (Radicalism) ที่ใหความสําคัญกับแนวคิดฝายใด

ฝายหนึ่งโดยปราศจากการยอมรับแนวคิดอ่ืนๆที่ดํารงอยูขางเคียง นักวิชาการ

ทางพระพุทธศาสนาเกาหลีเชน Shim ใหความเห็นไวอยางนาสนใจวาการขาดชวง

ทางความคิดของสํานัก Ho tse School นอกจากจะเปนผลกระทบมาจากปญหา

ทางการเมืองที่สําคัญของอารยธรรมจีนแลว การขาดชวงดังกลาวยังสะทอน

ใหเห็นถึงทาทีหรือทัศนะคติของนิกายเซนชวงเวลาดังกลาวที่มีทาทีในการไม

ยอมรับแนวคิดเร่ืองการประสานหรือการสรางความสอดคลองระหวางนิกายฝาย

การเนนศึกษา (Kyo) และนิกายเซนซึ่งเนนการใหความสําคัญกับรูปแบบของ

การปฏิบัติ

 ในแงนี้ทาทีในเชิงการปฏิเสธความสัมพันธในเชิงสอดคลองโดยเฉพาะ

อยางยิ่งกับสํานักฝายที่เนนการศึกษาคัมภีรนั้นเปนทาทีหลักของนิกายเซนสํานัก 

Hung Chou School ที่เนนการ“ชี้ตรงสูจิตของบุคคล ตระหนักถึงธรรมชาติและ

กลายเปนพุทธะและการสงผานความจริงแทแหงพุทธธรรมจากจติสูจติอนัปราศจาก

คําสอน” ซ่ึงมีอิทธิพลครอบงําความคิดของพระพุทธศาสนาในชวงเวลาดังกลาว

อยางคอนขางชดัเจน ในชวงเวลาดงักลาวนกิายเซนในฝายทีอ่าจจะสามารถเรยีกวา

ฝายสดุโตง (Radicalism) ทีซ่ึง่ปฏเิสธแนวคดิของฝายสาํนกัการศกึษาหรอื Textual 

School เชนนิกายเซนสาย Kiangsi และสาย Hunan นั้นไดรับความนิยมในบริบท

ของพระพุทธศาสนาในอารยธรรมจีนจนกระทั่งสามารถสืบทอดตอมาจนพัฒนา

ขึ้นมาเปนนิกายเซนทั้ง 5 สํานักที่สําคัญในสมัยราชวงศซงในเวลาตอมา และ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563170

Hung Chou School ของ Matsu Taoi นี้เองท่ีเปนสายสกุลหลักท่ีไดรับ

การเผยแพรเขาสูคาบสมุทรเกาหลี ในราวศตวรรษที่ 8 และไดกลายเปนพระพุทธ

ศาสนานิกายเซนกระแสหลักที่ปรากฏในคาบสมุทรเกาหลีนับแตบัดนั้นเปนตนมา

3.2 ปญหาความขัดแยงระหวางของพระพุทธศาสนาในคาบสมุทรเกาหลี

 ภายหลงัจากการเผยแพรแนวคิดของพระพทุธศาสนานกิายเซนโดยเฉพาะ

จากสายสกุล Hung Chou School ของ Matsu Tao-I เขาสูคาบสมุทรเกาหลีใน

ราวศตวรรษที่ 8 นั้นปญหาความตึงเครียดขัดแยงระหวางพระพุทธศาสนา

กระแสหลัก (Orthodox school) และพระพุทธศาสนานิกายเซนจึงเริ่มกอตัวขึ้น

บนคาบสมุทรเกาหลี พระพุทธศาสนากระแสหลักท่ีไดรับการสนับสนุนจาก

ราชอาณาจักรและราชสํานักหรือฝายอวตัมสกะน้ันมุ งเนนใหความสําคัญกับ

การศึกษาในตัวบทหรือคัมภีรทางศาสนาและระบบความคิดทางปรัชญาที่ซับซอน

ซ่ึงถกูพรรณนาไวในพระสตูรขนาดใหญเชน อวตมัสกะสตูร และมองวาแนวคาํสอน

ที่ปรากฏอยูในพระสูตรน้ันเปนเพียงคําสอนที่เที่ยงแทหนึ่งเดียวที่สมบูรณสูงสุด

(ในความหมายคอืการเปนคําสอนทีอ่ธบิายและเปดเผยหมายทีแ่ทจรงิของพทุธธรรม

ไดอยางสมบูรณและถูกตองที่สุด) ในขณะที่พระพุทธศาสนาฝายเนนการปฏิบัติ 

(Meditation school) สายสุดโตง (Radicalism) เชนสํานัก Hung chou school 

ซึ่งมีทัศนะในการใหความสําคัญกับการปฏิบัติเพื่อการพุงตรงเขาสู “ประสบการณ

แหงการตื่นรู” ในฐานะที่เปนการตื่นรูสูภววิทยาเดิมแทของมนุษยในฐานะท่ีเปน

กระแสแหงการรับรู อันปราศจากการแยกแยะในเชิงมโนทัศน ประสบการณ

ดังกลาวนัน้เองคอืการปรากฏขึน้ของความจรงิแทแหงพทุธธรรมในกระบวนการแหง

การรับรูของมนุษย และสมบูรณ ซึ่งอยูพนออกไปจากการติดยึดในขอเขียนตํารา

หรือการครุนคิดทางปรัชญาที่ลึกซึ้งซับซอน (Special transmission outside

the scriptural teaching) (Shim, 1998, p.11) ในแงนี้นิกายเซนมองวา ดวยการ

ใหความสําคญักับปรากฏการณดังกลาว จึงสงผลใหสาํนกัคดิของพระพทุธศาสนาใน

อาณาจักรซิลลาใหมนั้นแตกแยกออกเปนสองฝายซ่ึงขัดแยงกันอยางชัดเจน



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 171

กลาวคือสํานักฝายการศึกษาคัมภีร (Textual Studies School / Scholastic 

School) ซึ่งมีนิกาย อวตัมสกะเปนหลัก และสํานักฝายการปฏิบัติ (Meditative 

School) ซึ่งมีนิกายเซนเปนหลักที่สําคัญ

 ภายใตบริบทความขัดแยงทางความคิดในลักษณะดังกลาว จึงสงผลให

สาํนกัคดิของพระพทุธศาสนาในอาณาจกัรซลิลาใหมนัน้แตกแยกออกเปนสองฝาย

ซ่ึงขัดแยงกันอยางชัดเจน ความขัดแยงดังกลาวนั้นในภายหลังไดถูกพัฒนาจนนํา

ไปสู ขอโตแยงทางศาสนาที่สําคัญเรื่อง “วิถีแหงการเขาถึงความจริงแทแหง

พุทธธรรม”ของทั้งสองฝาย กลาวคือการเนนการศึกษาอยางเปนระบบของนิกา

ยอวตัมสกะเพ่ือกอใหเกิดความเขาใจในความหมายแหงพุทธธรรมและการปฏิบัติ

ในฐานะทีเ่ปนขอฝกฝนหรอืกจิกรรมทางศาสนาซึง่ดําเนนิอยางตอเนือ่งไปอยางเปน

ขั้นตอน ซึ่งทอดยาวไปสูเปาหมายแหงการบรรลุธรรม ในขณะท่ีนิกายเซนกระแส

หลักในคาบสมุทรเกาหลีใหความสําคัญกับการขับดวยการเขาถึงความจริงแท

แหงธรรมดวยการต่ืนรู อยางฉับพลันในธรรมชาติแหงพุทธะท่ีมีในตนและ

“การปฏิบัติอยางฉับพลัน” (Sudden Cultivation) กลาวคือพฤติกรรมหรือ

การปฏิบัติในฐานะที่เปน “การตื่นรู” (Awakening) ถึงธรรมชาติที่แทจริงแหง

พุทธะของตนซึง่เปนกระบวนการทีป่รากฏข้ึนไดอยางฉับพลนั การปฏบัิตใินลกัษณะ

นี้จึงมิไดเปนพฤติกรรมที่ตอบสนองตอกฎเกณฑหรือขอหามเชน “การไมทําสิ่งใด

สิ่งหนึ่ง” หรือเปนพฤติกรรมเพื่อการตอบสนองขอเรียกรองตอกฎเกณฑบาง

ประการเชน “การตองทําสิ่งใดสิ่งหนึ่ง” หากแตการปฏิบัติในความหมายดังกลาว

ดํารงอยูในฐานะที่เปน “พฤติกรรมแหงการตระหนักรูถึงความจริงแหงพุทธธรรม

ซ่ึงจะปรากฏขึ้นไดก็แตเพียงภายใตประสบการณของมนุษยแตเพียงเทาน้ัน” 

การปฏบิตัใินลกัษณะดงักลาวคอืขอปฏบิตัทิีส่ะทอนใหเหน็ถงึพืน้ฐานทีแ่ทจรงิของ

ตัวตนซึ่งดํารงอยูกอนการเกิดขึ้นของการคิดแบงแยกในเชิงมโนทัศนทั้งหลาย 

ในจารีตของพระพุทธศาสนานิกายเซนฝายเกาหลีเรียกการปฏิบัติในลักษณะ

ดังกลาววาการปฏิบัติที่แทจริงหรือ “True Cultivation” หรือการปฏิบัติอัน

ปราศจากควาพยายาม “Effortless Cultivation”



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563172

 ภายใตความขัดแยงดังกลาวพระพุทธศาสนานิกายเซนในคาบสมุทร

เกาหลีจึงไดแสดงทาทีในการตอตานแนวคิดของพระพุทธศาสนาฝายศึกษาคัมภีร

อยางชัดเจนดวยการกลาวอางวาพระพุทธศาสนาสํานักฝายการศึกษาคัมภีรนั้น

เปนแนวทางหรือวิถีทางในการศึกษาที่ “ลุ มหลงและยึดติดอยู ด วยภาษา,

และอักษร”กลาวคือการมุงใหความสําคัญคัมภีรหรือขอเขียนทางศาสนา โดย

ปราศจากการ “เขาถงึ” ความจรงิแทอนัสมบูรณซึง่อยูพนออกไปจากความสามารถ

ของภาษาและอกัษรเหลานัน้ทัง้นกิายเซนและอวตมัสกะตางใชกระบวนการในการ 

“สรางความชอบธรรม” (Legitimization) เพือ่การปฏเิสธหรอืชีใ้หเหน็วาหลกัการ

และแนวคิดของฝายอื่นนั้นเปนหลักการที่ไมสามารถสะทอนความหมายที่แทจริง

ของพุทธธรรมและไมสามารถนําบุคคลเขาถึงพุทธธรรมอันสมบูรณได ขอโตแยง 

(Argument) หลักทีส่าํคัญของนกิายเซนทีม่ตีอฝายเนนการศกึษาคัมภีรในลกัษณะ

ดังกลาวน้ัน วางอยูบนคาํสอนทีว่า“ชีต้รงสูจติของบคุคล ตระหนกัถึงธรรมชาตแิละ

กลายเปนพุทธะ” รวมถึง “การสงผานความจริงแทแหงพุทธธรรมจากจิตสูจิต

อนัปราศจากคาํสอน” และ “ทอนการใหความสาํคญัของการศึกษาคมัภรีหรอืตาํรา

และใหความสําคัญกับวิธีการหรือรูปแบบการปฏิบัติพิเศษบางประการท่ีมุงเนนสู

การมีประสบการณในจิตเดิมแทอยางฉับพลัน”13 รวมไปถึงการปฏิเสธรูปแบบ

การปฏบิตัทิีเ่ปนขัน้เปนตอนและยาวนานเชนทีป่รากฏในขอคาํสอนของคณาจารย

ฝายอวตัมสกะ เชน ฝาซังFazang (634-712 A.D.) 

 แนวคิดที่สําคัญของ Hung Chou School ในลักษณะดังกลาวถึงแมจะ

พิจารณาไดวาเปนแบบแผนทางความคิดที่สืบเนื่องมาจากสายสกุลของนิกายเซน

13 de-emphasis textual studies and strong inclination for the extraordinary 

 performatory technique of directly imparting the Chan experience 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 173

ฝายใตหรือ The Southern Line of Zen14 โดยเฉพาะเรื่องการตื่นรูสูความจริง

อยางฉับพลัน (The Concept of Sudden Awakening) ซึ่งไดรับอิทธิพลมาก

จากพระสูตรที่สําคัญของนิกายเซนฝายใตเชน The Platform Sutra ของ

สังฆปรินายกองคที่ 6 หรือ ฮุยเนง แตกระนั้นก็ตามภายใตหวงระยะเวลา

แหงการสงผานทางความคิดในชวงราวศตวรรษที่ 7 จนกระทั่งเขาสูศตวรรษที่ 9 

ซ่ึงพระพทุธศาสนาฝายเซนสายนีไ้ดเผยแพรเปนนกิายหลกับนคาบสมทุรเกาหลนีัน้ 

การเปลี่ยนแปลงในเชิงความคิดอยางมีนัยที่สําคัญบางประการไดกอตัวขึ้นภายใน

กระบวนการเคล่ือนไหวอยางเปนพลวัติของพระพุทธศาสนานิกายเซน กลาวคือ

การที่ Hung Chou School โดยเฉพาะในชวงศตวรรษที่ 8 ในสมัยของ มาซือ

เตาอ้ี ไดพัฒนาแนวคิดของสํานักฉับพลันของสังฆปรินายกองคท่ี 6 นี้ใหมีความ 

“เขมขนและแข็งกราว” มากขึ้นดวยการยํ้าเนนถึงความสําคัญอันเปนที่สุด ของ

ตัวสภาวะแหงการบรรลุธรรมโดยฉับพลันซึ่งตองเปนกระบวนการที่เกิดขึ้นโดย 

“ปราศจาก” การหลงติดอยูใน “กับดักแหงภาษา” หรือความรูเชิงเหตุผลหรือ

ความรูทางปญญา (Intellectual Knowledge) “เซนคือการพุงตรงสูจิต ตระหนัก

ในธรรมชาตแิละตืน่รูสูพทุธภาวะ” ซ่ึงเปนการตระหนกัรูท่ี “ไมพ่ึงพงิอยูดวยอกัษร” 

และเปนการต่ืนรูซึ่ง “สงผานโดยตรงจากจิตสูจิต” อันเปนขอคําสอนที่สําคัญ

ของนิกายเซน

14 ภายหลังจากการไดรับมอบตําแหงจากสังฆปรินายกองคที่ 5 แลว ฮุยเนงไดเดินทาง

 ลงไปทางใตและเผยแพรแนวคิดเรื่องการบรรลุธรรมโดยฉับพลันนี้ ตรงขามกับ

 เฉินฉิวซึ่งมีแนวคิดเร่ืองการปฏิบัติเพื่อเขาสูการบรรลุธรรมอยางเปนระบบ และคอย

 เปนคอยไปตามศักยภาพของผูปฏิบัติซึ่งไดเดินทางขึ้นไปยังทิศเหนือเพื่อทําการ

 เผยแพรแนวคิดและคําสอนดังกลาว ดวยเหตุนี้จึงมีการเรียกคําสอนของฮุยเนนวา 

 คาํสอนฝายใตหรือคาํสอนแบบฉบัพลัน (Southern Chan/Sudden Teaching)  และ

 คําสอนของเฉินฉิว วาคําสอนฝายเหนือหรือคําสอนแบบเปนขั้นตอน (Northern 

 Chan/Gradual Teaching)



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563174

 ความหมายเรื่อง “ความเขมขน” ที่ผูวิจัยไดกลาวมานั้นอาจจะสามารถ

ขยายความไดในอีกมุมหนึ่งวา ถึงแมฮุยเนงจะมุงเนนใหความสําคัญกับการพุงตรง

เขาสูประสบการณเดิมแทแหงธรรมเปนหลัก แตกระนั้นก็ตามแนวคิดของฮุยเนง

ยังคงสะทอนใหเห็นถึงการยอมรับในความสําคัญของภาษาและคัมภีร ก็ยังคงให

ความสําคัญ ตอแนวคิดเร่ืองภาษาท่ีมีผลตอการเขาใจในความจริงแหงพุทธธรรม

ตัวอยางเชนโดย การลุกโผลซึ่งดวงตาแหงธรรมของฮุยเนงนั้นเกิดข้ึนครั้งแรกจาก

การไดยินการทองบน “วัชรสูตร” ซึ่งเปนพระสูตรที่สําคัญในฝายมหายาน อีกทั้ง

ทานเองยังรจนา “สูตรของฮุยเนง” หรือ The Sutra of Hui Neug / The

Platform Sutra และใชเปนสิ่งสําคัญในการเรียนการสอนของนักเรียนและ

ผูฝกปฏิบัติธรรม ทัศนะคติในลักษณะดังกลาวของฮุยเนงผูวิจัยมองวาเปนทาที

ที่ผอนปรนตอการใชภาษาเพ่ือการสรางความเขาใจ อันสื่อแสดงถึงความเขาใจ

ซ่ึงขอบเขตและขอจาํกดัของภาษาทีม่ตีอความจรงิ อนันาํไปสูการตระหนกัถงึระยะ

หางอยางถูกตองระหวาง “ผูใช”และ“ภาษา”เพื่อกอใหเกิดความเขาใจอยาง

ถูกตองตอ “ความจริง”15

15 เปนที่นาสนใจวาอัตชีวประวัติของฮุยเนงนั้นลวนแตมีความเกี่ยวของสัมพันธกับตํารา 

 คัมภีรและขอคําสอนทางศาสนาเชนพระสูตรตางๆ ในแงนี้ผูวิจัยมีความเห็นวาใน

 ทศันะของฮยุเนง “การไมพ่ึงพงิอยูดวยตวัอกัษร” อาจจะมไิดหมายความถงึการปฏเิสธ

 การความจําเปนของตัวอักษรตามที่บุคคลทั่วไปเขาใจโดยพิจารณาตามรูปศัพทและ

 ความหมายที่ปรากฏ แตในทางกลับกันเปนการเรียกรองใหผูปฏิบัติใหความสําคัญ

 เปนอยางยิ่งตอการเขาใจความหมายและบทบาทอันแทจริงของ “ภาษา” ในฐานะ

 ที่เปนหนึ่งในเงื่อนไขหน่ึงท่ีสําคัญของการบรรลุเปาหมายอันสูงสุดทางศาสนา การ

 พิจารณาในแงนี้จะเห็นไดวาปญหาเรื่องภาษาและความจริงในทัศนะของพระพุทธ

 ศาสนานกิายเซนนัน้มไิดตัง้อยูบนประเดน็เรือ่งการปฏเิสธหรอืการยอมรบัความจาํเปน

 ของภาษาในการเขาถึงความจริงหากแตปญหาเรื่องภาษาดังกลาววางอยูบนกรอบ

 เรื่องการเขาใจบทบาท และขอบเขตหนาที่ของภาษาที่มีผลตอการสะทอนถึง

 ความจริงในเชิงพุทธธรรม แนวคิดในลักษณะดังกลาวคอนขางมีทาทีที่แตกตางกับ

 แนวคิดของนิกายเซนโดยเฉพาะ Hung Chuo School ในศตวรรษที่ 8 อยางมีนัย



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 175

 ในขณะที ่ฮยุเนง วางหลกัการของเซนอยูบนแนวคิดความสมัพนัธระหวาง

ขอบเขตของภาษาและการเขาถงึความจรงิ แตสาํหรบัมาซอืเตาอีแ้ละ Hung Chou 

School น้ันถึงแมแนวคิดเรื่องการบรรลุธรรมอยางฉับพลันนั้นจะเปนมรดกทาง

ความคิดที่รับมาจากอิทธิพลของ ฮุยเนง แตกระนั้นก็ตามทัศนะของ มาซือ เตาอี้

ในเชิงปฏิบัติและเรื่องขอบเขตและขอจํากัดของภาษานั้นมีลักษณะที่แตกตาง

ออกไปจากแนวคิดของฮุยเนง อยางสําคัญ มาซือ เตาอี้ มองวาหากภาษามี

ขอจํากัดในการเขาถึงความจริงแลวการหลุดพนออกจากกรอบของการใชภาษา

ในแบบธรรมดาสามญัซ่ึงวางอยูบนแนวคิดเรือ่งทศันะคติในการแบงแยกและตรรกะ

คือมรรควิธีที่เที่ยงแทที่สามารถพุงตรงสูเปาหมายแหงธรรม มรรควิธีอันหลุดพน

จากกับดักของภาษาดังกลาวของ มาซือ เตาอี้ ไดรับการอธิบายหลักการที่สําคัญ 

3 ประการ กลาวคือ

 1. บทสนทนาอันขามพนเหตุผล หรือ Illogical Conversation

between Master and Disciple.

 2. ปริศนาปฏิทัศน/ปริศนาธรรม หรือ Koan 

 3. พฤติกรรมแปลกประหลาด หรือ Bizarre Performances เชนการ

กระทําพฤติกรรมบางอยางโดยตรงเชนการทุบ หรือฟาดตีตอรางกายเพื่อผล

แหงการบรรลุธรรม (Shim, 1999, p. 37)

 ผูวิจัยมองวาแนวคิดดังกลาวของ มาซือ เตาอี้ นั้นเปรียบเสมือนการ

สนับสนุน “วิถีตรง” (direct approach) ที่สามารถเปดเผยถึงบงชี้ถึงความหมาย

ที่แทจริงของพุทธธรรมในประสบการณของมนุษย ซ่ึงแตกตางกับ “วิถีแหง

มโนทัศน” (conceptual approach) เชนการอรรถาธิบายในเชิงหลักการหรือ

ความเขาใจในแตเพียงในเชิงทฤษฏี ซึ่งจะกอใหเกิดการสรางกรอบมโนทัศนชุด

 ที่สําคัญในแงนี้ผูวิจัยคอนขางมีความเห็นวา ทัศนะในเร่ืองการยอมรับและการให

 ความสําคัญกับภาษาหรือการใหความสําคัญกับการศึกษาคัมภีรของจินูลนั้นนาจะมี

 ลักษณะที่ใกลเคียงกับแนวคิดของฮุยเนงมากกวา มาซือ เตาอี้



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563176

ตาง ๆ ขึ้นซอนทับจนไมสามารถเขาถึงความหมายที่แทจริงแหงพุทธธรรมไดอยาง

สมบูรณ16 ดวยเหตุผลดังกลาวนี้ทําใหพบวาในชวงศตวรรษที่ 8 เปนตนมา

ภายหลังจากที่พระพุทธศาสนานิกายเซนไดรับการเผยแพรเขาสูคาบสมุทรเกาหลี

นั้น แนวคิดเรื่องการประสานความขัดแยงหรือการสรางหลักการเพื่ออยูรวมกัน

ของทั้งสองฝายนั้นจึงเปนสิ่งท่ีคอนขางหาพบไดยากมากทามกลางขอคําสอนของ

พระพทุธศาสนานิกายเซน แตในทางกลบักันแนวคิดเรือ่งการตอตานหรอืการปฏเิสธ

แนวคิดคูตรงขามทางความคิดกลับพบไดอยางชัดเจนในชวงระยะเวลาดังกลาว 

ตัวอยางที่สําคัญที่แสดงใหเห็นถึงความขัดแยงตึงเครียดดังกลาวปรากฏชัดท่ีสุด

ในทัศนคติของคณาจารยเซนรุนแรกในคาบสมุทรเกาหลีเชน ในสํานักของ Toui 

(Toui: d 825 /Mt. Kaji / Porimsa Monastery) ซึ่งรับแนวคิดเรื่องการเนนให

ความสําคัญกับแนวคิดเรื่องการตื่นรู สู จิตโดยยํ้าเนนใน “การปราศจากความ

ของเกี่ยว” กับคําสอนในเชิงตําราโดยเฉพาะอยางยิ่งพระสูตรหรือคัมภีรของ

นิกายอวตัมสกะกลาวคืออวตัมสกะสูตร 

 ดวยการปฏิเสธขอคําสอนในรูปแบบตําราของ Toui แนวคิดที่สําคัญ

ตางๆที่ปรากฏในอวตัมสกะสูตรจึงถูกแทนที่ดวยคําสอนของนิกายเซน เชน

แนวคดิเร่ือง “ธรรมธาตุ” ซ่ึงเปนแนวคดิท่ีสาํคญัของนกิายอวตมัสกะถูกแทนทีด่วย

คาํสอนเรือ่ง “สญุญตา” ของนิกายเซน ในขณะทีอ่ทิธพิลทางความคดิของคณาจารย

คนสําคัญของนิกายอวตัมสกะเชน Fazang เรื่องการปฏิบัติอันยาวนานอยางเปน

ขั้นตอน (grA.D.ual cultivation) ซึ่งปรากฏเปนแกนคําสอนที่สําคัญในอวตัมสกะ

สูตร ผานทางมโนทัศนเรื่อง ความเช่ือ (Faith) ความเขาใจ (Understanding)

การปฏิบัติ (Practice) และการเขาถึงความจริงแท(Realization) นั้น ไดถูกทอน

ความสําคัญลงในฐานะ “กระบวนการแหงการทอดยาวในเชิงเวลาอันไรความ

จําเปน” และถูกแทนที่ดวยแนวคิดเรื่อง “การตื่นรูสูธรรมชาติและพุงตรงตอจิต

16 แนวคิดที่สําคัญของ มาซือ เตาอี้ เชนนี้ภายหลังไดรับการพัฒนาขึ้นสูจุดสูงสุดในสมัย

 ของ Linji Yixuan (d. 866) จนกลายเปนที่มาของนิกาย Rinzai Zen ในประเทศ

 ญี่ปุนในเวลาตอมา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 177

เดิมแทอยางฉบัพลนั”และแนวคดิเรือ่ง “การปฏบิตัอิยางปราศจากความคดิ” หรอื 

Sudden awakening to true mind and cultivation without cultivation 

(Shim, 1999, p. 43)

 จากการศึกษาในประวัติศาสตรทางความคิดของพระพุทธศาสนาบน

คาบสมทุรเกาหลี ยงัคงพบวาขอโตแยงทีส่าํคญัในการปฏเิสธความสาํคญัของคมัภรี

หรือขอเขียนทางศาสนาที่นิกายเซนมีตอนิกายอวตัมสกะ นอกจากอยูในรูปแบบ

ของการโตแยงในเชิงหลักการหรือทฤษฏีตามที่กลาวมาแลว เรายังพบวานิกายเซน

ในคาบสมุทรเกาหลียังคงพยายามสรางความชอบธรรมใหเกิดขึ้นกับ “วิถีแหงการ

สงผานความจริงแหงพุทธธรรมระหวางครูและศิษย” ซ่ึงเปนกระบวนการท่ีอยู

นอกเหนือและไมเกี่ยวของกับการศึกษาผานทางคัมภีรหรือขอเขียนทางศาสนาซึ่ง

เปนรูปแบบที่นิกายอวตัมสกะใหความสําคัญ ในแงนี้การสราง “ความชอบธรรม

ของวิถีทาง” ในลักษณะดังกลาวโดยแทจริงก็คือความพยายามในการสรางความ

ชอบธรรมแหงสถานะของคําสอนที่ถูกตองแทจริงและสมบูรณของนิกายเซนท่ีมี

เหนือกวานิกายฝายศึกษาคัมภีรนั่นเอง การใหความสําคัญกับแนวคิดในลักษณะ

ดงักลาวน้ันเปนทีม่าของปรากฏการณในการสรางคาํอธบิายหลกัการเรือ่งการบรรลุ

ธรรมของพระพุทธเจาขึน้มาในรปูแบบใหมเพือ่ใชในการสนบัสนนุความจรงิแทของ

นิกายเซนภายใตแนวคิดของ โพมีล ( Pomil: 810-889/ Mt. Sagul/ Gulsansa 

Monastery) โดยกลาววา

 ภายหลังจากที่พระองคทรงละทิ้งชีวิตแหงความเปน

กษัตริย พระองคทรงเขาถึงธรรมอันสูงสุดในขณะท่ีทรงทอด

พระเนตรดวงดาวอันแวววาว แตกระนั้นก็ตามพระองคทรง

ตระหนักไดวาสิ่งนี้มิไดเปนการบรรลุถึงธรรมเปนสมบูรณเปน

ความจริงแทสูงสุดดังนั้นพระองคจึงทรงเสด็จไปพบกับ ฉินกวี๋

(Ching’wi) เพื่อรับการถายทอดธรรมอันสมบูรณ สิ่งนี้คือการ

ถายทอดธรรมแบบพิเศษซึ่งขามพนออกไปจากขอคําสอนใน

ตํารา (Shim, 1999, p. 46)



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563178

 คําอธิบายของ โพมีล น้ันเปรียบด่ังการเติมเช้ือไฟแหงความขัดแยงให

ครุกรุนมากขึ้นอีกเปนเทาทวี เนื่องดวยคําอธิบายเชนนี้คือการสรางขอสนับสนุน 

(อยางไรหลักฐาน) ตอความสําคัญของแนวคิดเร่ืองการยืนยันความถูกตองของ

หลักธรรมอันวางอยู บนพ้ืนฐานความสัมพันธระหวางผู สงมอบและผู รับมอบ 

(Subjective Approval Transmitted from Master to Disciple) ที่มีเหนือกวา

แนวคดิเรือ่งการเขาถงึความจรงิหรอืสจัธรรมอนัปรากฏอยูในขอคาํสอนและคมัภรี

ที่สําคัญสูงสุดของนิกาย (The Perception of Objective Truth Embodied in 

the Teaching of Scared Scriptures)อันเปนพื้นฐานแนวคิดซ่ึงแสดงออกถึง

ความสําคัญอันเปนที่สุดของหลักการของนิกายเซนที่มีเหนือกวาหลักการของ

ฝายศึกษาคัมภีร และอาจจะเกินเลยไปถึงการอธิบายวาวิธีการศึกษาหาความรู

โดยวางพื้นฐานอยูที่การศึกษาในคัมภีรนั้นโดยแทที่จริงแลวเปนเพียงวิธีที่เขาถึง

ความจรงิแหงพทุธธรรมไดเพียงสวนหนึง่สวนเดยีวเทานัน้ การสรางคาํอธิบายเรือ่ง

การยืนยันความรูที่แทจริงดังกลาวหากพิจารณาในอีกมุมหนึ่งสามารถสะทอนให

เหน็ไดวาแนวทางดังกลาวเปนความพยายามของคณาจารยในฝายเซนทีมุ่งลดทอน

ความสาํคญัของการแสวงหาความจรงิของพทุธธรรมซึง่วางอยูบนการวเิคราะหและ

ศึกษาอยางลึกซ้ึงในคัมภีรตําราหรือขอเขียนทางศาสนา มาสูการใหความสําคัญ

กับ “การถายทอดแบบพิเศษนอกตํารา”หรือ “การสงผานจากจิตสูจิต” กลาวคือ 

“ความสัมพันธระหวางศิษยและอาจารยในการกระตุนใหศิษยเกิดประสบการณ

เดิมแทแหงการรับรูโลกและสรรพส่ิงกอนการแยกแยะในเชิงมโนทัศนใด ๆ และ

การยืนยันในความเขาใจที่แทจริงดังกลาวของศิษยยอมตองเกิดข้ึนภายใต

ประสบการณที่อาจารยนั้นมีตอการปรากฏขึ้นของประสบการณในการรับรูและ

การเขาใจโลกและสรรพสิ่งของศิษยนั่นเอง” (Hee, 1981, pp. 203-204)

4. แนวคิดในการจัดการความขัดแยงของพระพุทธศาสนาในคาบสมุทร

 เกาหลี

 ณ จุดเร่ิมตนในป ค.ศ. 372 ซึ่งพระพุทธศาสนาไดถูกเผยแพรเขาสู

คาบสมุทรเกาหลีอยางเปนทางการ เปนตนมาพระพุทธศาสนาไดกลายเปนหนึ่ง



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 179

ในสถาบบันทางสังคมที่สําคัญและมีบทบาทตอคาบสมุทรเกาหลีอยางชัดเจน 

แนวคิดของพระพุทธศาสนาไดฝงรากลึกลงในจิตใจของประชาชนนับตั้งแต

ราชสํานัก ขุนนางอํามาตยชั้นสูงเร่ืองลงมาถึงประชาชนในทองถิ่นหางไกล 

ดวยความคุนชนิกบัศาสนาพืน้ถิน่ทีมุ่งเนนเรือ่งพลังลกึลบั สิง่ศักดิสิ์ทธิห์รอืพิธกีรรม

ที่มีตอพลังธรรมชาติที่มีมาอยางยาวนานในคาบสมุทรเกาหลีสงผลใหมุมมองของ

ชนชั้นปกคองที่มีตอพระพุทธศาสนาจึงถูกวางพื้นฐานไวดวยกรอบความคิดใน

ลักษณะดังกลาว พระพุทธศาสนาในคาบสมุทรเกาหลีในชวงแรกจึงเปนศาสนา

ทีผ่สมผสานกนัระหวางแนวคดิเรือ่งการแสวงหาความจรงิหรอืการเขาถงึความจรงิ

แทแหงพุทธธรรมและการเปนศาสนาในเชิงพิธีกรรมเพื่อตอบสนองตอความมั่นคง

หรือความเจริญรุงเรื่องของอาณาจักรซึ่งเปนความตองการของชนชั้นปกครอง

 พระพุทธศาสนาทีแ่พรเขาสูคาบสมทุรเกาหลใีนชวงแรกนัน้จาํแนกออกได

เปนหาสํานกั ไดแก สาํนกั มาธยมกิะ สาํนกัโยคาจาร สาํนกัวนิยั สาํนกันริวาณ และ

สํานักอวตัมสกะ ในบรรดาสํานักเหลานี้ สํานัก อวตัมสกะมีอิทธิพลมากที่สุดเนื่อง

ดวยความสัมพนัธกบัราชสาํนกัและกลุมทางการเมอืง พระพทุธศาสนากระแสหลกั

ในคาบสมทุรเกาหลใีนชวงศตวรรษที ่4-7 จึงถกูควบคุมดวยแนวคิดและหลกัการทาง

ปรัชญาที่สําคัญของสํานักดังกลาว อยางไรก็ตามในราวศตวรรษที่ 8 เมื่อพระพุทธ

ศาสนานิกายเซนไดรับการเผยแพรเขาสูคาบสมทุรเกาหลแีละเร่ิมฝงรากลกึลงอยาง

ตอเนื่องจนในราวศตวรรษที่ 9 ก็สามารถเผยแพรขยายตัวออกไปครอบคลุมทั่วทั้ง

ดินแดนของคาบสมุทรเกาหลี และพัฒนาขึ้นจนสามารถจัดตั้งเปนเครือขายของ

นิกายเซนทั้ง 9 สาย ซึ่งรูจักกันในนามสํานักเซนทั้ง 9 ขุนเขา (Nine Mountains 

Zen) ในชวงตนรัชสมัยของราชอาณาจักรโครยอ การเผยแพรอยางรวดเร็วรวมถึง

การสัง่สมความเขมแขง็ทีม่มีากขึน้อยางมนัียสาํคัญของนกิายเซนสงผลใหบรรยากาศ

ทางสงัคมศาสนาของอาณาจักรโครยอเริม่เขาสูสภาวะตงึเครยีดอยางชดัเจน มลูเหตุ

ที่สําคัญของสภาวะดังกลาวอาจจะสามารถพิจารณาไดเปนสองประเด็นคือ 

 หนึ่ง ความเสื่อมถอยของสังคมศาสนาในอาณจักรโครยออันเนื่องมาจาก

ความเกี่ยวขอสัมพันธกับเรื่องราวในทางโลก (โลกิยมรรค) ของพระพุทธศาสนา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563180

จนเกนิขอบเขตวตัรปฏบิติัของสงัคมสงฆทีค่วรจะเปน สงัคมสงฆในชวงเวลาดงักลาว

จงึเก่ียวของสมัพันธกับเรือ่งราวของการชวงชงิอาํนาจทางการเมอืง ในขณะท่ีอาราม

ตางก็มีความเกี่ยวของสัมพันธกับปญหาในเชิงทรัพยสิน เชน การเก็บภาษีหรือ

การสั่งสมความรํ่ารวยดวยทรัพยสมบัติและเงินทองตางๆมากมาย รวมกระทั่งถึง 

เหลาสงฆเองกม็ไิดใหความสาํคญักบัการศกึษาแนวคดิทีส่าํคัญของพระพทุธศาสนา 

หากแตการเขาสูเพศบรรพชิตน้ันเปนเพียงเพราะความตองการในการหลุดพน

จากการมีสถานะทางสังคมที่ตอยตํ่าเชนการเปนชนชั้นกรรมกร หรือการตองถูก

เกณฑเพื่อเปนทหารในการศึกสงคราม ปญหาดังกลาวมานี้สงผลใหสังคมสงฆและ

พระพุทธศาสนาน้ันตกอยู ในสภาวะไรแกนสาร ซึ่งมีความสวยงามแตเพียง

เปลอืกนอก แตภายในนัน้เปรยีบเสมอืนของเนาเสยีทีร่อวนัทรดุโทรมและพงัทลาย 

 สอง ความขัดแยงระหวางพระพุทธศาสนากระแสหลักซึ่งใหความสําคัญ

กับการมุงเนนในการศึกษาเลาเรียนในระบบความคิดทางปรัชญาที่ซับซอนลึกซึ้ง

โดยวางพ้ืนฐานอยูบนการศึกษาตํารา พระสูตร หรือเอกสารที่สําคัญทางศาสนา

ในฐานะที่เปนศาสนาแหงการเนนการศึกษาเลาเรียน (The Scholastic School/ 

The Textual Study School) เชน นิกายอวตัมสกะ กับพระพุทธศาสนาสายใหม

ทีข่ยายตวัเขาสูคาบสมทุรเกาหลใีนภายหลงัซึง่เนนการใหความสาํคญักบัการปฏบัิติ 

(Meditative School) ในฐานะที่เปนการตระหนักรูถึงความหมายที่แทจริงของ

พุทธธรรมผานทางการมีประสบการณโดยตรงตัวอยางเชนนิกายเซน ความขัดแยง

ดงักลาวถอืเปนประเด็นหลกัทีส่าํคัญประการหนึง่ของพระพทุธศาสนาในคาบสมทุร

เกาหลี ความขัดแยงทางความคิดนําไปสูการอางความชอบธรรมอันสมบูรณของ

ฝายตนที่มีตอการเขาถึงความหมายที่แทจริงของพุทธธรรมซึ่งโดยนัยมีความหมาย

ถึงการปฏิเสธแนวคิดของฝายตางใหกลายไปเปนเพียง เครื่องมือ หรืออุบายหรือ

หนทางชั่วคราว หรือแมกระทั่งเปนความคิดที่ผิดพลาด (มิจฉาทิฐิ) ที่มีตอการเขา

ถึงความหมายของพุทธธรรมที่สมบูรณ ดวยเหตุนี้ในสมัยโครยอซึ่งหากพิจารณา

โดยผิวเผินอาจจะดูเหมือนเปนชวงแหงความเฟองฟูของพระพุทธศาสนาเนื่องดวย

ความแพรหลายของความคิดทางศาสนาที่มีมากมายกวาในรัชสมัยอื่น ๆ หากแต



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 181

ในความเปนจรงิแลวสภาวะทางสงัคมศาสนาของราชอาณาจกัรโครยอนัน้กลบักลาย

เปนยุคแหงความเสื่อมถอยของศาสนา (Degeneration Age) ความของเกี่ยวกับ

สถาบันทางการเมืองสงผลใหการเปลี่ยนแปลงทางการเมืองสงผลกระทบตอความ

มั่นคงของศาสนา ในขณะที่ความขัดแยงทางความคิดในพระพุทธศาสนาเองสงผล

ใหความสามารถในการศกึษาและการปฏิบติัธรรมของเหลาสงฆนัน้เปนไปไดยากยิง่

เนือ่งดวยการทุมเทเวลาสวนใหญไปกับการถกเถยีงในเชงิทฤษฏีเพือ่การสรางความ

ชอบธรรมใหกับหมูคณะของตน หรือการสรางขอโตแยงในเชิงปรัชญาท่ีลึกซ้ึงเพื่อ

แสดงออกถึงความเหนือชั้นทางความคิดระหวางนิกายตางๆในศาสนาพุทธ

 ภายใตสภาวะทางสังคมศาสนาในลักษณะดังกลาว โบโจ จินูล (ค.ศ.

1158-1210) ในฐานะนักบวชนิกายเซนเร่ิมเล็งเห็นวาปญหาของพระพุทธศาสนา

ในลักษณะดงักลาวเปรยีบเสมอืนโรครายทีจ่าํเปนตองไดรบัการรกัษาอยางเรงดวน 

โบโจ จินูลมองวาปญหาเชิงสังคมของพระพุทธศาสนากลาวคือความเก่ียวของกับ

สังคมทางการเมืองของเหลาสงฆจําเปนตองไดรับการแกไขดวยการถอยหางสังคม

สงฆออกจากความของเกี่ยวทางการเมืองและใหความสําคัญกับการศึกษาความ

หมายที่แทจริงของพุทธธรรมภายใตสังคมสงฆอันสมบูรณ ดวยความคิดเชนนี้ 

จนูิลจงึมคีวามประสงคในการจัดต้ัง “สมาคมแหงสมาธิและปญญา” (The Society 

for Samadhi and Prajna) เพื่อเปนศูนยกลางในการศึกษาเรียนรูและฝกพัฒนา

ตนตามหนทางที่แทจริงของพระพุทธศาสนา ในขณะที่ปญหาเรื่องความขัดแยง

ระหวางพระพุทธศาสนาทั้งสองฝาย กลาวคือฝายการศึกษาเลาเรียนและฝาย

การปฏิบัติสมาธินั้น โบโจ จินูลมองวาปญหาความขัดแยงดังกลาวน้ันโดยแทจริง

เปนเพียงการเขาถึงความหมายของพุทธธรรมอยางไมสมบูรณ หากตระหนักไดถึง

ความจริงแทแกนพุทธธรรมอันสมบูรณแลวยอมพบวา “สิ่งซึ่งตถาคตไดตรัสดวย

พระโอษฐนั้นคือเหลาคําสอนทั้งหลาย สิ่งซึ่งคณาจารยท้ังหลายไดสงมอบดวย

จิตของทานนั้นคือเซน วาจาแหงตถาคตและจิตแหงคณาจารยนั้นมิไดเปนส่ิงท่ี

ขัดแยงตรงขามกัน” โบโจ จินูล มองวาเหลาสงฆทั้งหลายควรท่ีจะขุดลึกใหถึง

แกนรากที่แทจริงของคําสอน แทนที่จะเพียงพึงพอใจในเพียงรูปแบบการปฏิบัติ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563182

ของฝายตนเองและปลุกปนสรางขอโตแยงอันไรซึ่งประโยชนและเสียเปลาเวลาไป

โดยไรคา หากสามารถทาํไดเชนน้ียอมจะพบวาโดยแทจรงินัน้ความแตกตางทัง้หลาย

นัน้โดยแทจรงิคอืภาพพจนของพทุธธรรมในลกัษณะตางๆทีส่ามารถนาํมาประกอบ

กันเขาเปนความเขาใจที่สมบูรณใหเกิดขึ้นแกผูศึกษา การยอมรับความแตกตางใน

ฐานะที่เปนองคประกอบของความสมบูรณจึงเปนหนทางในการแกไขปญหาเรื่อง

ความขัดแยงในสังคมสงฆของราชอาณาจักรโครยอในทัศนะของ โบโจ จินูล

 ภายใตกระบวนทัศนในลักษณะดังกลาวนําไปสูแนวคิดเรื่องการสราง

แนวทางในการเขาถึงความหมายที่แทจริงของพุทธธรรมผานทางแนวคิดเรื่อง

“การตื่นรู อยางฉับพลันและการปฏิบัติอยางตอเน่ือง” หรือ หรือ Sudden

Awakening and Gradual Cultivation (Kr. 돈오점수: tono chomsu, 

Ch.頓悟漸修 : dùnwù jiànxiu) อันเปนเปนเอกลักษณที่สําคัญของพระพุทธ

ศาสนานิกายเซนในคาบสมุทรเกาหลี แนวคิดดังกลาวของ โบโจ จินูล วางอยูบน

พื้นฐานที่วาการมีความเขาใจในความหมายที่แทจริงของพุทธธรรมเปนรากฐาน

ที่สําคัญในการสรางความหมายที่ถูกตองใหเกิดขึ้นกับหลักการเรื่องการปฏิบัติ 

ในแงนี้หลักการเร่ืองการปฏิบัติที่ถูกตองนั้นจะตองเกิดขึ้นโดยสืบเนื่องตอจากการ

ต่ืนรูโดยฉับพลันแตพียงเทาน้ัน กลาวคือการต่ืนรูโดยฉับพลันตอความหมายท่ี

แทจริงตอภววิทยาพื้นฐานของตัวตนในฐานะที่เปนเพียงกระแสแหงการรับรูอัน

บริสุทธที่ปราศจากจากการคิดแยกแยะในเชิงมโนทัศน รวมถึงความสัมพันธ

ที่มนุษยมีตอโลกและสรรพสิ่ง เปนพื้นฐานที่สําคัญในการพัฒนาเปนการจัด

ความหมายของการปฏิบัติใหถูกตอง ในขณะที่การปฏิบัติท่ีถูกตองคือรูปแบบของ

การแสดงออกในเชิงพฤติกรรมทางศาสนาที่สะทอนถึงความหมายท่ีแทจริงของ

พุทธธรรม 

 อยางไรก็ตามผูวจิยัมองวาภายใตการวเิคราะหแนวคดิในลกัษณะดงักลาว

ของโบโจ จนิลู ไดแฝงทาททีางปรชัญาทีส่าํคญัประการหนึง่วา แนวคดิดงักลาวของ

โบโจ จินูล คือขอ “ทักทวง”ที่สําคัญที่มีตอแนวคิดเรื่องวิมุติวิทยาของพระพุทธ

ศาสนานิกายเซนกระแสหลักในคาบสมุทรเกาหลีในชวงเวลาดังกลาวซึ่งวางอยู



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 183

บนความสัมพันธระหวาง “การต่ืนรู” และ “การปฏิบัติ” โดยมีแนวคิดวาเมื่อ

ประสบการณแหงการตระหนักรูหรือประสบการณแหงการตื่นรูอยางฉับพลันได

เกิดขึน้ (Sudden Awakening) เมือ่น้ันสภาวะแหงความเขาใจดงักลาวจงึไดกลายมา

เปนแนวทางใน “การปฏบิติั” หรอืการดําเนนิชวีติของบคุคลผูซึง่ไดรบัประสบการณ

ดังกลาวไดโดยสมบูรณ (Sudden Cultivation) กลาวคือ “การรูและการปฏิบัติได

ดั่งที่รู” ไดกลายมาเปนสิ่งที่มีความสัมพันธกันอยางสมบูรณ แนวคิดทางวิมุติวิทยา

ของพระพุทธศาสนานิกายเซนกระแสหลักดังกลาวนั้นถูกอธิบายภายใตหลักการ

เรื่อง การตื่นรูอยางฉับพลันและการปฏิบัติอยางฉับพลัน (Sudden Awakening 

and Sudden Cultivation ) 

 หากแตในทัศนะของโบโจ จินูล หลักการทางวิมุติวิทยาในลักษณะ

ดังกลาวน้ันอาจจะสามารถเกิดขึ้นไดจริงภายใตเง่ือนไขของบุคคลผูซึ่งมีความ

สามารถที่สูงหรือผูที่มีสิ่ง “อุปสรรคผูกมัด”17 ที่นอยหรือเบาบาง หากแตเม่ือ

พิจารณาดับ “ปุถุชน” โดยทั่วไปในสังคมกลับพบวา ถึงแมการตื่นรูสูจิตเดิมแทนั้น

จะสามารถปรากฏขึ้นไดอยางฉับพลัน หากแต “ปุถุชน” นั้นกลับไมสามารถท่ีจะ

ปฏบัิตหิรือดาํเนินชวีติโดยสอดคลองไปกบัความเขาใจดงักลาวไดอยางฉบัพลนัทันที 

โบโจ จนูิล เรียกปญหาเชนนีว้าปญหาเรือ่ง “ชองวางระหวางการรูและการปฏิบัตไิด

ดั่งที่รู” หรือ The Gap Between Knowing and Doing” ดวยเหตุนี้ในทัศนะของ

โบโจ จนูิล ปถุุชนจงึจําเปนตองใชความเขาใจทีถ่กูตองท่ีมนษุยมตีอธรรมชาตเิดมิแท

หรือจิตเดิมแทของตนอันเกิดจากการตื่นรูอยางฉับพลัน (Sudden Awakening)

ดังกลาวมาเปนพื้นฐานในการปฏิบัติซึ่งยังคงตองดําเนินไปอยาง “ตอเนื่อง” 

(Gradual Cultivation) จนกวา “การตื่นรู” ดังกลาวจะสามารถกลายมาเปน

กระบวนการในการรับรูและการเขาใจที่มีตอตัวตน โลกและสรรพสิ่ง ท่ีดําเนิน

17 ในมีศนะของโบโจ จินูล อุปสรรคดังกลาวถูกอธิบายในฐานะที่เปน “พลังแหงนิสัย

 สั่งสม” หรือ Habit energy, Ch. 習氣: Xi qi, Kr. 습기: Sup Ki ซึ่งมีอยูมากนอย

 แตกตางกันไปในแตละบุคคล



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563184

ตอเน่ืองไปอยางเปนธรรมชาติภายใตการดํารงชวีติอยูในโลกเชิงประจกัษของมนษุย

นั้นเอง ในทัศนะของโบโจ จินูล การแสดงออกอยางเปนธรรมชาติของกระบวน

การในการรับรูและการปฏิบัติที่สอดคลองไปกับการตื่นรูเชนนี้เองคือความหมาย

ท่ีแทจริงของการบรรลุธรรมซ่ึงอาจจะไมสามารถปรากฏขึ้นไดอยางสมบูรณ

โดยฉับพลัน

 แตอยางไรกต็ามถึงแมแนวคิดดังกลาวอาจจะสามารถตอบสนองตอเงือ่นไข

ในชีวิตของ “ปุถุชน” ไดอยางมีนัยท่ีสําคัญ แตแนวคิดนี้ก็ใหเกิดขอโตแยงในทาง

ปรัชญาขึ้นอยางมากมายตัวอยาง เชน หากการต่ืนรูอยางฉับพลันเกิดข้ึนแลว

เหตุใดการปฏิบัติอยางตอเนื่องภายหลังยังถือเปนสิ่งท่ีจําเปน และหากการปฏิบัติ

อยางตอเนื่องในภายหลังนั้นถือไดวาเปนส่ิงที่จําเปนน่ันยอมแสดงใชหรือไมวา

การตื่นรูที่เกิดขึ้นดังกลาวมิไดเปนการตื่นรูโดยแทจริง หรือแมกระทั่งขอโตแยงวา

แนวคดิเรือ่งการปฏบิตัอิยางตอเน่ืองของโบโจ จินลู นัน้มคีวามแตกตางจากแนวคดิ

เรื่องการปฏิบัติอยางตอเนื่องของพระพุทธศาสนานิกายเซนฝายเหนือ (The 

Northern School of Zen) ซึง่โบโจ จนิลู ไดวิจารณวาเปนแนวทางแหงการปฏบัิติ

ทีผ่ดิพลาด (Defiled Cultivation) อยางไร ในแงนีก้ารศกึษาวเิคราะหความสมัพนัธ

ระหวาง “การตื่นรูอยางฉับพลัน” และ “การปฏิบัติอยางตอเนื่อง” จึงเปนเงื่อนไข

พ้ืนฐานที่สําคัญในการเขาใจวิมุติวิทยาของโบโจ จินูล ซึ่งเปนแนวคิดทางปรัชญา

ปรากฏข้ึนเพ่ือตอบสนองตอกระแสแหงความขัดแยงระหวางพระพุทธศาสนา

ทั้งสองฝายในอาณาจักรโครยอ

5. บทสรุป

 สภาวะทางสังคมศาสนาของคาบสมุทรเกาหลีในอาณาจักรโครยอ

อาจจะเปนสิ่งสะทอนถึงปญหาความขัดแยงของพระพุทธศาสนาทั้งในเชิงคติ

ความเชื่อ, หลักการ, ทฤษฏีและการปฏิบัติ ท่ีชัดเจนท่ีสุดในพระพุทธศาสนาสาย

ตะวันออกไกล ภาพลักษณแหงความขัดแยงดังกลาวยิ่งปรากฏขึ้นอยางชัดเจน

ภายหลังจากที่พระพุทธศาสนาในดินแดนจีนไดรับผลกระทบทางการเมืองจน



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 185

นาํมาสูการกระจายตัวเขาสูคาบสมทุรเกาหล ีสภาวะความวุนวายทางสงัคมการเมอืง

และสงครามที่เกิดขึ้นอยางตอเนื่องบนคาบสมุทรเกาหลีนับวาเปนอีกหนึ่งปจจัย

ที่กระตุนใหเกิดความเสื่อมถอยของสังคมศาสนาอันเนื่องมาจากความเกี่ยวของ

สัมพันธกับเรื่องราวในทางโลก (โลกิยมรรค) ของพระพุทธศาสนาจนเกินขอบเขต

วัตรปฏิบัติของสังคมสงฆที่ควรจะเปน สังคมสงฆในชวงเวลาดังกลาวจึงเก่ียวของ

สมัพนัธกับเรือ่งราวของการชวงชงิอาํนาจทางการเมอืง ในขณะท่ีอารามตางกม็คีวาม

เกี่ยวของสัมพันธกับปญหาในเชิงทรัพยสิน เชน การเก็บภาษีหรือการสั่งสม

ความรํ่ารวยดวยทรัพยสมบัติและเงินทองตาง ๆ  มากมาย แมกระทั่งเหลาพระสงฆ

เองก็มิไดใหความสําคัญตอการศึกษาแนวคิดที่สําคัญของพระพุทธศาสนา หากแต

การเขาสู เพศบรรพชิตนั้นเปนเพียงเพราะความตองการหลุดพนจากสถานะ

ทางสังคมที่ตอยตํ่า เชน การเปนชนชั้นกรรมกร หรือการตองถูกเกณฑเพ่ือเปน

ทหารในการศกึสงคราม ปญหาดังกลาวมานีส้งผลใหสงัคมสงฆและพระพทุธศาสนา

นัน้ตกอยูในสภาวะไรแกนสาร ซึง่สวยงามแตเพยีงเปลอืกนอก แตภายในนัน้เนาเสยี

ที่รอวันทรุดโทรมและพังทลาย 

 ในขณะที่การยอมรับและสนับสนุนคําสอนของนิกายอวตัมสกะจาก

ราชสํานักและชนชั้นปกครองในเมืองหลวงเปนสาเหตุที่ทําใหนิกายเซนสามารถ

พัฒนาอาํนาจและเริม่มบีทบาททามกลางอาณาเขตแหงขนุเขาอนัหางไกล การสัง่สม

อํานาจในทางความเชื่อและในทางเศรษฐกิจของอารามตาง ๆ จนทําใหพระพุทธ

ศาสนานิกายเซนมีฐานอํานาจที่มั่นน้ันถือวาเปนปจจัยหลักท่ีสําคัญท่ีกระตุนให

ความขัดแยงในเชิงหลักการนั้นพัฒนาเปนความขัดแยงระหวางนิกายและนําไปสู

การตอสูถดถอยของพระพุทธศาสนาอยางชัดเจนนับตั้งแตศตวรรษท่ี 10 เปนตน 

ความขัดแยงทางความคิดดังกลาวนําไปสูการอางความชอบธรรมอันสมบูรณของ

ฝายตนที่มีตอการเขาถึงความหมายที่แทจริงของพุทธธรรมซึ่งโดยนัยมีความหมาย

ถึงการปฏิเสธแนวคิดของฝายตางใหกลายไปเปนเพียง เครื่องมือ หรืออุบายหรือ

หนทางชั่วคราวหรือแมกระทั่งเปนความคิดที่ผิดพลาด (มิจฉาทิฏฐิ) ที่มีตอการเขา

ถึงความหมายของพุทธธรรมที่สมบูรณ ดวยเหตุนี้ในชวงรัชสมัยของราชอาณาจักร



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563186

โครยอซึ่งหากพิจารณาโดยผิวเผินอาจจะดูเหมือนเปนชวงแหงความเฟองฟูของ

พระพทุธศาสนาเน่ืองดวยความแพรหลายของความคดิทางศาสนาท่ีมมีากมายกวา

ในรชัสมยัอืน่ ๆ  หากแตในความเปนจรงิแลวสภาวะทางสงัคมศาสนาของราชอาณา

จักรโครยอนั้นกลับกลายเปนยุคแหงความเสื่อมถอยของศาสนา (Degeneration 

Age) ความของเกี่ยวกับสถาบันทางการเมืองไดสงผลใหการเปลี่ยนแปลงทาง

การเมืองเกิดผลกระทบตอความมั่นคงของศาสนา ในขณะที่ความขัดแยงทาง

ความคิดในพระพุทธศาสนาเองสงผลใหความสามารถในการศึกษาและการปฏิบัติ

ธรรมของเหลาสงฆนั้นเปนไปไดยากยิ่งเนื่องเพราะการทุมเทเวลาสวนใหญไปกับ

การถกเถียงในเชิงทฤษฏีเพื่อการสรางความชอบธรรมใหกับหมูคณะของตน หรือ

การสรางขอโตแยงในเชิงปรัชญาที่ลึกซึ้งเพื่อแสดงออกถึงความเหนือช้ันทาง

ความคิดระหวางนิกายตาง ๆ ในศาสนาพุทธ 

 ความวุนวายทางการเมืองและขอโตแยงของหลักการทางศาสนาดังกลาว

นั้นยังคงดําเนินเรื่อยมาจนกระทั่งผานเขาสูยุคสมัยของอาณาจักรโครยอในราว

ศตวรรษที่ 10 สภาวะทางสังคมของคณะสงฆก็เกิดการเปลี่ยนแปลงเสื่อมถอยลง

เนือ่งดวยความสัมพนัธระหวางราชอาณาจกัรทีม่มีากขึน้รวมถงึการสรางขอถกเถยีง

ในเชิงปรัชญาทั้งจากพระพุทธศาสนาทั้งสองฝายในคาบสมุทรเกาหลี และรวมดวย

ขอปญหาของแนวคิดในเชงิวมิติุวทิยาของพระพทุธศาสนานกิายเซนกระแสหลกัท่ีดู

เหมอืนวาไมสามารถตอบสนองตอเงือ่นไขพืน้ฐานในชวีติของปถุชุนไดอยางสมบรูณ 

ขอปญหาทางสงัคม การเมืองและความขดัแยงทางศาสนาเองน้ันไดรวมกนักลายเปน

ปจจัยสงผลใหสังคมสงฆในหวงระยะเวลาดังกลาวนั้นเขาสูสภาวะแหงการเปน

“ยุคเสื่อมถอย” (Degeneration Age) ของพระพุทธศาสนาโดยแทจริง ในชวง

เวลาแหงความสบัสนวุนวายทางสงัคมการเมอืงและความแตกแยกเชงิความคดิทาง

ศาสนาของพระพทุธศาสนาดังกลาว โบโจ จินลู นักคิดคนสาํคญัของพระพทุธศาสนา

นิกายเซน ไดถือกําเนิดขึ้นในชนบทนครหลวงแกซองและภายหลังไดกลายมาเปน

นกับวชนิกายเซนคนสาํคญัทีเ่ขามาจดัการกบัปญหาเรือ่งความไรซึง่เสถียรภาพของ

พระพุทธศาสนาในชวงเวลาดังกลาวภายใตการยอมรับความสําคัญของการศึกษา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563 187

พระสูตรหรือขอเขียนทางศาสนาเพื่อเปนพื้นฐานในการตื่นรูสูความหมายที่แทจริง

ของตัวตน และความสําคัญของการปฏิบัติอยางตอเนื่องเพื่อพัฒนาประสบการณ

แหงการตืน่รูดงัลาวนัน้ใหกลายมาเปนแบบแผนในการดาํเนนิชวีติของปถุชุนไดอยาง

สมบูรณแนวคิดดังกลาวนี้ไดรับการยอมรับในฐานะที่เปนโครงสรางการศึกษา

แกนกลางของอารามนิกายเซนในคาบสมุทรเกาหลีตราบจนปจจุบัน ทัศนะทาง

ปรัชญาของโบโจ จินูล ดังกลาวนี้ถูกอธิบายในฐานะที่เปน หลักการทางวิมุติวิทยา

เรือ่ง “การตืน่รูอยางฉบัพลนัและการปฏบิติัอยางตอเนือ่ง” หรอื The Soteriology 

of Sudden Awakening and Gradual Cultivation (Kr. 돈오점수 : tono 

chomsu, Ch. 頓悟漸修 : dùnwù jiànxiu) 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 27 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สงิหาคม 2563188

บรรณานุกรม

Buswell Jr, R. E. (1983). The Korean Approach to Zen: The Collected 

 Works of Chinul. Hawaii: University of Hawaii Press.

Ch’en, K. (1964). Buddhism in China : A Historical Survey. New Jersey: 

 Princeton University Press.

Eui-hyun, V. (1988). Korean Buddhism. Seoul: Korean Buddhist Chogye 

 Order.

Hatada , T. (1969). A History of Korea (S. W. J. Warren & H. H. Benjamin, 

 Trans.). Califoria: American Bibilographical Center.

Hee, S. K. (1981). How does one know a Zen Monk has achieved

 satori? an epistemological study of enlightenment in Zen. 

Korean Journal of Philosophy, 15, 201-210. 

Kim, Y.-T. (2014). Glocal History of Korean Buddhism. Seoul: Dongguk 

 University Press.

Lee, J. Y. (1981). Korean shamanistic rituals: Walter de Gruyter GmbH 

 & Co KG.

Shim, J.-r. (1999). Korean Buddhist Tradition and Transformation.

 Seoul: Jimoondang Publish Company.


