
วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562106

บทคัดยอ

บทความนี้ศึกษาเรื่องราวของพระเจาอโศกมหาราชที่ปรากฏในคัมภีร

พระพุทธศาสนาและจารึกของพระองค โดยพบวามีขอมูลท่ีสอดคลองและ

แตกตางกันในหลายประเด็น เชน เรื่องการฆาพระเชษฐากอนทรงข้ึนครองราชย

เ ร่ืองดินแดนตางๆ ที่ทรงเผยแผพุทธศาสนา เรื่องตนเหตุของการนับถือ

พระพุทธศาสนาของพระองค และเรื่องการสังคายนาครั้งที่ 3 หลักฐานทั้งสอง

แหลงมีจุดรวมสําคัญที่สอดคลองกันหลายเหตุการณ แตในสวนของความแตกตาง

นั้นกลับทําใหพระเจาอโศกฯ ดูเหมือนจะไมใชพระองคเดียวกัน คือพระเจาอโศก

มหาราชที่มีภาพลักษณตามจารึก และพระเจาอโศกมหาราชที่มีภาพลักษณตาม

คัมภีรพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะคัมภีรอรรถกถาของเถรวาทท่ีสรางภาพลักษณ

ใหพระองคกลายเปนบุคคลที่มีความดีและความชั่วรายเกินจริง ทั้งนี้ เพื่อตองการ

ยกยองคุณของพระพุทธศาสนาใหสูงลํ้า ซึ่งกลายเปนมายาคติที่ทําใหความจริงใน

โศกมหาราช: ความจริง มายาคติ จากคัมภีร

และจารกึ
อ

ดนัย ปรชีาเพิ่มประสทิธิ์*
 

* รองศาสตราจารย คณะศิลปศาสตร มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร. E–mail: jo_danai20

 @yahoo.com

 วันท่ีรับบทความ 27 มิถุนายน 2562 วันท่ีแกไขบทความ 29 ตุลาคม 2562 วันที่

 ตอบรับบทความ 22 พฤศจิกายน 2562



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 107

สวนของพระเจาอโศกมหาราชดูพราเลือนไป ในขณะท่ีจารึกของพระองคเองนั้น

กลับใหภาพความเปนจริงที่ควรจะเปนมากกวา ถึงแมวาจารึกเองก็อาจมีมายาคติ

ที่ซอนอยูดวยเหตุผลบางประการก็ตาม 

คําสําคัญ: พระเจาอโศกมหาราช, จารึกอโศก, มายาคติ 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562108

Asoka the Great: Myths and Truths from the

Scriptures and the Edicts

Danai Preechapermprasit*

Abstract

  This article investigates the story of Asoka the Great as

documented in Buddhist scriptures and in the Edicts of King Asoka.

Concordance and discordance can be found on many issues, such

as the killing of his elder brothers before assuming the throne, the

territories into which he has led the dissemination of Buddhism,

the origin of his Buddhist beliefs, and the Third Buddhist Council.

Although these two sources of evidence described many events

similarly, their differences seem to give us two significantly distinct

images of Asoka the Great, i.e., King Asoka as described in the 

Edicts and as described in the Buddhist Scriptures, especially in 

the Theravada Commentaries (Atthakathā) where King Asoka’s 

virtues and vices were portrayed in excessive manners partly in 

order to glorify Buddhism, which in turn mythicized and distorted

the reality surrounding him. The Edicts of King Asoka, on the other

hand, seem to describe more probable facts, even though they 

may also contain some mythical elements.

Keywords: Asoka the Great, Edicts of King Asoka, Myth

* Associate Professor, Faculty of Liberal Arts, Thammasat University. 
 E–mail: jo_danai20@yahoo.com
 Received June 27, 2019, Revised October 29, 2019, Accepted 
 November 22, 2019



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 109

1. บทนํา

  พระเจาอโศกมหาราชทรงเปนตนแบบแหงกษัตริยผูทรงธรรมที่ชัดเจน

ที่สุดเรื่องหนึ่งในประวัติศาสตรของพระพุทธศาสนาเถรวาท พระจริยาวัตรทาง

พระศาสนาของพระองคที่เกี่ยวของกับพระพุทธศาสนานั้นถูกนํามาเปนตนแบบ

แหงผูปกครองโดยธรรมดวยนโยบายที่เรียกวา “ธรรมวิชัย” คือการชนะโดยธรรม

แตหากเราพิจารณาขอมูลจากหลักฐานตางๆ เชน คัมภีรของพระพุทธศาสนา

เถรวาทโดยเฉพาะที่เกิดขึ้นในลังกา และ จารึกของพระองคเองนั้น จะพบวา

บุคลิกลักษณะและเรื่องราวของพระเจาอโศกมหาราชนั้นมีทั้งความสอดคลองและ

ความแตกตางจากกันหลายประเด็น จนในบางเรื่องดูเหมือนวาพระเจาอโศกฯ 

ที่ปรากฏในคัมภีรกับจารึกนั้นจะไมใชพระองคเดียวกัน

  แมวาหลักฐานทั้งสองอยางนั้นจะไมรวมสมัยกัน กลาวคือจารึกพระเจา

อโศกฯ เปนหลักฐานที่พระเจาอโศกฯ โปรดใหจารึกหลังจากที่พระองค

ครองราชยแลว ในขณะที่คัมภีรอรรถกถาเปนวรรณคดีที่แตงในศรีลังกา ซึ่งเปน

ตํานานชั้นหลังและมีชวงเวลาหางจากพระเจาอโศกฯ ถึงหลายศตวรรษก็ตาม 

แตดูเหมือนวาพุทธศาสนิกชนชาวไทยสวนใหญจะศึกษาและรับรูเร่ืองราวของ

พระเจาอโศกฯ ผานจากคัมภีรอรรถกถามากกวาจารึก และทําใหเห็นภาพลักษณ

ของพระเจาอโศกฯ ในมุมมองเดียวเทานั้น บทความนี้จึงสนใจที่จะศึกษาความ

เหมือนและความแตกตางของพระเจาอโศกมหาราชในหลักฐานตางๆ ที่เปน

ประเด็นนาสนใจ และแมวาบทความนี้จะไมสามารถพิสูจนขอเท็จจริงทาง

ประวัติศาสตรไดมากนักแตอาจสะทอนใหเห็นวาหลักฐานท้ังสองอยางนั้นตองการ

สรางนําเสนอพระเจาอโศกมหาราชใหเปนไปในทิศทางใดโดยมีความสอดคลอง

หรือแตกตางกันหรือไม ซึ่งอาจนําไปสูการศึกษาวิเคราะหถึงขอเท็จจริงรวมถึง

เหตุผลท่ีรองรับอยูเบื้องหลังพระราชประวัติของพระองคในการศึกษาตอๆ ไป

ก็เปนได



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562110

2. พระราชประวัติของพระเจาอโศกมหาราช

  คัมภีรสมันตปาสาทิกา อรรถกถากลาววาพระเจาพินทุสารพระราชบิดา

ของพระเจาอโศกฯ ทรงมีพระราชโอรส 101 พระองค ในเวลาที่พระเจาพินทุสาร

ทรงทุพพลภาพ อโศกกุมารไดสละราชสมบัติในกรุงอุชเชนีท่ีทรงปกครองอยู

เสด็จกลับมายึดพระนครทั้งหมดไวแลวไดจับสุมนราชกุมารซึ่งเปนพระราชโอรส

พระองคโตของพระเจาพินทุสารไว อโศกกุมารทรงสั่งใหสําเร็จโทษพระราชโอรส

เหลาน้ันเสียทั้งหมดยกไวแตเจาติสสกุมาร พระอนุชาผูรวมพระมารดาเดียวกัน

กับพระองค เมื่ออโศกกุมารทรงส่ังใหสําเร็จโทษพระเชษฐานั้น พระองคยังมิได

ทรงอภิเษกเลยแตทรงครองราชยอยูถึง 4 ป ในปท่ี 18 ถัดจาก 200 ป แตป

ปรินิพพานของพระพุทธเจาจึงทรงอภิเษกเปนเอกราชในชมพูทวีปท้ังสิ้น (วินัย

ปฎก สมันตปาสาทิกาอัฏฐกถา เลม 1 หนา 77)1

  อยางไรก็ดี จากขอความในคัมภีรสมันตปาสาทิกา อรรถกถาท่ีกลาววา

อโศกกุมารทรงฆาพระเชษฐาและพระราชโอรสทั้งหมด 99 พระองคนั้น ดูเหมือน

วาจะขัดกับจารึกศิลาฉบับที่ 5 ที่ไดกลาวถึงพระภาดาและภคินีของพระเจาอโศกฯ

ที่ยังทรงมีพระชนมชีพอยู ดังขอความวา

ธรรมมหาอาํมาตยไดรบัการแตงต้ังใหทาํหนาทีท่ัว่ทกุหนทกุแหง 

  ทั้งในสํานักฝายในแหงภาดาและภคินีของขาฯ และมวลญาติอื่นๆ

  ทุกหนทุกแหงในแวนแควนของขาฯ ธรรมมหาอํามาตยเหลานั้น 

  ไดรับมอบหมายหนาที่ใหสอดสองดูในหมูชนผูประกอบดวยธรรมวา

  บุคคลผูนี้เปนผูฝกใฝในธรรม หรือวาบุคคลนี้เปนผูใสใจในการบริจาค

1 บทความนี้ ใชพระไตรปฎกและอรรถกถา ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 111

  ทาน (พระธรรมปฎก, 2540, หนา 43)2 

  ขอความในจารึกกลาวไวชัดเจนวาธรรมมหาอํามาตยไดรับการแตงตั้ง

ใหทําหนาที่ทั้งในสํานักฝายในแหงภาดาและภคินี และมวลญาติอื่นๆ ทุกหน

ทุกแหงในแวนแควนของพระเจาอโศกฯ ซึ่งนาจะขัดกับเรื่องเลาในคัมภีร 

สมันตปาสาทิกา อรรถกถาที่กลาววาพระองคทรงสั่งใหสําเร็จโทษพระราชโอรส

เหลาน้ันเสียทั้งหมด 99 พระองค ยกเวนแตเจาติสสกุมาร พระอนุชาเทานั้น 

สวนในคัมภีรอโศกาวทานกลาวไววามีเพียงสุสีมะราชกุมารแตเพียงพระองคเดียว

เทานั้นที่ทรงถูกสังหารโดยการวางแผนของราธคุปตผูเปนอัครมหาเสนาบดีของ

พระเจาอโศก (ส. ศิวรักษ, 2547, หนา 104 – 106) สวนในคัมภีรของธิเบต

กลาววามีการสังหารพระเชษฐาเพียง 6 พระองค (Guruge, 1993, p. 53) โรมิลลา

ทาพาร (Romila Thapar) แสดงวา จํานวน 99 นั้นเปนเรื่องของจินตนาการท่ี

เกินจริง (Thapar, 2014, p. 32) ดังนั้น ขอมูลจากแหลงตางๆ ที่กลาววาพระเจา

อโศกฯ ยังทรงมีพระภาดาเหลืออยูจะดูสอดคลองกับความจริงมากกวาขอมูลที่

กลาววาพระเจาอโศกฯ ทรงสังหารพระเชษฐาทั้งหมดแบบที่กลาวไวในคัมภีร

สมันตปาสาทิกาอรรถกถา 

  ในทางกลับกัน คัมภีรสมันตปาสาทิกาไดพรรณนาอานุภาพของพระเจา

อโศกฯ ไววาพระราชอํานาจของพระองคแผไปภายใตมหาปฐพีและในอากาศ

เบ้ืองบนหนึ่งโยชน นกแขกเตาก็คาบขาวสาลีเกาพันเกวียนที่เกิดเองในสระ

ฉัททันตมาถวายทุกวัน หนูก็เกล็ดขาวเหลาน้ันใหหมดแกลบและรํา ขาวสารที่

2 จารึกอโศกฯ ในบทความนี้ ใชของพระธรรมปฎกเปนหลัก อยางไรก็ดี ในบทความนี้

 ไดเปรียบเทียบคําแปลจากหนังสือของ Kanai Lal Hazra. (2007). Asoka as

 Depicted in His Edicts. New Delhi, India: Munshiram Manoharla 

 Publishers Pvt, Ltd. และหนังสือของ Meena Talim. (2010). Edicts of King

 Asoka. New Delhi, India: Aryan Books International. เผื่อผูสนใจจะไปศึกษา

 และคนควาตอ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562112

หักแมเมล็ดเดียวก็ไมมี ขาวนี้เปนพระกระยาหารเสวยแหงพระราชา ผึ้งก็ทํา

นํ้าผ้ึง หมีก็ผาฟนที่โรงวัว นกการเวกก็บินมารองสงเสียงอยางไพเราะ พระองค

ทรงไดรับนํ้าที่พวกเทวดานํามาจากสระอโนดาตวันละ 8 หาบ แมแตไมชําระฟน

ชื่อนาคลดาอันสนิทออนนุ มมีรสซึ่งมีอยู ในปาหิมพานตก็มีเทวดานํามาถวาย

พรอมกับมะขามปอม ผลสมอท่ีเปนพระโอสถและมะมวงสุกท่ีสมบูรณดวยกลิ่น

และรส และยังไดนําพระภูษาทรง พระภูษาหม เบญจพรรณ ผาเช็ดพระหัตถที่มีสี

เหลืองและนํ้าทิพยบานจากสระฉัททันตมาถวายทุกวัน แมแตสัตวเดรัจฉานตางๆ

เชน พญานาคท้ังหลายก็นําเคร่ืองพระสุคนธสําหรับสนานพระเศียร สําหรับไล

พระวรกาย พระภูษาหมและยาหยอดพระเนตรท่ีมีคามากจากนาคพิภพมาถวาย

แดพระองคทุกวันและพระองคยังรับสั่งใหพญากาฬนาคผูท่ีเคยเห็นพระพุทธเจา

ทั้ง 4 พระองค เนรมิตพระพุทธนิมิตใหทอดพระเนตร (วินัยปฎก สมันตปาสาทิกา

อัฏฐกถา เลม 1 หนา 77 – 80)

  เรื่องเลาเก่ียวกับเทวดาเหลานี้ดูจะมีความสอดคลองอยูบางกับศิลาจารึก

ฉบับนอยของพระองคที่มีเนื้อความทั้งในฉบับเหนือและฉบับใตเหมือนกันวา

     ตลอดระยะเวลา (ท่ีผานมา) นี้ มนุษยท้ังหลายยังมิไดคลุกคลี

  สนิทสนมกับเทวดาทั้งหลายเลย แตมาบัดนี้ มนุษยท้ังหลายไดคลุกคลี

  สนิทสนม (กับทวยเทพทั้งหลาย) แลว ก็ขอนี้ยอมเปนผลแหงความ

  พากเพียร (ในการทําความดี) (สวรรคนั้น) มิใชวามหาบุรุษเทานั้นจึงจะ

  บรรลุถึงได แมคนเล็กนอยต่ําตอยเมื่อพากเพียรอยูก็สามารถประสบ

  สวรรคอันไพบูลยไดเชนกัน (พระธรรมปฎก, 2540, หนา 96)

  ทวยเทพในจารึกน้ีอาจจะตีความไดหลายอยาง เชน อาจจะหมายถึง

ชนชั้นสูง หมายถึงหิริโอตตัปปะที่เปนคุณธรรมของทวยเทพ หมายถึงเทวดาที่เปน

สิ่งมีชีวิตชั้นสูงในเทวโลก หรือแมแตอาจจะเปนเพียงการพรรณนาใหจารึกมีความ

งดงามทางอลังการศาสตรดังที่กลาวมาก็เปนได อยางไรก็ตาม ทั้งจารึกและคัมภีร

กลาวถึงความสัมพันธระหวางพระเจาอโศกฯ กับเหลาเทวดาไวก็เพื่อเปนการ

ยกยองบุญญาธิการของมหาราชผูยิ่งใหญใหมีความพิเศษจากพระมหากษัตริย



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 113

ทั่วๆ ไปอยางชัดเจน จุดที่นาสนใจในเรื่องเหลานี้คือยิ่งมีการพรรณนาความ

โหดรายของพระเจาอโศกฯ มากยิ่งขึ้นเทาใดก็จะเปนการยกยองคุณคาของ

พระพุทธศาสนาใหสูงสงมากยิ่งขึ้นเทานั้น แมแตในคัมภีรอโศกาวทานซึ่งเปน

คัมภีรฝายมหายานก็พรรณนาความโหดรายของพระเจาอโศกฯ เสียมากมาย 

เชน ทรงเผาพระสนม 500 นางที่ทําลายตนอโศกอันมีช่ือเหมือนพระนามของ

พระองค หรือการท่ีทรงประหารอํามาตยถึง 500 คนท่ีเริ่มดูแคลนพระองค 

จนถึงกับเรียกพระนามของพระองควา “จัณฑาลอโศก” (ส. ศิวรักษ, 2547, 

หนา 107 – 108)

  อยางไรก็ดีความเปนคนโหดรายจะกลายเปนคนดีไดทันทีเมื่อคนนั้น

บํารุงพระพุทธศาสนาดังคําพรรณนาในคัมภีรอโศกาวทานวา “เพื่อประโยชน

ของสัตวะทั่วทั้งโลก พระราชาแหงเมารียวงศทรงสรางพระสถูปฯ แตกอนได

พระนามวาจัณฑาโศกะ (พระเจาอโศกผู ดุร าย) บัดนี้ กลับไดพระนามวา

ธรรมาโศกะ (พระเจาอโศกผูทรงธรรม)” (ส. ศิวรักษ, 2547, หนา 107 – 119)

สวนการพรรณนาบุญญาภินิหารของพระเจาอโศกฯ ในคัมภีรสุโพธาลังการะ

เรียกวาอติสยวุตติประเภทโลกาติกกันตวิสยาคือการแสดงคุณอันพิเศษลํ้าเลิศ

คือพนไปจากวิสัยโลก เชน การกลาวถึงปาฏิหาริยของพระโพธิสัตวผูแรกประสูติ

เสด็จดําเนินและทรงเปลงวาจาได (พระคันธสาราภิวงศ, 2546, หนา 359 - 360)

การใชอลังการเชนนี้ไมวาจะทางคุณหรือโทษยอมมีวัตถุประสงคเพื่อประกาศ

สภาวะอันวิจิตรและถือวาเปนสิ่งที่ยอดเยี่ยมของพระเจาอโศกมหาราชซ่ึงถือเปน

กษัตริยในอุดมคติของพระพุทธศาสนานั่นเอง

3. การนับถือพระพุทธศาสนาของพระเจาอโศกมหาราช

  ประเด็นตอมาคือเรื่องการนับถือพระพุทธศาสนาของพระเจาอโศกฯ

คมัภรีสมนัตปาสาทกิาอรรถกถากลาววาพระองคทรงนบัถอืลทัธพิาเหยีรปาสณัฑะ

คือลัทธิที่ถือผิด ตลอดเวลา 3 ป ในปที่ 4 หลังจากอภิเษกจึงทรงเลื่อมใสใน

พระพุทธศาสนา คัมภีรกลาวยอนไปถึงพระเจาพินทุสารพระชนกของพระเจา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562114

อโศกฯ วาทรงนับถือพวกพราหมณและไดทรงตั้งนิตยภัตไวแกผูถือลัทธิปาสัณฑะ

คือพวกพราหมณและปริพาชก เปนตน ประมาณหกแสนคน แมพระเจาอโศกก็

ทรงถวายทานดุจเดียวกับพระชนก พระองคทอดพระเนตรเห็นพราหมณเหลานั้น

กําลังบริโภคอาหารดวยมารยาทที่ไมมีความสํารวมอินทรีย ทั้งไมไดรับฝกหัด

กิริยามารยาท จึงทรงดําริวาพระองคควรใครครวญเสียกอนแลวใหทานในผูท่ี

เหมาะสมจึงควร

  วันหนึ่ง ขณะที่พระเจาอโศกประทับยืนอยูท่ีสีหบัญชร ทอดพระเนตร

เห็นนิโครธสามเณรผูฝกฝนคุมครองตน มีอินทรียสงบ สมบูรณดวยอิริยาบถ

กําลังเดินผานไปทางพระลานหลวง คร้ันทอดพระเนตรเห็นแลว พระราชาทรง

รําพึงวา ชนแมทั้งหมดนี้ มีจิตฟุ งซานมีสวนเปรียบเหมือนมฤคที่วิ่งพลานไป 

สวนทารกคนนี้ ไมมีจิตฟุงซาน การมองดู การเหลียวดู การคู แขนและการ

เหยียดแขนของเขางามยิ่งนัก ภายในของทารกคนนี้นาจักมีโลกุตรธรรมแนนอน 

พระราชาจึงใหนิมนตสามเณรมาเพื่อถวายบิณฑบาต ในอวสานแหงการอนุโมทนา

ทรงปวารณาภิกษุ 32 รูป ไดแกพระอุปชฌาย พระอาจารย และพระภิกษุสงฆ

พรอมทั้งสามเณร ใหมารับภิกษา ทรงใหเพิ่มภิกษุมากขึ้นทุกวันๆ และทรงตัดภัต

ของพวกนักบวชนอกศาสนามีพราหมณและปริพาชก ตั้งหกแสนคนเสียแลวได

ทรงตั้งนิตยภัตไวสําหรับภิกษุหกแสนรูปภายในพระราชนิเวศนแทน เพราะความ

เลื่อมใสท่ีเปนไปในสามเณรนิโครธเถระนั่นเอง พระนิโครธเถระก็ใหพระราชา

พรอมทั้งบริษัทดํารงอยูในไตรสรณคมน และเบญจศีล ทําใหเปนผูมีความเสื่อมใส

ไมไหวหวั่น ดวยความเสื่อมใสอยางปุถุชน แลวใหดํารงมั่นอยูในพระพุทธศาสนา

(วินัยปฎก สมันตปาสาทิกาอัฏฐกถา เลม 1 หนา 80 – 87)

  เรื่องนี้มีประเด็นที่อาจขัดแยงกับจารึก คือคัมภีร สมันตปาสาทิกา

อรรถกถาพรรณนาวาพระเจาอโศกฯ ทรงนับถือพระพุทธศาสนาเพราะเลื่อมใส

ตอนิโครธสามเณร แตจารึกศิลาฉบับท่ี 13 กลาววามูลเหตุที่ทําใหพระเจา

อโศกฯ ทรงนับถือพระพุทธศาสนานั้นมาจากความสลดพระทัยจากสงครามที่

เมืองกาลิงคะ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 115

     สมเด็จพระเจาอยู หัวปริยทรรศี ผู  เป นที่รักแหงทวยเทพ

  เมื่ออภิเษกแลวได 8 พรรษา ทรงมีชัยปราบแควนกลิงคะลงได จากแควน

  กลิงคะนั้นประชาชนจํานวนหน่ึงแสนหาหมื่นคนไดถูกจับไปเปนเชลย

  จํานวนประมาณหนึ่งแสนคนถูกฆา และอีกหลายเทาของจํานวนนั้นได

  ลมตายไป นับแตกาลนั้นมาจนบัดนี้ อันเปนเวลาที่แควนกลิงคะไดถูก

  ยึดครองแลว การทรงประพฤติปฏิบัติธรรม ความมีพระทัยใฝธรรมและ

  การทรงอบรมสั่งสอนธรรม ก็ไดเกิดมีขึ้นแลวแกพระผูเปนท่ีรักแหง

  ทวยเทพ การที่ไดทรงปราบปรามแควนกลิงคะลงไดนั้น ทําใหพระผูเปน

  ที่รักแหงทวยเทพ ทรงมีความสํานึกสลดพระทัย เพราะวา ในขณะที่การ

  ปราบปรามแวนแควนอันเปนเอกราช กําลังเปนไปอยู ก็ยอมมีการฆา

  ฟนกัน การลมตาย และการจับประชาชนไปเปนเชลยเกิดขึ้น ณ ที่นั้น

  สิ่งเหลาน้ี พระผูเปนที่รักแหงทวยเทพ ทรงสํานึกวาเปนสิ่งท่ีพึงเวทนา

  เปนอยางยิ่ง และเปนกรรมอันหนัก (พระธรรมปฎก, 2540, หนา 56)

  มีขอนาสังเกตวาหากพระเจาอโศกฯ ทรงนับถือพระพุทธศาสนาตั้งแต

พรรษาที่ 4 ที่ทรงพบนิโครธสามเณร และทรงดํารงอยู ในไตรสรณคมนและ

เบญจศีล จริงแลว สงครามนองเลือดที่แควนกาลิงคะในพรรษาท่ี 8 ก็ไมนาจะ

เกิดขึ้นได หรือหากพระองคไดพบนิโครธสามเณรจริงก็แปลวาการพัฒนาทางจิต

วิญญาณของพระองคหลังจากพบสามเณรกวา 4 ป ก็ยังไมมีกําลังมากพอที่จะ

หยุดพระองคในการทําสงครามกับแควนกาลิงคะได (Guruge, 1993, p. 120)

อยางไรก็ดี เรื่องความสนพระทัยในพระพุทธศาสนาของพระอนุชาของพระเจา

อโศกฯ คือเจาชายติสสะจนถึงกับทรงออกผนวชน้ัน ท้ังสองคัมภีรคือคัมภีร

สมนัตปาสาทกิาอรรถกถากบัคมัภรีอโศกาวทานเลาเรือ่งราวคอนขางสอดคลองกนั

เปนอยางมาก

  คัมภีรสมันตปาสาทิกา อรรถกถากลาวถึงมูลเหตุและการออกผนวช

ของเจาชายติสสะนั้นมาจากการที่พระองคทรงสงสัยวาพระสมณะฉันโภชนะอัน

ประณีต ในราชตระกูลแลว จําวัดอยูบนที่นอนอันออนนุมเหตุใดจึงดูไมมีความสุข



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562116

พระเจาอโศกฯ จึงทรงทําเปนเหมือนกริ้วพระอนุชาดวยเหตุการณบางอยาง 

แลวทรงขูดวยมรณภัยวาจงมารับเอาราชสมบัติตลอด 7 วัน หลังจากนั้นพระองค

จักฆาพระอนุชาเสีย เจาชายติสสะจึงไมสรงสนาน ไมเสวย ทั้งบรรทมก็ไมหลับ

ตามสมควรแกพระหฤทัย ไดมีพระสรีระเศราหมองเปนอยางมาก พระเจาอโศกฯ

จึงทรงเปรียบเทียบวาพวกภิกษุเล็งเห็นความตายเนื่องดวยลมหายใจเขาและ

หายใจออกอยู จักมีความสุขไดอยางไร แตนั้นมา พระอนุชาก็ทรงเลื่อมใสใน

พระศาสนาและไดผนวชกับพระมหาธรรมรักขิตหลังจากเหตุการณนี้ (วินัยปฎก

สมันตปาสาทิกาอัฏฐกถา เลม 1 หนา 95 – 97)

  คัมภีรอโศกาวทานกลาวคลายกันวาเจาชายวีตโศก (ติสสะ) ทรงนึกดู

ถูกพระสงฆในพระพุทธศาสนา พระเจาอโศกฯ จึงทรงใชอุบายเชนเดียวกันกับท่ี

คัมภีรสมันตปาสาทิกา อรรถกถากลาวแตเลารายละเอียดวาเหตุการณที่พระเจา

อโศกฯ ทรงแกลงเปนกริ้วพระอนุชาน้ันคือทรงใชใหอํามาตยหลอกลอเจาชาย

วีตโศกใหทรงพระมหามงกุฎของพระเจาอโศกฯ บนพระเศียรและประทับบน

สีหบัลลังกดุจเปนพระราชา เมื่อพระเจาอโศกฯ ทอดพระเนตรเห็นพระอนุชา

เชนนั้นจึงทรงใหพระอนุชาเสวยสมบัติพระราชาตลอด 7 วัน แลวแสรงรับสั่งที่จะ

ประหารพระอนุชาภายใน 7 วัน จนในวันที่ 7 พระเจาอโศกฯ ก็ทรงทําใหเจาชาย

วีตโศกเขาใจในพระพุทธศาสนา แตนั้นมา พระอนุชาก็ทรงเลื่อมใสในพระศาสนา

แลวไดออกผนวชจนบรรลุเปนพระอรหันต (ส. ศิวรักษ, 2547, หนา 120 – 131)

  แมทั้งสองคัมภีรจะกลาวถึงเจาชายติสสะหรือวีตโศกคลายคลึงกันแต

จุดรวมที่สนใจคือการที่ทรงถูกคาดโทษใหประหารชีวิตภายใน 7 วัน เหตุการณ

นี้ในคัมภีรทั้งหลายจะมองวาเปนอุบายธรรมใหพระอนุชาทรงสลดพระทัย แตใน

อีกดานหนึ่งก็สามารถมองไดวาเปนการขมขูพระอนุชาไมใหทรงกระดางกระเดื่อง

ตอราชสมบัติของพระเจาอโศกฯ ก็เปนได โรมิลลา ทาพาร แสดงความเห็นวามี

เพียงพระอนุชาติสสะพระองคเดียวที่อาจเปนอุปสรรคในการตอตานราชบัลลังก

ของพระเจาอโศกฯ ได ดังน้ัน เจาชายติสสะอาจทรงตระหนักไดเองวาการบวช

เปนการแสดงจุดยืนที่ชัดเจนวาพระองคจะไมทรงของเก่ียวกับราชบัลลังกซ่ึงจะ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 117

เปนการรักษาชีวิตของพระองคเองไวภายใตพระราชอํานาจของพระเจาอโศกฯ

และเมื่อพระองคผนวชแลวก็จะไมมีผู รู จักพระองคในที่สุด (Thapar, 2014, 

p. 35)

  ความแตกตางที่น าสนใจอีกเรื่องคือการอุปถัมภศาสนาอื่นๆ ของ

พระเจาอโศกฯ หลังจากที่ทรงนับถือพระพุทธศาสนา โดยคัมภีรสมันตปาสาทิกา

อรรถกถากลาววาหลังจากพระเจาอโศกฯ ทรงนับถือพระพุทธศาสนาแลวก็ไม

ทรงเล่ือมใสนักบวชนอกศาสนาและไมทรงอุปถัมภนักบวชในศาสนาอื่นๆ อีก 

โดยพระองคทรงตัดภัตของพวกนักบวชนอกศาสนามีพราหมณและปริพาชก

ต้ังหกแสนคนเสีย (วินัยปฎก สมันตปาสาทิกาอัฏฐกถา เลม 1 หนา 86 – 87)

ขอมูลดังกลาวดูจะขัดแยงกับจารึกศิลาฉบับที่ 12 ที่กลาววาพระเจาอโศกฯ 

ทรงใหความเคารพและทรงอุปถัมภทุกศาสนา ดังขอความวา

     สมเด็จพระเจาอยู หัวปริยทรรศี ผู  เป นที่ รักแหงทวยเทพ 

  ยอมทรงยกยองนับถือศาสนิกชนแหงลัทธิศาสนาทั้งปวง ทั้งที่เปน

  บรรพชิตและคฤหัสถ ดวยการพระราชทานสิ่งของ และการแสดงความ

  ยกยองนับถืออยางอื่นๆ แตพระผูเปนที่รักแหงทวยเทพ ยอมไมทรง

  พิจารณาเห็นทานหรือการบูชาอันใด ที่จะเทียบไดกับสิ่งนี้เลย สิ่งนี้คือ

  อะไร? สิ่งนั้นก็คือ การที่จะพึงมีความเจริญงอกงามแหงสารธรรมใน

  ลัทธิศาสนาทั้งปวง ก็ความเจริญงอกงามแหงสารธรรมนี้ มีอยูมากมาย

  หลายประการ แตสวนท่ีเปนรากฐานแหงความเจริญงอกงามอันนั้น

  ไดแกสิ่งนี้คือ การสํารวมระวังวาจา ระวังอยางไร? คือ ไมพึงมีการ

  ยกยองลัทธิศาสนาของตนและการตําหนิลัทธิศาสนาของผูอ่ืน ในเมื่อ

  มิใชโอกาสอันควร หรือแมเมื่อถึงโอกาสอันสมควรอยางใดอยางหนึ่งนั้น

  ก็พึงมีแตเพียงเล็กนอย เพราะวา ลัทธิศาสนาท้ังหลายอื่นก็ยอมเปนสิ่ง

  ควรแกการเคารพบูชาในแงใดแงหนึ่ง (พระธรรมปฎก, 2540, หนา 53)



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562118

  นอกจากจารึกที่ 12 ที่กลาววาพระองคทรงเคารพและทรงสนับสนุน

ทุกศาสนาแลว จารึกศิลาฉบับที่ 7 ก็มีขอความวาทรงมีพระทัยปรารถนาให

ศาสนิกชนแหงลัทธิศาสนาทั้งหลายทั้งปวงใหอยูรวมกันเพราะวาศาสนิกทั้งปวง

นั้น ลวนปรารถนาความสํารวมตนและความบริสุทธิ์แหงชีวิตดวยกันทั้งส้ิน 

(พระธรรมปฎก, 2540, หนา 46) และในจารึกศิลาฉบับที่ 6 เมื่อทรงอภิเษกแลว

ได 26 พรรษา ก็กลาวยืนยันชัดเจนอีกวาแมลัทธิศาสนาทั้งหลายทั้งปวง พระองค

ก็ไดกระทําการเคารพนับถือท่ัวกันหมดดวยวิธีการเคารพบูชาตางๆ (พระธรรม

ปฎก, 2540, หนา 74) จะเห็นไดวาพระเจาอโศกฯ ในจารึกทรงมีพระราชหฤทัย

กวางขวางมากกวาพระเจาอโศกฯ ในคัมภีรอยางเห็นไดชัด ท้ังนี้อาจเปนเพราะผู

รจนาคัมภีรสมันตปาสาทิกาอรรถกถาตองการแสดงความเลื่อมใสและยกยองใน

พระพุทธศาสนาของพระเจาอโศกฯ มากเสียจนบดบังความมีนํ้าพระทัยของ

พระเจาอโศกฯ ลงไป

4. พระเจาอโศกทรงชําระเส้ียนหนามแหงพระพุทธศาสนาดวยการ

 สังคายนา

  คัมภีรสมันตปาสาทิกาอรรถกถากลาววาหลังจากพระเจาอโศกฯ ทรง

อุปถัมภพระพุทธศาสนาอยางมากมายก็ทําใหเกิดการปลอมบวชเขามาเพื่อหวัง

ลาภสักการะจนทําใหพระสงฆไมลงอุโบสถรวมกันถึง 7 ป สาเหตุก็เพราะวา

พระองคทรงสงอํามาตยไปสํารวจตรวจสอบกิจการของพระศาสนาอยูเนืองๆ 

ซ่ึงในคัมภีรสมันตปาสาทิกาอรรถกถากลาววา อํามาตยบางคนถึงกับตัดคอพระ

ท่ีไมรวมลงอุโบสถ จนพระอนุชาติสสะซึ่งทรงผนวชเปนพระภิกษุตองมานั่งกั้น

อํามาตยไมใหตัดคอพระพระภิกษุรูปอ่ืนๆ (วินัยปฎก สมันตปาสาทิกาอัฏฐกถา

เลม 1 หนา 94 – 98) การที่พระเจาอโศกฯ ทรงสงอํามาตยไปสอดสองดูแลการ

พระศาสนากลับสอดคลองกับจารึกศิลาในหลายท่ี เชน จารึกศิลาท่ีสารนาถ 

ดังมีขอความวา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 119

พระผูเปนที่รักแหงทวยเทพไดตรัสไว ดังนี้ ก็ประกาศพระบรม

  ราชโองการเชนนี้ ทานทั้งหลายพึงนําไปติดไว ณ ทางสัญจรภายใน

  เขตใกลเคียงของทานทั้งหลาย ฉบับหนึ่ง และจงเก็บรักษาประกาศ

  พระบรมราชโองการเดียวกันนี้แลไวในเขตใกลเคียงของอุบาสกท้ังหลาย

  อีกฉบับหน่ึง ทุกๆ วันอุโบสถ บรรดาอุบาสกเหลานั้น พึงทําตนใหมี

  ความรูเขาใจแนบแนนในประกาศพระบรมราชโองการนี้ และทุกๆ วัน

  อุโบสถ มหาอํามาตยทุกๆ คนพึงไปรวมในการรักษาอุโบสถดวยเปน

  ประจํา เพื่อจักไดเกิดความคุ นเคยแนบสนิท และรู เขาใจท่ัวถึงซ่ึง

  ประกาศพระบรมราชโองการน้ันแล ทั่วทุกหนทุกแหงท่ีอํานาจบริหาร

  ราชการของทานทั้งหลายแผไปถึง ทานทั้งหลายพึงขับไล (บุคคลผู

  ทําลายสงฆ) ออกไปเสียและในทํานองเดียวกันนั้น ทานทั้งหลายพึง

  ขับไล (บุคคลที่ทําลายสงฆ) ในเมืองดาน และในทองถิ่นทั้งหลายออกไป

  เสีย โดยใหเปนไปตามขอความในประกาศนี้ (พระธรรมปฎก, 2540,

  หนา 99 – 100)

  การที่คัมภีรพรรณนาวาพระภิกษุสงฆไมยอมลงอุโบสถรวมกันถึง 7 ป

รวมถึงมหาอํามาตยถึงกับตัดคอพระที่ไมลงอุโบสถดูจะขัดแยงกับจารึกพิเศษแหง

กาลิงคะฉบับที่ 1 ที่กลาวคุณสมบัติของมหาอํามาตยวา

     เพื่อประโยชนนี้ ขาฯ จักสงมหาอํามาตยท้ังหลายซ่ึงจะไมเปน

  ผูหยาบคาย ไมดุรายและซื่อสัตยในการปฏิบัติงาน ออกเดินทางตรวจ

  ตราราชการทุกๆ 5 ป มหาอํามาตยเหลานั้น เมื่อทราบความประสงค

  อันน้ี (ของขาฯ) แลว ก็จักปฏิบัติตามคําสั่งสอนของขาฯ แมจากนคร

  อุชเชนีก็เชนกัน องคอุปราชราชโอรส จักสงกลุมเจาหนาที่อยางเดียวกัน

  ใหออกเดินทางตรวจตราราชการเพื่อความมุงหมายอันเดียวกันนี้แล 

  (ในการสงออกแตละคราวน้ี) จักไมปลอยใหเวลาลวงเกิน 3 ป แมจาก

  นครตักศิลาก็เชนเดียวกัน (พระธรรมปฎก, 2540, หนา 87 – 88)



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562120

  เนื่องจากจารึกน้ีไมไดบอกปที่พระเจาอโศกฯ ครองราชย ดังนั้น 

ขอสันนิษฐานที่อาจเปนไปไดคือเหตุการณมหาอํามาตยตัดคอพระและการไมลง

อุโบสถรวมกันถึง 7 ป อาจเกิดขึ้นจริง พระเจาอโศกฯ จึงทรงประกาศในจารึก

ฉบับนี้ภายหลังเหตุการณนาสลดดังกลาว โดยใหอํามาตยชุดใหมตองไมเปนผู

หยาบคาย ไมดุรายและใหตรวจตราภายในระยะเวลา 3 – 5 ป เพื่อไมใหเกิด

ปญหาการไมลงอุโบสถนานเกินไปถึง 7 ปและไมเกิดเหตุการณลวงเกินพระภิกษุ

สงฆอีกก็เปนได

  พระเจาอโศกฯ ทรงจัดการพระปลอมบวชเหลานั้นโดยอาศัยพระ

โมคคัลลีบุตรติสสะเถระ โดยพระเถระใหพระราชาทรงเรียนเอาลัทธิสมัยแหง

พระสัมมาสัมพุทธเจา ในวันที่ 7 พระราชาทรงรับสั่งใหพระภิกษุสงฆประชุม

พรอมกันที่วัดอโศการามใหขึงมานผากั้นไว แลวประทับนั่งอยูภายในมานผา 

ทรงรับสั่งใหจัดพวกภิกษุผูมีลัทธิเดียวกันใหรวมกันอยูเปนพวกๆ แลวรับสั่งให

นิมนตหมูภิกษุมาทีละหมูแลวตรัสถาม หากพระราชาทรงทราบวาเหลานี้ไมใช

ภิกษุ เหลานี้เปน อัญเดียรถียก็เพราะพระองคไดทรงเรียนเอาลัทธิมากอนนั่นเอง

จึงพระราชทานผาขาวแกเธอเหลานั้นแลวใหสึกจํานวนถึงหกหมื่นคน หลังจากนั้น

สงฆจึงยอมลงอุโบสถรวมกัน สวนพระโมคคัลลีบุตรติสสเถระก็ไดเลือกภิกษุพันรูป

ทําตติยสังคายนา (วินัยปฎก สมันตปาสาทิกาอัฏฐกถา เลม 1 หนา 104 – 107)

  เรื่องการสังคายนาครั้งที่ 3 นี้ มีนักวิชาการหลายคน เชน ศาสตราจารย

โทมัส (E.J. Tomas) กลาววาสังคายนาครั้งนี้ทําโดยสงฆวิภัชชวาทีชาวลังกา หรือ

สมิท (V.A. Smith) กลาววาถาตติยสังคายนามีจริงก็เปนเรื่องสําคัญมาก นาจะมี

กลาวไวในศิลาจารึก แตศิลาจารึกก็มิไดกลาวถึง จึงเช่ือวาพระลังกาแตงข้ึน

ภายหลัง (สิริวัฒน คําวันสา, 2545, หนา 79) เชนเดียวกับ เอช. เคิรน (H. Kern)

ที่กลาววาการสังคายนาเปนเรื่องที่เปนไปไมไดอยางยิ่งเพราะการแทรกแซงเรื่อง

ของสงฆดูขัดกับจารึกของพระองคที่ทรงสนับสนุนทุกศาสนาอยางเปนกลางและ

เทาเทียม (Lamotte, 1988, p. 273) อยางไรก็ตาม เรื่องการสังคายนานี้ดูจะ

สอดคลองกับจารึกหลักศิลาที่สารนาถและที่อ่ืนๆ วาพระเจาอโศกฯ ทรงทําให



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 121

พระศาสนาบริสุทธิ์และมีความสามัคคีแลว ดังขอความวา

สมเด็จพระเจาอยูหัวปริยทรรศี ผูเปนที่รักแหงทวยเทพ ไดมี

  พระบรมราชโองการใหประกาศแกมหาอํามาตยทั้งหลาย ณ พระนคร

  ปาฏลีบุตร และ ณ นครอื่นๆ วา ขาฯ ไดกระทําใหสงฆมีความสามัคคี

  เปนอันหน่ึงอันเดียวกันแลว บุคคลใดๆ จะเปนภิกษุหรือภิกษุณีก็ตาม 

  ไมอาจทําลายสงฆได ก็แล หากบุคคลผูใด จะเปนภิกษุหรือภิกษุณีก็ตาม

  จักทําสงฆใหแตกกัน บุคคลผูน้ันจักตองถูกบังคับใหนุงหมผาขาวและ

  ไปอยู ณ สถานที่อันมิใชวัดพึงแจงสาสน พระบรมราชโองการนี้ใหทราบ

  ทั่วกัน ทั้งในภิกษุสงฆและในภิกษุณีสงฆ ดวยประการฉะนี้ (วินัยปฎก

  สมันตปาสาทิกาอัฏฐกถา เลม 1 หนา 99)

  พระพรหมคุณาภรณ (สมณศักด์ิในขณะนั้น) กลาววาธรรมโองการน้ี 

ในจารึกบอกวาพระเจาอโศกฯ โปรดใหติดประกาศทัว่ไปทกุหนแหง ทีน่กัโบราณคดี

ขุดคนพบแลว 3 แหงคือ สารนาถ โกสัมพี และสาญจี ซึ่งมีขอความซํ้ากันวา 

สงฆอันพระองคไดทําใหสามัคคีกันแลว แสดงวาเปนเหตุการณใหญของสวนรวม

ทั่วทั้งแวนแควน เพราะจากสารนาถ ผาน โกสัมพี ไปถึงสาญจีนั้น มีระยะทางถึง

600 กิโลเมตร และขอความตอนทายๆ ของจารึกเองก็บอกใหมหาอํามาตย

ดําเนินการรักษาสามัคคีนี้ทั่วทุกหนแหง ดังนั้น ขอความท่ีกลาวถึงในจารึก

เหลาน้ียอมหมายถงึการสงัคายนาครัง้ที ่3 ทีเ่มอืงปาตลบีตุร (พระพรหมคณุาภรณ,

2552, หนา 10 – 11)

  การทําสงฆ  ให สามัคคีโดยมีจารึกที่ เหมือนกันในหลายพื้น ท่ีนั้น 

ยอมสะทอนวาตองมีการแตกแยกกันในหมู สงฆซึ่งในคัมภีรสมันตปาสาทิกา 

อรรถกถา กลาววาการแตกแยกดังกลาวนั้นทําใหสงฆไมลงอุโบสถถึง 7 ป 

การจะทําใหสงฆสามัคคีไดนั้นจะตองเปนเหตุการณสําคัญซึ่งวิธีที่จะยุติความ

แตกแยกในระดับน้ีไดจะเปนวิธีอื่นไมไดนอกจากการสังคายนาซ่ึงตองอาศัยความ

พรอมเพรียงของหมู สงฆซึ่งในกรณีนี้ยังมีพระราชอํานาจของพระเจาอโศกฯ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562122

เป นแรงหนุน ดังจะเห็นได จากขอความที่ตรงกันท้ังจากจารึกและคัมภีร 

สมันตปาสาทิกาอรรถกถาที่กลาววาทรงพระราชทานหรือบังคับใหนุ งผาขาว

นั่นเอง

5. การประกาศพระศาสนาในตางประเทศ

  เรื่องการประกาศพระศาสนาในตางประเทศดูเหมือนวาดินแดนที่จารึก

อโศกฯ กลาวงถึง กับดินแดนที่คัมภีรสมันตปาสาทิกาอรรถกถากลาวไวจะ

ไมตรงกัน โดยคัมภีรสมันตปาสาทิกาอรรถกถากลาววา พระโมคคลีบุตรติสสเถระ

เมื่อทําตติยสังคีติแลวไดดําริว าในอนาคต พระศาสนาจะตั้งมั่นอยู ด วยดีใน

ประเทศไหน เมื่อทานใครครวญอยูจึงมีความคิดวาพระศาสนาจักตั้งมั่นอยูดวยดี

 ในปจจันติมชนบททั้งหลาย ทานจึงมอบศาสนกิจนั้นดวยการสงภิกษุไปในรัฐ

ตางๆ 9 สาย ไดแก พระมัชฌันติเถระไปยังรัฐกัสมีรคันธาระ พระมหาเทวเถระ

ไปยังมหิสกมณฑล พระรักขิตเถระไปยังวนวาสีชนบท พระโยนกธรรมรักขิตเถระ

ไปยังอปรันตกชนบท พระมหาธรรมรักขิตเถระไปยังมหารัฐชนบท พระมหา

รักขิตเถระไปยังโลกเปนที่อยูของชาวโยนก พระมัชฌิมเถระไปยังชนบทอันเปน

สวนหนึ่งแหงหิมวัตประเทศ พระโสณกเถระ 1 พระอุตตร เถระ 1 ไปยังสุวรณภูมิ

ชนบท สงพระมหินทเถระ ผูเปนสัทธิวิหาริกของตนกับพระอิฏฏิยเถระ พระอุตติย

เถระ พระสัมพลเถระ พระภัททสาลเถระไปยังเกาะตัมพปณณิทวีป (วินัยปฎก

สมันตปาสาทิกาอัฏฐกถา เลม 1 หนา 111)

  เมืองตางๆ ที่ในคัมภีรสมันตปาสาทิกา อรรถกถากลาวถึงนั้น ไดแก 

คันธาระไดแกแควนแคชเมียร มหิสมณฑลไดแกรัฐไมซอรทางอินเดียใต วนวาสีคือ

แถบภูเขาวินธัย อปรันตชนบทอาจเปนเมืองบอมเบย มหารัฐชนบทคือแควนมหา

รัษฎระ โยนกไดแกประเทศกรีก หิมวันตประเทศนาจะหมายถึงเนปาล สุวรรณภูมิ

ยังมีการถกเถียงกันหลายเมือง และเกาะตัมพปณณิทวีป ไดแกศรีลังกา (สิริวัฒน

คําวันสา, 2545, หนา 82 – 84) เร่ืองนี้สอดคลองกับการเผยแผศาสนาของ

พระเจาอโศกฯ ที่ปรากฏอยูในจารึกที่กลาววา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 123

     สําหรับพระผูเปนที่รักแหงทวยเทพ ชัยชนะที่ทรงถือวายิ่งใหญ

  ที่สุดไดแก ธรรมวิชัย (ชัยชนะโดยธรรม) และธรรมวิชัยนั้น พระผูเปน

  ที่รักแหงทวยเทพไดทรงกระทําสําเร็จแลวท้ัง ณ ท่ีนี้ (ในพระราช

  อาณาเขตของพระองคเอง) และในดินแดนขางเคียงทั้งปวง ไกลออกไป

  600 โยชน ในดินแดนอันเปนที่ประทับแหงกษัตริยโยนะ (Ionian 

  Greek) พระนามวาอันติโยคะ (Antiochos) และดินแดนตอจากพระเจา

  อันติโยคะนั้นไป (คือในทางตะวันตกเฉียงเหนือ) อันเปนท่ีประทับแหง

  กษัตริย 4 พระองค พระนามวา พระเจาตุรมายะ (หรือตุลมย –

  Ptolemy) พระเจาอันติเกนะ (Antigonos) พระเจามคะ (Magas) 

  และพระเจาอลิกสุนทระ (Alexander) และถัดลงไป (ในทางทิศใต) 

  ถึงแวนแควนของชาวโจละ (Cholas) แวนแควนของชาวปาณฑยะ

  (Pandyas) ตลอดถึงประชาชนชาว (แมนํ้า) ตามรปรรณี (Tamraparni)

  และในแวนแควนภายในพระราชอํานาจของพระองคก็เชนเดียวกัน คือ

  แวนแควนของชาวโยนะ (Ionians หรือ Greeks) และชนชาวกัมโพชะ

  (Kambojas) ชนชาวนาภปนติแหงนาภคะ ชนชาวโภชะและชนชาว

  ปตินิก ชนชาวอันธระ (Andhra) และชนชาวปุลินทะ ทุกหนทุกแหง

(พระธรรมปฎก, 2540, หนา 59 – 60)

  พระพรหมคุณาภรณกลาววาดินแดนตางๆ ที่กลาวถึงพระมหากษัตริย

ตามจารึกนั้นไดแกอาณาจักรกรีกที่อยู รอบทะเลเมดิเตอเรเนียน เชน เมือง

มาซิโดเนีย เมืองไซรีนีแถบตะวันออกของลิเบีย จนถึงนครอเลกซานเดรียแหง

อียิปต (พระพรหมคุณาภรณ, 2552, หนา 17) แตดินแดนตางๆ ที่ปรากฏในจารึก

และคัมภีรน้ันมีท้ังที่สอดคลองและแตกตางกัน ซ่ึงหากจะสังเกตจากจารึกพบวา

ดินแดนทางตะวันตกสอดคลองกับจารึกคือดินแดนอาณาจักรกรีกซ่ึงเปนหนึ่งใน

เกาสายที่ปรากฏในคัมภีร สวนดินแดนอื่นๆ ในจารึกน้ันอาจตีความจากประโยค

วาแวนแควนภายในพระราชอํานาจของพระองคซึ่งอาจรวมดินแดนตางๆ ใน



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562124

สายอื่นๆ ที่ปรากฏในคัมภีรได3

   หากพิจารณาจากคัมภีรสมันตปาสาทิกาอรรถกถาจะพบวาการเผยแผ

พระธรรมทูตเกิดจากดําริของพระโมคคลีบุตรติสสเถระ ในขณะที่จารึกกลาววา

พระเจาอโศกฯ ไดทรงกระทําธรรมวิชัยสําเร็จแลว และทรงถือวาเปนชัยชนะที่

ยิ่งใหญที่สุดก็คือการเผยแผศาสนาไปในดินแดนตางๆ ซ่ึงอาจมองไดวาการเผยแผ

พุทธศาสนานั้นเปนเรื่องของการเมืองมากกวาเรื่องของศาสนา ประเด็นที่นาสนใจ

อีกประการหนึ่งคือในจารึกของพระเจาอโศกฯ นั้นไมมีการกลาวถึงสุวรรณภูมิอยู

เลยซึ่งเปนเรื่องที่ชวนใหคิดวิเคราะหตอไปไดวาดินแดนสุวรรณภูมิท่ีนักวิชาการยัง

ถกเถียงเรื่องที่ตั้งกันอยูจนถึงทุกวันนี้วาเปนแหลมมาลายู เกาะสุมาตรา ประเทศ

พมา นครปฐม ไปจนถึงสุพรรณบุรีและกาญจนบุรี (สุจิตต วงศเทศ, 2549, หนา

74 – 75) เคยมีพระธรรมทูตตั้งแตสมัยพระเจาอโศกฯ มาเผยแผพระพุทธศาสนา

จริงหรือไม ดังนั้น กอนท่ีจะศึกษาหรือโตเถียงกันวาสุวรรณภูมิอยูที่ใด ควรจะ

ทําการศึกษาหาขอเท็จจริงเสียใหไดกอนวาพระเจาอโศกฯ เคยสงพระธรรมทูต

มายังสุวรรณภูมิจริงหรือไมมากกวา

  จากจารึกและคัมภีร สมันตปาสาทิกา อรรถกถา จะพบวามีความ

สอดคลองกันในเรื่องของการประกาศพระศาสนาแตอาจมีความแตกตางกันใน

รายละเอียดเรื่องแวนแควนและดินแดนที่พุทธศาสนาไปถึง อยางไรก็ตาม การที่

จะสรปุขอเทจ็จรงิเหตุการณในยคุสมยัของพระองคโดยอาศยัจารกึเพียงอยางเดยีว

ก็คงไมสามารถใชเปนบรรทัดฐานไดทั้งหมดเพราะจารึกนี้เกิดขึ้นโดยพระราช

ประสงคของพระเจาอโศกฯ ดังนั้น ผู จารึกก็ตองจารึกในสิ่งที่พระองครับสั่ง

เทาน้ัน แมในจารึกศิลาฉบับที่ 14 นั้นก็ไดอธิบายถึงเจตนา ความมุงหมายและ

ขอจํากัดของการจารึกไวดังตอไปนี้

3 เรื่องการเผยแผพระธรรมทูต 9 สายน้ี ผูสนใจสามารถศึกษาเพิ่มไดจากหนังสือของ 

 E. Lamotte. (1988). History of Indian Buddhism. (Sara Webb – Boin,

 Trans). Louvain-La-Neuve: Institut Orientaliste



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 125

     ธรรมโองการน้ี พระเจาอยู หัวปริยทรรศี ผู  เปนท่ีรักแหง

  ทวยเทพไดโปรดใหจารึกข้ึนไวใหมีขนาดยนยอพอไดความบาง มีขนาด

  ปานกลางบาง มีขอความละเอียดพิสดารบาง เพราะเหตุวาสิ่งทุกสิ่งจะ

  เหมาะสมเหมือนกันไปในที่ทุกหนทุกแหงก็หาไม แวนแควนของขาฯ นี้

  กวางใหญไพศาล สิ่งที่จารึกไปแลวก็มีเปนอันมากและขาฯ ก็จักใหจารึก

  เพิ่มขึ้นเร่ือยไป อนึ่ง ในจารึกนี้มีขอความบางอยางที่กลาวซํ้าซาก ทั้งนี้

  เนื่องจากมีอรรถอันไพเราะ อันจะเปนเหตุชวยใหประชาชนประพฤติ

  ปฏิบัติตาม ในจารึกทั้งนี้ อาจมีความบางอยางที่เขียนขึ้นไวไมครบถวน

  สมบูรณ (แตทั้งนี้ ก็ได กระทําไป) โดยพิจารณาถึงถ่ินที่จารึกบาง

  พิจารณาถึงเหตุตางๆ ที่จะทําใหลบเลือนไปบางหรืออาจเกิดจากความ

  ผิดพลาดของผูเขียนจารึกบาง (พระธรรมปฎก, 2540, หนา 62)

6. สรุป

  พระเจาอโศกมหาราชทรงเปนกษัตริยผูยิ่งใหญที่สุดของแผนดินอินเดีย

นโยบายธรรมวิชัยที่ใชหลักธรรมในการแผแสนยานุภาพแทนการรบดวยอาวุธ

ของพระองคทําใหทรงไดรับการยอมรับจากพระพุทธศาสนาวาทรงเปนจักรพรรดิ

ผูทรงธรรม ซ่ึงพระองคก็ทรงตอบรับการยกยองดังกลาวนี้ดวยการทรงรับเปน

องคอัครศาสนูปถัมภกที่สําคัญของพระพุทธศาสนาเคียงคูกับศาสนาอื่น แตดู

เหมือนวาคัมภีรพระพุทธศาสนาจะพยายามสรางภาพลักษณของพระองคใหกลาย

เปนกษัตริยผูทรงเลวรายเกินจริงกอนที่จะทรงหันมานับถือพระพุทธศาสนา ทั้งนี้

ก็เพื่อตองการประกาศความสูงสงของพระธรรมวินัยท่ีสามารถกลับใจคนรายกาจ

ใหกลายเปนคนดีได และแมแตเมื่อพระเจาอโศกฯ ทรงนับถือพุทธศาสนาแลว 

ดูเหมือนวาขอมูลจากคัมภีรอรรถกถาจะทําใหพระเจาอโศกฯ ทรงกลายเปนผูมี

พระหทัยคับแคบไปซึ่งตางจากขอมูลในจารึก ทั้งนี้ก็เพื่อตองการเชิดชูพระพุทธ

ศาสนาใหโดดเดนกวาศาสนาอื่นนั่นเอง



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562126

  การสรางภาพลกัษณเชนนีจึ้งทาํใหเกดิมายาคตใินเรือ่งของพระเจาอโศกฯ

ซ่ึงคลาดเคลื่อนจากความเปนจริงในหลายประเด็น ดังจะเห็นไดจากจารึกและ

คัมภีรตางๆ ที่กลาวถึงในบทความน้ี อยางไรก็ดี ทั้งจารึกและคัมภีรก็อาจเปน

เพียงการสรางมายาคติตามที่ผูจารึกและรจนามีความมุงหมายท่ีจะใหพระองค

ทรงมีภาพลักษณตามที่ตองการ ดวยเหตุน้ีจึงทําใหพระเจาอโศกฯ ดูเหมือนจะ

ทรงมีสองบุคลิกเปนอยางนอย คือพระเจาอโศกฯ ท่ีมีภาพลักษณตามจารึก 

และพระเจาอโศกฯ ที่มีภาพลักษณตามคัมภีรพระพุทธศาสนา

บรรณานุกรม

พระคนัธสาราภิวงศ. (2546). สโุพธาลงัการมญัชร.ี กรงุเทพมหานคร: มหาวทิยาลยั

  มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

พระธรรมปฎก. (2540). จารึกอโศก. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา.

พระพรหมคุณาภรณ. (2552). จารึกอโศก รัฐศาสตรแหงธรรมาธิปไตย.

  กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพผลิธัมม.

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2536). พระวินัยปฎก เลม 1 ภาค 1มหาวิภังค ปฐมภาค

  และอรรถกถา. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย.

ส. ศิวรักษ. (2547). ความเขาใจในเรื่องพระเจาอโศกและอโศกาวทาน.

  กรุงเทพมหานคร: ศูนยไทย – ธิเบต.

สิริวัฒน คําวันสา. (2545). พุทธศาสนาในอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ

  พิทักษอักษร.

สุจิตต วงศเทศ. (2549). สุวรรณภูมิ ตนกระแสประวัติศาสตรไทย. สํานักพิมพ

  มติชน.

Guruge, Ananda W.P.. (1993). Asoka, The Righteous: A Deffinitive

  Biography. Colombo, Sri Lanka: The Central Cultural Fund,

  The Ministry of Cultural Affairs and Information.

Hazra, Kanai Lal. (2007). Asoka as Depicted in His Edicts. New Delhi,

  India: Munshiram Manoharla Publishers Pvt, Ltd.



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 127

Lamotte, E.. (1988). History of Indian Buddhism. (Sara Webb – Boin,

  Trans). Louvain - La - Neuve: Institut Orientaliste.

Talim, Meena. (2010). Edicts of King Asoka. New Delhi, India: Aryan

  Books International.

Thapar, Romila. (2014). Asoka and the Decline of the Mauryas. 

  New Delhi, India: Oxford University Press.


