
วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 33

บทคัดยอ

  บทความวิจัยเร่ือง “แนวทางการอธิบายคําสอนเรื่องรูปขันธในมิติ

วิทยาศาสตร” มีวัตถุประสงคเพื่อนําเสนอแนวทางการอธิบายคําสอนเรื่องรูปขันธ

ในมิติวิทยาศาสตร

* บทความวิจัยนี้เปนสวนหนึ่งของโครงการวิจัยเรื่อง “แนวทางการอธิบายคําสอน

 เรื่องรูปขันธ ในมิติวิทยาศาสตร ” โครงการวิจัยน้ีได  รับทุนสนับสนุนจาก

 จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย (ศูนยพุทธศาสนศึกษา) ประจําป พ.ศ. 2561

** รองศาสตราจารย สาขาวิชาพระพุทธศาสนา คณะมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร

 มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร. E-mail: phdmbu3.025@gmail.com

*** ศาสตราจารย ภาควชิาประวตัศิาสตร ปรชัญา และวรรณคดอีงักฤษ คณะศิลปศาสตร

 มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร

**** อาจารย ภาควิชาประวัติศาสตร ปรัชญา และวรรณคดีอังกฤษ คณะศิลปศาสตร

 มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร วันท่ีรับบทความ 21 กุมภาพันธ 2562 วันที่แกไข

 บทความ 15 พฤศจิกายน 2562 วันที่ตอบรับบทความ 20 พฤศจิกายน 2562

นวทางการอธิบายคําสอนเรื่องรูปขันธในมิติ

วทิยาศาสตร*
แ

ศุภกาญจน วชิานาต*ิ*

วัชระ งามจติรเจรญิ***

คะนอง ปาลภิัทรางกูร****
 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256234

  ผลการศึกษาพบวา แนวทางการอธิบายคําสอนเร่ืองรูปขันธในมิติ

วิทยาศาสตร เปนแนวทางอธิบายเรื่องรูปขันธหรือรางกายแบบแยกสวนโดยเร่ิม

จากสิ่งที่เล็กที่สุด และนําเรื่องคุณสมบัติหรือพฤติการณของสสารและพลังงานที่

เปนองคความรูทางวิทยาศาสตรมาชวยอธิบายคําสอนเรื่องรูปขันธของพระพุทธ

ศาสนาโดยเฉพาะในสวนที่ไมเกี่ยวของกับสิ่งที่เปนนามธรรมคือ กรรม จิต และ

เจตสิก

  ตามแนวทางการอธิบายคําสอนเรื่องรูปขันธในมิติวิทยาศาสตร รูปขันธ

หรือรางกายก็คือสสารและพลังงาน (คือสิ่งเดียวกัน) โดยศึกษาจากสวนที่เล็กที่สุด

ของรางกายเรียกวาเซลล เนื้อเยื่อ อวัยวะ ระบบ และรางกายตามลําดับ

ซึ่งโครงสรางและองคประกอบของรางกายและสสารทั้งหมดนี้ลวนเกิดจากสิ่งที่

เล็กที่สุดในระดับอนุภาค เชน ควารก โดยสามารถจัดประเภทของรางกายและ

สสารได 4 สถานะ ไดแก สถานะของแข็ง สถานะของเหลว สถานะแกส และ

สถานะพลาสมา สวนลักษณะของรูปขันธหรือรางกายเปนไปตามกฎไตรลักษณ

คือ ความไมเที่ยง เปนทุกข เปนอนัตตา เปนสิ่งที่เปลี่ยนแปลงและเปนไปตาม

เหตุปจจยั เหมอืนการเคลือ่นไหวตลอดเวลาภายใตองคความรูกฎเทอรโมไดนามกิส

และเอนโทรปที่แสดงวา สสารและพลังงานมีลักษณะของการเกิดขึ้น การสืบตอ

การถดถอย และการดับสลายไป

  อน่ึง เก่ียวกับอิทธิพลหรือบทบาทของรูปขันธหรือรางกาย รูปขันธมี

อิทธิพลตอรางกายและจิตใจของมนุษย สอดคลองกับความจริงทางวิทยาศาสตร

ที่วา รางกายหรือสสารและพลังงานลวนสามารถมีอิทธิตอชีวิตและจิตใจตลอดจน

การดําเนินชีวิตประจําวันได เชน ความเครียด บทบาทการนอนหลับ บทบาทของ

ฮอรโมนในรางกาย อิทธิพลของแสง อิทธิพลของแรงทั้ง 4 และอิทธิพลของ

ชีวควอนตัมฟสิกส

คําสําคัญ: รูปขันธ, แนวทางการอธิบายคําสอน, มิติวิทยาศาสตร



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 35

A Scientific Explanation of Rūpakhandha*

Supakanjana Vichanati**

Watchara Ngamchitcharoen***

Kanong Paliphatrangkura****

Abstract

  This research article aims to present a scientific explanation

of the Buddhist teaching of Rūpa-khandha.

  The study finds that a possible scientific explanation of the

doctrine of Rūpa-khandha is one that describes Rūpa-khandha

or the body in a separate and reductive manner, starting from the

smallest parts, and introducing the properties or behaviors of 

matter and energy in existing scientific knowledge in this explanation,

especially in parts that do not concern abstract entities such as

kamma, consciousness, and mental factors.

* This paper is a part of the research entitled “An Explanation of

 Rūpakhandha in the Light  of Science,” funded by Chulalongkorn

 University (Centre for Buddhist Studies), 2018

** Associate Professor, Section of Buddhist Studies, Faculty of 

 Humanities and Social Sciences, Phranakhon Rajabhat University. 

 E-mail: phdmbu3.025@gmail.com

*** Professor, Department of History, Philosophy and English Literature,

 Faculty of Liberal Arts, Thammasat University

**** Lecturer, Department of History, Philosophy and English Literature,

 Faculty of Liberal Arts, Thammasat University Received February 21,

 2019, Revised November 15, 2019, Accepted November 20, 2019



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256236

  According to the scientific conception, Rūpa-khandha or

the body is simply matter and energy. It can be studied from the

smallest parts of the body – the cells – to the tissues, organs,

systems, and the entire body respectively. The structure and 

composition of the body and matters consist of the smallest 

entities, e.g., quarks. The body and matters may take one of

the four states: solid, liquid, gas, or plasma. The nature of 

Rūpa-khandha or the body may be said to be subject to the law

of the Three Characteristics, i.e. impermanence, suffering, and

selflessness, that changes according to changing conditions. This is

not unlike the constant movements according to the laws of 

thermodynamics and entropy which depict the occurrence, 

succession, degradation, and extinction of matter and energy.

  The research also finds that Rūpa-khandha exerts influence

on the human body and mind, consistent with the scientific fact

that matter and energy may affect human sentiments and daily 

life. Some of such influence may include stress, sleep, hormonal

patterns, light, the four forces, as well as quantum physics. 

  

Keywords: Rūpa-khandha, scientific explanation 

. 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 37

1. ความนํา

  การศึกษาเรื่อง “แนวทางการอธิบายคําสอนเร่ืองรูปขันธ ในมิติ

วิทยาศาสตร” มีวัตถุประสงค เพื่อนําเสนอแนวทางการอธิบายคําสอนเรื่อง

รูปขันธดวยความจริงทางวิทยาศาสตร เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative

Research) โดยใชการศึกษาเชิงเอกสารและการสัมภาษณเชิงลึก (In-depth

interview) โดยมีขอบเขตการวิจัยดานเนื้อหาในกรอบของรูปสมุทเทสนัย 

(การแสดงรูปโดยสังเขป) ไดแก องคธรรมของรูป 28, ที่เกิดของรูป 28 ในรางกาย

ของมนุษย และสภาวลักษณะของรูป 28 เทานั้น สวนในมิติวิทยาศาสตรไดแสดง

เนื้อหาในมิติของเซลลที่มีธาตุ 4 (ดิน, นํ้า, ลม และไฟ) เปนองคประกอบหลัก

พื้นฐานของรูปขันธ และระบบของรางกายที่มีคุณลักษณะและท่ีตั้งหรือตําแหนง

การทําหนาที่ของรางกาย โดยศึกษาสรีรวิทยาและกายวิภาคจากกฎหรือทฤษฎี

ทางวิทยาศาสตรบริสุทธิ์ และวิทยาศาสตรประยุกต 

2. แนวทางการอธิบายรูปขันธดวยมิติวิทยาศาสตร

  จากการศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวของรวมท้ังการสัมภาษณ

ผูทรงคุณวุฒิทางดานพระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร ผูวิจัยสามารถวิเคราะห

และสังเคราะหแนวทางการอธิบายรูปขันธดวยมิติวิทยาศาสตรโดยเฉพาะใน

ประเด็นสําคัญดังตอไปนี้

2.1 ความหมายของรูปขันธ

  ความหมายของคําวา “รูปขันธ”ในทางพระพุทธศาสนา หมายถึง 

กองรูป, สวนที่เปนรูป, รางกายพฤติกรรมและคุณสมบัติตางๆ ของสวนท่ีเปน

รางกาย หรือคุณสมบัติของสสารและพลังงาน (สานุ มหัทธนาดุลย, สัมภาษณ,

14 สิงหาคม 2561) , สวนประกอบฝายรูปธรรมทั้งหมด, สิ่งที่เปนรางกายพรอม

ท้ังคุณและอาการ (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554, หนา 162)



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256238

ความหมายทั้งหมดน้ีลวนสอดคลองกับความหมายรูปขันธในทางวิทยาศาสตรท่ี

ชัยวัฒน คุประตกุล (สัมภาษณ, 27 เมษายน 2561) กลาวไววา

   รูปขันธในความหมายวทิยาศาสตรนัน้ หมายถึง สสารและ

  พลังงานที่เปนหนวยพื้นฐานของรางกาย (สิ่งมีชีวิต) และสิ่งไมมีชีวิต 

  โดยเฉพาะรางกายมนุษยนั้นลวนเกิดจากการประกอบข้ึนจากระบบ

  ตางๆ หลายระบบซึ่งทํางานตามหนาที่ของแตละระบบเพื่อใหรางกาย

  สามารถดํารงชีวิตอยูได สิ่งเหลานี้คงภาวะธํารงดุลและความอยูรอดของ

  รางกายมนุษย

  ระบบทํางานของอวัยวะนอยใหญตางๆ ลวนมีปจจัยพื้นฐานมาจากการ

ทํางานรวมกันของเซลลรางกายหลายลานลานเซลลที่มาประชาคมอยูภายใน

รางกายเดียวกัน (รุ งเรือง ลิ้มชูปฏิภาณ, 2556, หนา 16) ซึ่งเปรียบเสมือน

เคร่ืองจักรที่สลับซับซอนอันนามหัศจรรย ประกอบขึ้นดวยโครงสรางเล็กๆ 

ที่เรียกวา เซลล จํานวนหลายพันลานเซลล โดยเซลลตางๆ จะรวมกันเปนเนื้อเยื่อ

จากนั้นจึงรวมกันเปนอวัยวะตางๆ เชน หัวใจ กิจกรรมตางๆ ท่ีเกิดข้ึนภายใน

รางกายเกือบทั้งหมดจึงถูกควบคุมดวยสมองและระบบประสาท (เคริสทีน 

โรเจอร, 2547, หนา 6)

  จากการศึกษาความหมายรูปขันธทั้ง 2 มิติ (พระพุทธศาสนาและ

วิทยาศาสตร) พบวา พฤติกรรมและคุณสมบัติตางๆ ของสวนที่เปนรางกายนั้น

ลวนมีธรรมชาติที่เหมือนกัน คือ ตองแตกสลายไปดวยเหตุปจจัยตางๆ เชน 

ถูกทําลายหรือแตกสลายไปดวยความรอนหรือเย็น (พระไตรปฎก เลม 17 

ขอ 105 หนา 159) สอดคลองกับความเห็นของชัยวัฒน คุประตกุล (สัมภาษณ,

27 เมษายน 2561) ที่กลาวไววา

     ในทางวทิยาศาสตรธรรมชาตขิองรปูขนัธหรอืสสารและพลงังาน

  ลวนเคลื่อนไหวอยูตลอดเวลาดวยกฎขอที่หนึ่งของเทอรโมไดนามิกส

  (First Law of Thermodynamics) หรือเรียกวา กฎอนุรักษพลังงาน



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 39

  มีหลักการวา “พลังงานสามารถเปลี่ยนรูป หรือถูกถายโอนจากที่หนึ่ง

  ไปยังอีกที่หน่ึงได แตไมสามารถสรางขึ้นใหม หรือทําลายใหสูญสลาย

  ไปได” ซึ่งสอดคลองกับสมการของไอนสไตน E = mc2 โดยสมการนี้

  บอกกับเราวาพลังงานสามารถเปลี่ยนเปนมวล และมวลสามารถ

เปลี่ยนแปลงเปนพลังงาน

  นอกจากนั้นยังสอดคลองกับทัศนะของกมลพร แกวพรสวรรค ท่ีกลาว

เสริมไววา สสารและพลังงาน หรือรูปรางกายดังกลาวนั้น ลวนเปนไปในพฤติกรรม

และคุณสมบัติของรางกายดังกลาว ไดแก ความไมเท่ียงหรืออนิจจัง เทียบไดกับ

วิทยาศาสตรคืออนุพันธฟงกชันแหงอัตราการเปลี่ยนแปลง (ds/dt =/= 0) และ

ภายใตสภาวะดังกลาวนั้นลวนเกิดจากสภาพบีบคั้นดวยความไมเปนระเบียบ

หรือทุกขังสอดคลองกับแรงกระทํา อนัตตา คือ ไมมีอนุภาคมูลฐานตามท่ี

นักฟสิกสไดองคความรูดังกลาวในปจจุบัน (กมลพร แกวพรสวรรค, สัมภาษณ,

15 พฤษภาคม 2561) เพราะฉะนั้นความหมายรูปขันธในพระพุทธศาสนาเถรวาท

สอดคลองกับวิทยาศาสตร หมายถึง สิ่งที่มีมวล ตองการที่อยู และสามารถสัมผัส

ไดโดยประสาทสัมผัสทั้ง 5 รวมทั้งคุณสมบัติ พฤติการณตางๆ ท้ังภายในหรือ

ภายนอก ทั้งละเอียดหรือหยาบ ทั้งไกลและใกล

2.2 ประเภทและลักษณะของรูปขันธ

  พระพุทธศาสนาแยกรูปขันธเปน 2 ประเภท ไดแก มหาภูตรูป และ 

อุปาทายรูป สวนในทางวิทยาศาสตรนั้น ชัยวัฒน คุประตกุล กลาวไววา ประเภท

ของรูปขันธในมิติวิทยาศาสตรสามารถแยกไดเปน 4 สถานะ ไดแก สถานะ

ของแข็ง สถานะของเหลว สถานะแกส และสถานะพลาสมา ซึ่งสถานะทั้ง 4 นั้น

ในอนาคตอาจแยกประเภทเพิ่มไดอีก เนื่องจากการศึกษาทางวิทยาศาสตรมี

ขอจํากัดเร่ืองเคร่ืองมือการพิสูจนคนพบความจริง โดยท้ังหมดนี้สอดคลองกับ

พระพุทธศาสนา ซึ่งปจจุบันทางวิทยาศาสตรยังไมมีที่สุดของการแบงแยกประเภท

สถานะของรูปขันธ หากตราบใดความกาวหนาของเครื่องมือวิทยาศาสตรพิสูจน



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256240

สถานะของรูปขันธยังไดขอมูลใหมหรือองคความรูใหม (ชัยวัฒน คุประตกุล,

สัมภาษณ, 27 เมษายน 2561)

  ประเวศ อินทองปาน กลาวถึงสาเหตุของการแยกประเภทของรูปขันธ

เปนมหาภูตรูปไววา สาเหตุท่ีวิเคราะหประเภทของรูปขันธไดเปนมหาภูตรูป

ในทางพระพุทธศาสนานั้น เพราะถือรูปที่เปนใหญปรากฏชัดเจน ไดแก ธาตุดิน

(แข็ง,ออน), ธาตุนํ้า (ไหล, เกาะกุม), ธาตุไฟ (รอน เย็น) และธาตุลม (เครงตึง

เคล่ือนไหว)” (ประเวศ อินทองปาน, สัมภาษณ, 5 กันยายน 2561) สวนการ

แยกประเภทของรูปขันธในทางวิทยาศาสตรที่แยกออกเปนสถานะตางๆ น้ัน

ชัยวัฒน คุประตกุล ไดใหเหตุผลโดยกลาวไววา เพราะจําแนกตามรูปราง สมบัติ

ทางกายภาพของสสาร ความเปนกลุมของสภาพระบบทางกายภาพที่มองเห็น

ไดดวยตาเปลาซึ่งมีความสัมพันธกับโครงสรางทางเคมีและคุณสมบัติทางฟสิกส

เชน ความหนาแนน, โครงสรางผลึก (crystal structure), ดรรชนีหักเหของแสง

(refractive index) และ อื่นๆ อีกจํานวนหนึ่ง (ชัยวัฒน คุประตกุล, สัมภาษณ,

27 เมษายน 2561) ความสอดคลองดังกลาวยังมีในแงวิทยาศาสตรการแพทย

ดวย กฤษดา ศรีรามพุช กลาวไววา “ตองมาดูใหดีวาธาตุดิน นํ้า ลม ไฟน้ันคือ

กายวิภาคใดในแตละสวน เพราะโดยปกติจะใหคิดเทียบ modern science

กับ ancient wisdom ที่มีอยูเดิมนานแลวเสมอ ดวยยึดหลักวาไมมีสิ่งใดใหม

แทในโลกนี้ แทจริงไมมี discovery มีแต re-discovery เชนเดียวกับท่ีจริงไมมี

research มีแต re-research” (กฤษดา ศรีรามพุช, สัมภาษณ, 18 พฤษภาคม

2561)

  จากการจัดประเภทมหาภูตรูปเปนธาตุดิน ธาตุนํ้า ธาตุลม ธาตุไฟ ทําให

สามารถจัดองคประกอบของมหาภูตรูปอยางสอดคลองกับวิทยาศาสตร ไดแก 

ธาตุดินเทียบไดกับสถานะของแข็ง ธาตุน้ําเทียบไดกับสถานะของเหลว ธาตุนํ้า

เทียบไดกับสถานะแกสและสถานะพลาสมา ตามลําดับ สวนธาตุไฟเทียบไมไดกับ

สถานะใดสถานะหนึ่งในสถานะ 4 อยาง แตเทียบไดกับความรอนหรืออุณหภูมิ

ซึ่งทางวิทยาศาสตรไมจัดเปนสถานะแตมีอยูหรือเกี่ยวของกับทุกสถานะ ดังความ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 41

เห็นของชัยวัฒน คุประตกุล ที่ไดใหเหตุผลไววา “เพราะไฟหรืออุณหภูมิอยูใน

ทุกสถานะแลว กลาวคือระดับพลังงานเปนเพียงปจจัยที่เกี่ยวของกับการเปลี่ยน

สถานะ” (ชัยวัฒน คุประตกุล, สัมภาษณ, 27 เมษายน 2561) ในที่นี้จะวิเคราะห

แตละธาตุในมหาภูตรูปของพระพุทธศาสนาและสถานะในวิทยาศาสตร ดังนี้

2.2.1 ธาตุดินหรือปฐวีธาตุกับสถานะของแข็ง

  พระพุทธศาสนาเห็นวา ธาตุดินหรือปฐวีธาตุมีลักษณะเปนสภาวะที่แผ

ไปหรือกินเนื้อที่ เปนของหยาบ ความปรากฏเดนชัดของแตละสิ่งนั้นมีความแขน

แข็งเปนลักษณะ และเปนที่ต้ังที่อาศัยแหงสิ่งอื่นหรือธาตุอื่นๆ ไดแก ธาตุนํ้า 

ธาตุลม และธาตุไฟ ได อน่ึง ธาตุดินจัดเปนรูปทั้งหมด เพราะมีการกระทบจึง

สัมผัสไดหรือเปนสิ่งที่เราสามารถสัมผัสไดดวยกายวาเปนของออนหรือแข็ง

สอดคลองกับที่สุมาลี มหณรงคชัย ไดกลาวไววา

     ปฐวีเปนธาตุมูลฐานที่คลายปรมาณูละเอียดมาก ถูกรับรู ได

  เมื่อประกอบเขากับธาตุมูลฐานอ่ืนแลว ปฐวีเปน “ธาตุ” โดยธรรมชาติ 

  แตเปน “รูป” โดยการประกอบเขากับรูปปรมัตถอ่ืน โดยนัยนี้ในฐานะ

  ธาตุเชิงเดี่ยวที่มีคุณลักษณะแผหรือกินที่ ปฐวีจะแตกตางจากสสารและ

  พลังงาน แตในฐานะรูปอันเปนที่ ต้ังแหงรูปพรรณสัณฐานท้ังปวง 

  ความหมายของปฐวีจะเขาไดกับความเขาใจเรื่องสสารและพลังงาน 

  กลาวใหงายก็คือ ธาตุดินเหมือนกับสสารและพลังงานตรงท่ีมีสภาพเปน

  รูปเหมือนกัน โดยสสารและพลังงานเปนรูปท่ีประกอบข้ึนจากธาตุตางๆ

  รวมทั้งปฐวีธาตุเรียบรอยแลว (สุมาลี มหณรงคชัย, สัมภาษณ, 18

  พฤษภาคม 2561)

  โดยธาตุดินมีความสอดคลองกับความเห็นของสมิทธิพล เนตรนิมิตรท่ีวา

สสารและพลังงานมีสวนที่สอดคลองและแตกตางกัน โดยกลาวไววา

     สวนที่สอดคลองคือสสารและพลังงานท้ังหมดมีธาตุดินเปน

  มูลฐานดั้งเดิมกอนที่จะผนึกรวมตัวกันเปนสสาร รวมถึงพลังงานฝายรูป



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256242

  ที่มีสภาพดินที่แมจะมองไมเห็นดวยตาเปลา สวนท่ีแตกตางกันคือ 

  ธาตุดินมีสภาพเปนธาตุ แหลงดั้งเดิมของสิ่งที่จะประกอบกันขึ้นมาเปน

  สสารวัตถุตางๆ สภาพที่เปนธาตุมูลฐานจึงยังไมไดประกอบขึ้นเปนสสาร

  แตสสารและพลังงานเปนสภาพที่วิวัฒนขยายผลออกมาเปนวัตถุที่มี

มวลสารแลว (สมิทธิพล เนตรนิมิตร, สัมภาษณ, 11 เมษายน 2561)

  อน่ึง ทางวิทยาศาสตรมีคําอธิบายยืนยันธาตุดินสอดคลองกับสถานะ

ของแข็งโดย สามารถ สุขุประการ กลาวไววา ธาตุดิน คือ สภาพที่เปนของแข็งใน

วัตถุ ซึ่งอาจจะมีแข็งมาก แข็งนอย โครงสรางของสสารที่ประกอบดวยกลุมของ

พลังงานที่อยูภายในซึ่งเกี่ยวของกับอนุภาคในอะตอม ถาหากวามีพลังงานหนาแน

นยอมมีผลตอความแข็งของวัตถุ นั่นคือ วัตถุนั้นมีสภาพของธาตุดินมากกวา

(สามารถ สุขุประการ, สัมภาษณ, 2 พฤษภาคม 2561)

  ดังนั้น ผู วิจัยจึงสรุปไดวาธาตุดินหรือสถานะของแข็งมีรูปรางและ

ปริมาตรแนนอน โดยวัตถุท่ีเปนของแข็งไมสามารถไหลได สถานะของแข็ง

จึงเปลี่ยนแปลงไมมากแมความดัน อุณหภูมิจะเปลี่ยนแปลงมากก็ตาม เพราะ

สามารถทนทานและตานทานตอการเปลี่ยนแปลงของรูปรางหรือปริมาตร ดังนั้น

รูปรางและปริมาตรจึงไมเปลี่ยนแปลงตามภาชนะที่บรรจุ ท้ังนี้ สภาพแข็งมาก

นอยตางกันขึ้นอยูกับการยึดเหนี่ยวระหวางพันธะภายในกับภายนอกอะตอมของ

รูปขันธ สวนโครงสรางของผลึกในรูปลักษณตางๆ กันขึ้นอยูกับพันธะระหวาง

อะตอมกับการเคลื่อนไหวของโมเลกุล รวมทั้งแรงดึงดูดระหวางอนุภาค

2.2.2 ธาตุนํ้าหรืออาโปธาตุกับสถานะของเหลว

  พระพุทธศาสนาเห็นวา ธาตุนํ้าหรืออาโปธาตุมีลักษณะเปนสภาวะ

เอิบอาบดูดซึมหรือซานไป ขยายขนาดผนึกพูนเขาดวยกัน ซึมซาบธาตุที่เกิด

รวมกัน (โสภณ ศรีกฤษดาพร, 2527, หนา 36) ซึ่งคลายกับลักษณะของสถานะ

ของเหลวในวิทยาศาสตร อาโปธาตุถามีอยู เปนจํานวนมากในสิ่งหนึ่งสิ่งใด 

ยอมทําใหส่ิงน้ันเหลวและไหลไปได ถามีอยูจํานวนนอยก็ทําใหสิ่งนั้นๆ เกาะกุม



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 43

กันเปนกลุมเปนกอน อุปมาเหมือนกาวหรือยางเหนียว ที่สามารถเช่ือมสิ่งของ

ตางๆ ใหติดกันเปนกลุมเปนกอนได ฉันใด อาโปธาตุก็สามารถเชื่อมปรมาณูแหง

ปฐวีธาตุใหเกาะกุมกันเปนรูปรางสัณฐานได ฉันนั้น ในวัตถุใดที่มีจํานวนอาโปธาตุ

มากกวาปฐวีธาตุแลว ดวยอํานาจของอาโปธาตุน้ันเอง ทําใหปฐวีธาตุมีอํานาจ

ลดนอยลง จึงเปนเหตุใหวัตถุนั้นมีความออนเหลวและสามารถไหลไปได เชน 

นํ้าในแมนํ้าลําคลอง ที่เราเห็นวา ไหลไปมาไดก็เพราะอาโปธาตุมีมากกวาปฐวีธาตุ 

เมื่อปฐวีธาตุนอยแลว ปฐวีธาตุน้ันแหละเปนผูไหลไปดวยอํานาจของอาโปธาต ุ

หาใชอาโปธาตุไหลดังที่เราเขาใจกัน เพราะอาโปธาตุเปนธาตุท่ีเห็นดวยตาหรือ

สัมผัสดวยกายไมได เพียงแตรู ไดดวยใจเทานั้น (พระอนุรุทธาจารย, 2552, 

หนา 9) สอดคลองกับที่ สุเชาวน พลอยชุม กลาวไววา อาโปธาตุเมื่อเอากาย

สัมผัสก็ไมรู เพราะเปนภาวะที่ละเอียดออนมาก ตองใชอนุมานดวยจิต แมอาโป

อยูใน 4 ธาตุ แตจัดเปนธัมมธาตุซึ่งเปนธาตุที่ละเอียดออนมากไมสามารถสัมผัส

ทางกายภาพได ดังนั้น อาโปธาตุเปนภาวะดึงดูดหรือยึดเกาะ ภาวะยึดเกาะมอง

ดวยตาไมเห็น (สุเชาวน พลอยชุม, สัมภาษณ, 1 สิงหาคม 2561)

  จากการเปรียบเทียบวาธาตุนํ้าหรืออาโปธาตุเหมือนกาวหรือยางเหนียว

ที่สามารถเชื่อมสิ่งของตางๆ ไดนั้นสอดคลองกับคําอธิบายของชัยวัฒน คุประตกุล

ที่วา ธาตุนํ้ามีลักษณะสําคัญประการหนึ่งคือการเชื่อมระหวางโมเลกุลเขาดวยกัน

โดยตัวเชื่อมระหวางโมเลกุลหรือภายในนิวเคลียสของอะตอมนั้นเปรียบเทียบได

กับกาวยึดเหน่ียวระหวางโปรตอนดวยกันหรือ โปรตอนกับนิวตรอน เรียกวา 

ไพออน (pion) หรือไพ – เมซอน (π–meson (ชัยวัฒน คุประตกุล, สัมภาษณ, 

27 เมษายน 2561) ซึ่งก็ยังสอดคลองกับความเห็นของสมิทธิพล เนตรนิมิตร

ทีก่ลาวไววา แรงยดึเหนีย่วระหวางธาตตุางๆ มนีํา้เปนสภาวะมลูฐานดัง้เดมิ ธาตนุํา้

มีลักษณะซึมซานไปในโมเลกุลของสสารตางๆ โมเลกุลเคลื่อนไหวขยายออก

จะตองอาศยัธาตน้ํุาเปนแรงขบัเคลือ่นยดึเหนีย่ว (สมิทธพิล เนตรนมิติร, สมัภาษณ, 

11 เมษายน 2561) รวมถึงสอดคลองกับ สุมาลี มหณรงคชัย ที่กลาวไววา 

แรงยึดเหน่ียวระหวางธาตุ ทําใหธาตุตางๆ ผสมกลมกลืนเปนรูปราง ไมหลุด



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256244

กระจายจากกัน ในทํานองเดียวกัน อาโปเปน “ธาตุ” โดยธรรมชาติ แตเปน

“รูป” โดยการประกอบเขากับรูปปรมัตถอื่น ในฐานะของธาตุมูลฐานแลว 

อาโปจะไมใชแรงยึดเหนี่ยวระหวางธาตุ แตในฐานะของรูปแลว อาโปจะทําหนาที่

คลายแรงยึดเหนี่ยวระหวางธาตุ (สุมาลี มหณรงคชัย, สัมภาษณ, 18 พฤษภาคม

2561) แนวคิดขางตนดังกลาวนี้ยังเปนไปในทิศทางเดียวกันกับสุเชาวน พลอยชุม

ที่กลาวไววา อาโปธาตุเปนตัวทําใหอณูของสสารหรือของรูป รวมกันอยูโดยที่

รวมกันชนิดที่วาไมไดติดชิ้นเดียวกัน สามารถจับกลุ มอยู กันแตไมไดติดเนื้อ

เดียวกัน (สุเชาวน พลอยชุม, สัมภาษณ,1 สิงหาคม 2561) แตที่แตกตางกันคือ

แรงยึดเหนี่ยวที่เกิดขึ้นเปนสภาพวิวัฒนเปลี่ยนแปลงขยายมาจากธาตุนํ้าซึ่งเปน

มูลฐานดั้งเดิมกอนการวิวัฒน (สมิทธิพล เนตรนิมิตร, สัมภาษณ, 11 เมษายน

2561)

  ขอสังเคราะหของผูวิจัยก็คือ อาโปธาตุ (ธาตุนํ้า) หรือสถานะของเหลว

สามารถอธิบายไดในรูปของแรงยึดเหน่ียวระหวางโมเลกุลซ่ึงแรงยึดเหนี่ยวนี้ไม

สามารถสัมผัสหรือรับรูดวยกาย ตองอาศัยการรับรูดวยใจในฐานะเปนธัมมธาตุ

เทาน้ัน (พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ, 2556, หนา 77) โดยลักษณะของ

อาโปธาตุกับสถานะของเหลวนั้นลวนมีลักษณะและสมบัติที่สามารถวิเคราะหได

วา สาเหตุที่ซึมซาน เอิบอาบ เปนไปตามสถานะของเหลวมีสมบัติ คือ การแพร 

การตึงผิว แรงยึดเหน่ียวระหวางพันธะและ/หรือโมเลกุล และการแลกเปลี่ยน

พลังงานจลนและพลังงานศักย สวนในลักษณะพฤตินัยหรือแสดงปรากฏนั้น 

เปนไปตามพลศาสตรของเหลว ซึ่งศึกษาเกี่ยวกับของไหลท่ีหยุดนิ่งและของไหลท่ี

เคลื่อนที่บนพื้นฐานของกฎการเคลื่อนที่ของนิวตันและหลักการคงตัวของพลังงาน

ทําใหสามารถแสดงปรากฏการเคลื่อนไหวไปมาไดภายใตกฎเกณฑของกลศาสตร

ของไหล โดยอาศัยสมการแบรนูลลี จนสามารถนํามาประยุกตเพื่อประดิษฐ

นวัตกรรมที่นิยมใชปจจุบัน เชน กระบอกฉีดนํ้า ฝกบัวอาบนํ้า ขวดนํ้าหอม



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 45

2.2.3 ธาตุไฟหรือเตโชธาตุกับอุณหภูมิ

  พระพุทธศาสนาเห็นวา ธาตุไฟหรือเตโชธาตุมีลักษณะเปนธาตุที่มี

ลักษณะรอน ไฟที่ทําใหรางกายของเราอบอุนอยูเสมอ ทําใหรางกายทรุดโทรม

และทําใหเกิดความกระวนกระวายใจ (พระไตรปฎก เลม 12 ขอ 304 หนา 334)

สอดคลองกับ สุมาลี มหณรงคชัย ที่กลาวไววา

     เตโชเปนธาตุมูลฐานท่ีมีสภาวะเปนไอ มีธรรมชาติรอนหรือเย็น

  ทําใหวัตถุละเอียดออน ธาตุไฟสามารถสัมผัสไดผานอาการรอนเย็นของ

  รางกายและวัตถุภายนอกรางกาย สวนอุณหภูมิ คือการวัดคาเฉลี่ยของ

  พลังงานที่เคลื่อนไหวของอนุภาคในสสารซ่ึงสอดคลองกับความรอน

  หรือเย็นของสสารนั้น ในทํานองเดียวกัน เตโชเปน “ธาตุ” โดยธรรมชาติ 

  แตเปน “รูป” โดยการประกอบเขากับรูปปรมัตถอื่นในฐานะธาตุ เตโช

  ไมใชอณุหภมู ิแตในฐานะรปู เตโชกอใหเกิดอณุหภูม ิ(สมุาล ีมหณรงคชยั,

  สัมภาษณ, 18 พฤษภาคม 2561)

  สอดคลองกับสมิทธิพล เนตรนิมิตรที่กลาวไววา “ธาตุไฟเปนมูลเคา

ดั้งเดิมของสิ่งที่เปนความรอนทุกอยาง อุณหภูมิเปนระดับความสูงตํ่าของความ

รอนในอุณหภูมิก็มีธาตุไฟอยู ซึ่งเปนมูลฐานภายใน” (สมิทธิพล เนตรนิมิตร,

สัมภาษณ, 11 เมษายน 2561) ซึ่งแสดงวา ธาตุไฟไมใชสิ่งเดียวกับอุณหภูมิแต

ไมไดแยกขาดจากกัน ซึ่งคลายกับเรื่องความรอนและอุณหภูมิทางวิทยาศาสตรท่ี

ชัยวัฒน คุประตกุล กลาวไววา “ความรอนเปนรูปแบบหนึ่งของอุณหภูมิ ความ

รอนเปนระดับพลังงานที่แตกตางกันของอุณหภูมิ ซึ่งความเย็นกับความรอน

เปนแคระดับอุณหภูมิ เชน ระดับอุณหภูมิ 200 องศาเซลเซียส เมื่อเทียบระดับ

อุณหภูมิ 150 องศาเซลเซียส อุณหภูมิ 150 องศาเซลเซียส คือเย็นเมื่อเทียบกับ

อุณหภูมิ 200 องศาเซลเซียส” (ชัยวัฒน คุประตกุล, สัมภาษณ, 27 เมษายน

2561)



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256246

  อยางไรก็ตาม ในประเด็นเรื่องธาตุไฟนี้สมิทธิพล เนตรนิมิตรมีความเห็น

ที่ตางจากแนวคิดของนักวิชาการสวนมากเพราะเห็นวา “ธาตุไฟมีสภาพเคาเดิม

ก็จริง แตวาตางสถานะกับอุณหภูมิ แตมีความเกี่ยวเนื่องกัน อุณหภูมิเปนสถานะ

ที่วิวัฒนมาจากไฟ ไมใชธาตุ สวนธาตุมีสถานะเปนธาตุด้ังเดิมที่ยังไมไดวิวัฒน

อุณหภูมิจึงอาศัยธาตุ” (สมิทธิพล เนตรนิมิตร, สัมภาษณ, 11 เมษายน 2561) 

ซึ่งความเห็นดังกลาวนี้คลายกับของสุมาลี มหณรงคชัย และอาจถือไดวาเปน

เปนอีกมุมมองหนึ่งที่ต างจากนักวิชาการสวนใหญ เพราะตามทัศนะของ

นักวิชาการสวนมากหรือกลาวในอีกมุมมองหนึ่ง ธาตุไฟก็คืออุณหภูมินั่นเอง 

ดังที่ สามารถ สุขุประการ กลาวไววา ธาตุไฟกับอุณหภูมิมีความเหมือนกัน 

ในวัตถุทุกชนิด ทั้งของแข็ง ของเหลว และแกส ตางก็มีความรอนแฝง อยูใน

ตนเอง นํ้าแข็ง มีความรอนแฝง นํ้าก็มีความรอนแฝง ไอนํ้าก็มีความรอนแฝง

(สามารถ สุขุประการ, สัมภาษณ, 2 พฤษภาคม 2561) ทั้งนี้ เนื่องจากธาตุไฟ

ก็คือลักษณะรอนและเย็นในสภาวะตางๆ ไมวาจะเรียกเปนความรอนแฝงหรือ

อุณหภูมิก็ตาม

  ตามแนวคิดของนักวิชาการสวนมากพอจะสรุปไดวา อุณหภูมิเปนแหลง

รงควัตถุสําคัญที่เปนตัวแปรใหชีวิตวิวัฒนาการ โดยเฉพาะสิ่งที่มีชีวิตที่ฉลาด

จําเปนอยูเองที่จะตองอาศัย “อุณหภูมิ” ในการปรับตัวใหอยูรอดท่ีเหนือกวา 

(กงจิต ฟูไตปง, 2555, หนา 31) ซึ่งแสดงใหเห็นวา ธาตุไฟหรืออุณหภูมิเปนปจจัย

สําคัญของทุกชีวิตและสิ่งที่สรรพสิ่งขาดไมได

  จากการวิเคราะหคําสอนเรื่องเตโชธาตุ (ธาตุไฟ) หรือความรอนแฝง

ในทางวิทยาศาสตรนั้น สามารถอธิบายดวยระดับพลังงานหรือความรอนหรือ

สภาพที่ทําใหธาตุทั้งสามหรือสถานะท้ังสามเปลี่ยนแปลงไป ซ่ึงการเปลี่ยนแปลง

อุณหภูมิแกธาตุอื่นที่เกิดรวมกันซึ่งคําอธิบายนี้สามารถอธิบายผลที่ปรากฏแก

รูปโดยรวมเมื่อไดรับความรอนตัวอยางเชนเมื่อใหความรอนแกทองคํา จะทําให

ทองคํามีอุณหภูมิสูงขึ้น และมีผลทําใหทองคําออนตัว และจะเพิ่มพลังงานแก

ทองคํา กลาวคือเตโชธาตุทําใหทองคํามีกําลังแกกลา และคําอธิบายนี้สามารถ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 47

อธิบายครอบคลุมกรณีอื่น เชนการอบแข็งโลหะ คือการใหความรอนในอุณหภูมิที่

ไมสูงมากในชวงเวลาหน่ึงที่เหมาะสม จะทําใหโลหะแข็งตัวข้ึนแตไมไดทําใหโลหะ

ออนตัวดังนั้นจึงกลาวไดวาเตโชธาตุมีผลปรากฏ คือการเปลี่ยนแปลงอุณหภูมิแก

ธาตุอื่นที่เกิดรวมกัน ดังน้ันสรุปใจความสําคัญทั้งหมด เตโชธาตุหรือธาตุไฟใน

พระพุทธศาสนามีลักษณะและสมบัติคลายกับความรอนแฝงในทางวิทยาศาสตร 

เชน การสันดาป การเผาผลาญอาหารหรือพลังงานในรางกาย ไออุนรางกาย 

แมอุณหภูมิตามทัศนะของผูทรงคุณวุฒิบางทานจะเปนเพียงผลที่เกิดจากเหตุคือ

ธาตุไฟหรือความรอนแฝง แตสวนมากเห็นวาอุณหภูมิไมไดตางจากธาตุไฟเพราะ

อุณหภูมิก็คือความรอนหรือความเย็นที่เปนลักษณะของธาตุไฟนั่นเอง

2.2.4 ธาตุลมหรือวาโยธาตุกับสถานะแกสและสถานะพลาสมา

  พระพุทธศาสนาเห็นวา ธาตุลมหรือวาโยธาตุมีลักษณะการเคลื่อนไหว

เปนลักษณะเฉพาะ คือเคลื่อนท่ีหรือหยุดนิ่ง มีหนาที่ใหความสามารถในการ

เคล่ือนไหวแกธาตุอ่ืนที่เกิดรวมกัน (พระไตรปฎก เลม 3 ขอ 117 หนา 128) 

ซึ่งมีลักษณะใกลเคียงกับสถานะแกสและสถานะพลาสมาในวิทยาศาสตรเพราะ

มีลักษณะเคลื่อนไหวเหมือนกัน ในประเด็นนี้นักวิชาการบางคนมีความเห็นที่

ตางออกไปดังความเห็นของสุมาลี มหณรงคชัยที่กลาวไววา

     วาโยเปนธาตมุลูฐานอกีอยาง มธีรรมชาตเิครงตงึหรอืเคลือ่นไหว

  ทําใหเกิดการเคลื่อนที่หรือเคลื่อนไหวของวัตถุหรือรูปขันธ หรือทําให

  รูปขันธของรางกายสามารถยืน เดิน หรือคูเหยียดได สวนการเคลื่อนที่

  หรือเคลื่อนไหวของรูปขันธเปนอาการที่ปรากฏในรูปขันธ สัมพันธกับ

  ทั้งวาโยธาตุและอุปาทายรูปกลุ มวิญญัติรูปและวิการรูป ในทํานอง

  เดียวกัน วาโย เปน “ธาตุ” โดยธรรมชาติ แตเปน “รูป” โดยการ

  ประกอบเขากับรูปปรมัตถอื่น ในฐานะธาตุ วาโยไมใชการเคล่ือนไหว

  ของรูปขันธ แตการเคลื่อนไหวของรูปขันธอาศัยวาโยธาตุ (สุมาลี 

  มหณรงคชัย, สัมภาษณ, 18 พฤษภาคม 2561)



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256248

  สอดคลองกับสมิทธิพล เนตรนิมิตรที่กลาวไววา ธาตุลมมีลักษณะการ

เคลื่อนไหวของรูปขันธ การเคลื่อนไหวของรูปขันธตองอาศัยธาตุลมเปนมูลฐาน

ธาตุลมมีลักษณะสั่นไหว เคลื่อนไป แตที่แตกตางกันคือ การเคลื่อนไหวของรูปขันธ

ทั้งหมดกับธาตุลมตางสถานะกัน การเคลื่อนไหวของรูปขันธเปนสภาพที่ไดวิวัฒน

เปลี่ยนแปลงมาแลว สวนธาตุลมดํารงอยูในธรรมชาติในฐานะพื้นฐานดั้งเดิมกอน

การวิวัฒนเปล่ียนแปลงเราสามารถมองเห็นการเคลื่อนไหวของรูปขันธได แตเรา

ไมอาจมองเห็นสภาพมูลฐานด้ังเดิมกอนวิวัฒนเปนสภาพที่มีอยู  (สมิทธิพล 

เนตรนิมิตร, สัมภาษณ, 11 เมษายน 2561) ซึ่งทั้งสองทัศนะนี้เห็นวา ธาตุลมเปน

สภาพดั้งเดิมที่เปนเหตุใหปรากฏการเคลื่อนไหวและเปนสภาวะที่มองไมเห็นซึ่ง

ดูจะแยงกับคําสอนที่วาวาโยธาตุสามารถสัมผัสรับรูทางประสาทสัมผัสทั้ง 5 ได

เหมือนธาตุดินและธาตุไฟ

  ดังน้ัน หากถือตามแนวคิดท่ัวไปเกี่ยวกับธาตุลม การเคลื่อนไหวของ

วัตถุหรือรางกายคือธาตุลมซ่ึงมีลักษณะคลายกับการเคลื่อนท่ีของอิเล็คตรอนใน

วิทยาศาสตร ดังที่ โอฬาร เพียรธรรม ไดกลาวไววา “ขอนี้มีความเห็นตางกันออก

ไปเพราะเห็นวาการหมุนเวียนของอิเล็คตรอนรอบอนุภาคเทียบไดกับพฤติกรรม

แบบลม” (โอฬาร เพียรธรรม, สัมภาษณ, 19 เมษายน 2561)

  จากการวิเคราะหวาโยธาตุ (ธาตุลม) หรือสถานะแกสและสถานะ

พลาสมา พบวา สามารถอธิบายดวยการเคลื่อนที่หรือเคลื่อนไหว สามารถคํ้าจุน

ธาตุที่เคลื่อนไหว ซึ่งทําใหกายหรือที่ประชุมของธาตุอื่นๆ เคลื่อนไหวหรือ

เคลื่อนที่ไป ซ่ึงเกิดทั้งในและนอกรางกายมนุษย หากไมมีวาโยธาตุแลว รางกาย

มนุษยหรือโลกก็ไมสามารถดํารงอยูได

  โดยสรุปประเภทของรูปขันธขางตน จากการศึกษาลักษณะมหาภูตรูป 4

หรือ ธาตุ 4 พบวา ปฐวีธาตุมีลักษณะหยาบแขนแข็งกินเนื้อท่ีสามารถจับตอง

สัมผัสไดคือลักษณะเชื่อมประสานโมเลกุล ไดแก แรงยึดเหนี่ยวระหวางโมเลกุล

(รวิ สงวนทรัพย, 2546, หนา 353) แตมีลักษณะแหงอาโปธาตุที่เกาะกุม รูปกาย

จึงไมสามารถไหลได รูปกายมีลักษณะแหงเตโชธาตุในรูปแบบแหงอุณหภูมิ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 49

อะตอมมีลักษณะแหงวาโยธาตุ ไดแก การเคลื่อนที่แหงอนุภาคลบ และการหยุด

นิ่งแหงอนุภาคบวก (นันทพล โรจนโกศล, 2548, หนา 19)

  จากการศึกษาดังกลาวผูวิจัยพบวาในธาตุดินก็มีธาตุนํ้า ธาตุไฟ ธาตุลม

ปนอยูดวย เชน ผม ขน เล็บ ฟน หนัง ถาไปแยกแยะดูแลว ก็ปรากฏวามีธาตุนํ้า

ปนอยูคือมีความชื้นอยูดวยมีธาตุลมปนอยูดวย แตมีอยูนอย ถาเอาเล็บไปปนให

แตกละเอียด จะพบวามีความรอนปะปนอยูดวย แสดงวามีธาตุไฟแฝงอยู ทํานอง

เดียวกันธาตุน้ํา หรือนํ้าท่ีเราเห็นกันอยูนี้ก็มีธาตุดิน ธาตุลม ธาตุไฟ ปนอยูดวย

ตัวอยางเชน นํ้าเลือดมีธาตุดินปน หากเราใหนํ้าเลือดของเราปลอยใหแหงก็จะพบ

วามีแผนฟลมบางๆ หรือผงตกตะกอนหลงเหลืออยู สิ่งเหลานี้คือธาตุดิน นอกจาก

ธาตุดินแลว ก็มีธาตุลมอยูดวย ขณะที่นํ้าเลือดระเหยเปนไอลอยขึ้นไปในอากาศ

นั่นคือธาตุลมขณะเดียวกันในนํ้าเลือดก็มีธาตุไฟอยูดวย คือ ความเย็นหรือความ

อุนของนํ้าเลือด เชน ในฤดูหนาวนํ้าเลือดจะอุนเสมอ ในธาตุไฟก็มีธาตุดิน ธาตุนํ้า

ธาตุลม อยูดวย ยกตัวอยางไฟถานหรือไฟฟนที่ลุกโชนอยูในเตา ก็มีธาตุดินปนอยู

ไมว าฟนหรือถานพอติดไฟหมดแลว ก็จะเหลือข้ีเถา น่ันแหละคือธาตุดิน 

ขณะที่ไฟกําลังติดบางชวง ก็จะมีควันลอยขึ้นไป น่ันคือธาตุนํ้ากับธาตุลมปนๆ

กันอยู เพราะฉะนั้นจะเห็นวาขณะที่กองไฟลุกๆ ก็ยังมีธาตุนํ้า ธาตุลม และธาตุดิน

ปนอยู ตกลงทุกส่ิงในโลกนี้ ไมวาจะหยิบอะไรขึ้นมาจะมีธาตุทั้ง 4 ปนอยูใน

อัตราสวนที่ตางกันไป

  สวนเรื่อง “พลังงาน” เปนลักษณะแหงปฐวีธาตุ และอาโปธาตุท่ี

สังเกตไดยากแตยังคงมีอยู พลังงานตองการที่ตั้งอยูใหแกลักษณะแหงอาโปธาตุ

เตโชธาตุ และวาโยธาตุ พลังงานตองการการเชื่อมประสานใหแกลักษณะแหง

ปฐวีธาตุ เตโชธาตุ และวาโยธาตุ หากพลังงานไมมีลักษณะแหงปฐวีธาตุ 

จะทําใหลักษณะแหงอาโปธาตุ เตโชธาตุ และวาโยธาตุขาดท่ีตั้ง ในทํานอง

เดียวกันหากพลังงานไมมีลักษณะแหงอาโปธาตุ จะทําใหลักษณะแหงปฐวีธาตุ

เตโชธาตุ และวาโยธาตุขาดการเช่ือมประสานระหวางลักษณะแหงธาตุท้ัง 3 นี้

นอกจากนี้พลังงานยังมีลักษณะแหงเตโชธาตุในรูปแบบแหงอุณหภูมิ แตลักษณะ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256250

แหงเตโชธาตุในพลังงานนั้นยังคงมีอยู เนื่องจากพลังงานสามารถเปลี่ยนรูปได 

และเมื่อพลังงานนั้นเปลี่ยนรูปไปเปนพลังงานความรอนยอมแสดงลักษณะแหง

เตโชธาตุอยางชัดเจน และสุดทายพลังงานมีลักษณะแหงวาโยธาตุท่ีสังเกตไดงาย

คือ การเคลื่อนที่ไดสะดวกในรูปแบบการแผพลังงาน (นันทพล โรจนโกศล, 

2548, หนา 19)

  อนึ่ง การจับคู ระหวางปฐวีธาตุกับอาโปธาตุ และระหวางเตโชธาตุ

กับวาโยธาตุเปนมิตรกันในคําสอนของพระพุทธศาสนานั้น อาจอธิบายใน

มิติวิทยาศาสตรไดวา ปฐวีธาตุและอาโปธาตุตางเปนสิ่งที่จับตองไดในทาง

วิทยาศาสตรเรียกวา “สสาร” และ เตโชธาตุกับวาโยธาตุเปนคูกันในดาน

“พลังงาน” ในมุมมองของวิทยาศาสตร เพราะฉะน้ันธาตุทางฝายรูปธรรม

พวกหน่ึง มีธาตุดิน ธาตุน้ํา ธาตุไฟ ธาตุลม ธาตุสี ธาตุกล่ิน ธาตุรส ธาตุโอชา

สภาวะที่เรียกวาธาตุอยางหนึ่งๆ ในทางวัตถุธรรมดาแทๆ อยางถานท่ีเรียกวา

ธาตุคารบอน มันอยูในลักษณะที่ หลวมๆ มันก็เปนถานไฟ สําหรับติดไฟหุงขาว

ธาตุคารบอนตัวเดียวกับถานไฟแตถามันอัดตัวควบแนนถึงที่สุด กลับเรียกวาเพชร

ท่ีจริงก็คือถานไฟหุงขาวน้ัน แตธาตุคารบอนถูกอัดควบแนนจนแปรสภาพเปน

อยางนั้น คือเรียกวาเพชร ถานไฟก็คือ คารบอนบริสุทธิ์ เพชรนั้นก็คือ คารบอน

หรือธาตุถานอันบริสุทธิ์ แตมันอยูกันคนละสถานะสวนผสมของธาตุไมเทากัน

คุณสมบัติจึงแตกตางกัน นํ้าตาลที่เรากินอยู คือ คารบอน ผสมกับไฮโดรเจน 

ลูกเหม็นใสตูหนังสือกันมดนั้นก็คือ คารบอนผสมกับไฮโดรเจน เปนนํ้าตาลกินได

แตลูกเหม็นกินไมลง ที่เปนอยางน้ีเพราะสวนผสมอะตอมของธาตุไมเทากัน 

จึงมีคุณสมบัติแตกตางกัน เชน ถานไฟหุงขาวกับเพชร ธาตุตัวเดียวกัน แตการ

จัดเรียงอะตอมของธาตุแตกตางกัน แรงการยึดเหนี่ยวระหวางอะตอมไมเทากัน

จึงมีคุณสมบัติแตกตางกัน เรื่องนี้นักวิทยาศาสตรทราบดี นี้เปนธาตุทางฝาย

วัตถุรูปธรรม (พระไตรปฎก เลม 14 ขอ 124 หนา 160-164) สวนผสม และ

สารประกอบของธาตุตางๆ กอปรกับกรด “นิวคลีอิก” ไดแก ดี เอ็น เอ (DNA)

ซึ่งเปนโปรแกรมหลักของกระบวนการประกอบโครงสรางทางกายภาพของ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 51

รางกาย และอาร เอ็น เอ (RNA) ซึ่งจะเปนตัวตอสารใหรางกายพัฒนาไปตาม

โปรแกรมหลัก แตที่นาสนใจอีกก็คือ รางกายไมใชระบบทางเคมีที่ตายตัว แตจะ

มีพลวัตปรับเปลี่ยนอยูตลอดเวลาภายใตสถานะสสารท้ัง 4 เพราะมีการจัดระบบ

ออกแบบที่ดีเสริมสรางการออกแบบที่นาอัศจรรย คือระบบอายตนะภายในและ

อวัยวะตางๆ ของรางกาย

  ดังน้ัน ธาตุ 4 จึงมีลักษณะเหมือนสถานะของสสาร 4 อยาง ไดแก 

ธาตุดินคือสถานะของแข็ง มีรูปรางและปริมาตรที่แนนอน อนุภาคของของแข็ง

จะอยูชิดกันและยึดกันอยูอยางเหนี่ยวแนน, ธาตุนํ้าคือสถานะของเหลว รูปราง

ของของเหลวขึ้นอยู กับภาชนะที่บรรจุ และจะมีปริมาตรคงที่ไมวาจะเปลี่ยน

รูปรางของภาชนะที่บรรจุไปอยางไร อนุภาคของของเหลวจะเคลื่อนท่ีไปมาได

และอยูคอนขางชิดกัน, ธาตุลมคือสถานะแกสเพราะแกสมีรูปรางและปริมาตร

เปลี่ยนแปลงไดตามภาชนะที่บรรจุ อนุภาคของแกสจะเคลื่อนท่ีอยางอิสระและ

อยูหางจากกันมาก และธาตุลมยังถือไดวาคือสถานะพลาสมา ซึ่งจัดเปนสถานะ

ที่ 4 ของสสาร เนื่องจากมีลักษณะคลายแกส แตมีลักษณะอะตอมที่ตางกัน

โดยในแกส อิเล็กตรอนจะอยูภายในอะตอม แตพลาสมา อิเล็กตรอนจะหลุด

ออกมา ซึ่งประจุไฟฟาอิสระนี้ทําใหพลาสมามีคุณสมบัติในการนําไฟฟา กลาวอีก

อยางคือ พลาสมาเปนกลุมเมฆของโปรตอน นิวตรอน และอิเล็กตรอนท่ีไหล

ลองลอยไปมาไดอยางอิสระเนื่องจากถูกปลดปลอยออกมาจากโมเลกุลหรือ

อะตอมของสสาร พลาสมาประกอบดวยอนุภาคที่มีประจุท้ังประจุบวกและลบ

ในสัดสวนที่ทําใหประจุสุทธิเปนศูนย การอยูรวมกันของอนุภาคเหลานี้เปนแบบ

ประหนึ่งเปนกลาง (quasi neutral) ซึ่งหมายความวาอิเล็กตรอนและไอออนใน

บริเวณนั้น โดยรวมแลวมีจํานวนเทาๆ กัน และแสดงพฤติกรรมรวม (collective

behavior) สวนธาตุไฟคืออุณหภูมิซึ่งมีอยูในสถานะทั้ง 4 นั้น

  กลาวโดยสรุป มหาภูตรูปหรือธาตุ 4 จึงอธิบายไดดวยการเทียบเคียงกับ

เรื่องสถานะ 4 อยางของสสารและอุณหภูมิ รวมถึงสามารถเทียบเคียงกับพลังงาน

ไดดวย



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256252

3. ลักษณะของรางกาย

  พระพุทธศาสนาไดใหองคความรูเรื่องลักษณะของรูปขันธไวในพระสูตร

ตางๆ มากมายโดยกลาวสรุปตรงกันเรื่องความเปนไปของรางกายหรือรูปขันธ

ลวนตกอยูภายใตกฎไตรลักษณ ซึ่งหากกลาวโดยภาพรวมก็ไดแกสภาวะที่รางกาย

ตองแตกสลายไปดวยวิโรธิปจจัย เชน ความรอนความเย็นสอดคลองกับสมิทธิพล

เนตรนิมิตร ไดกลาวไววา “รางกายมนุษยมีเกิดและดับตามธรรมชาติอยูตลอด

เวลา ความตอเน่ือง (สันตติ) แหงการเกิด-ดับ ทําใหมนุษยไมรู สึกถึงภาวะที่

เกิด-ดับ เมื่อมีความเกิดก็มีความดํารงอยูชั่วขณะแลวดําเนินไปสูความดับไป 

แลวก็เริ่มเกิดขึ้นหมุนวนเปนวัฏจักรอยูเชนน้ัน ตามกฎไตรลักษณ” (สมิทธิพล

เนตรนิมิตร, สัมภาษณ, 11 เมษายน 2561) สอดคลองกับพระธรรมกิตติเมธี

(เกษม สฺญโต) ที่ไดกลาวไววา “รูปตามรากศัพทคือเปอยผุพัง เปนไปเพื่อความ

เสื่อมสลายในที่สุด” (พระธรรมกิตติเมธี (เกษม สฺญโต), สัมภาษณ, 8 สิงหาคม

2561) และสอดคลองกับ สุเชาวน พลอยชุม ที่กลาวไววา “รูปขันธมีลักษณะ

ชํารุดเพราะเปล่ียนแปลงตลอดเวลา ดังน้ันลักษณะรูปขันธใชไดท้ังสิ่งมีชีวิตและ

ไมมีชีวิต” (สุเชาวน พลอยชุม, สัมภาษณ, 1 สิงหาคม 2561)

  ลักษณะของรูปขันธหรือรางกายในคําสอนของพระพุทธศาสนาท่ีเปน

ไปตามกฎไตรลักษณมีลักษณะเหมือนลักษณะรางกายมนุษยในมิติวิทยาศาสตร

กลาวคือ จากการศึกษาลักษณะรางกายของมนุษยดังกลาวในมิติวิทยาศาสตร

สามารถศึกษาพบวาเซลลที่เปนพื้นฐานทําใหเกิดลักษณะตางๆ ของรางกายมนุษย

นั้นยอมตกอยูภายใตกฎเกณฑพื้นฐานของธรรมชาติ ดังนี้

  3.1 ลกัษณะพืน้ฐานของรางกายลวนตกอยูภายใตความเปลีย่นแปลง

ไมอยูนิ่ง

  รางกายมนุษยลวนเปลีย่นแปลงตามกาลเวลา มกีารเกดิข้ึน การเสือ่มสลาย

ความแปรเปลี่ยนเปนอื่น ซึ่งศึกษาวิเคราะหต้ังแตเล็กสุดเปนอนุภาคพื้นฐานใน

อะตอม หรือใหญสุดเปนรางกายมนุษยนั้น ทุกสิ่งทุกอยางไมเคยอยูนิ่ง ไมเที่ยง



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 53

มีการเปลี่ยนแปลง ท้ังในมิติของตําแหนง ท่ีตั้ ง การเคลื่อนท่ี ความเร็ว 

ขนาด สถานะภาพ และกาลเวลา อยูตลอดเวลา

  วิทยาการฟสิกสพบวา ในระดับอนุภาคพื้นฐานของอะตอม อนุภาค

พื้นฐานตางๆ เหลานี้ตางไมเคยอยูนิ่ง ไมแนนอน มีการถายทอดและแลกเปลี่ยน

พลังงานไปมา เกิดดับกันอยู ตลอดเวลา ทฤษฎีซูเปอรสตริง (Superstring

Theory) อธิบายวา อนุภาคพื้นฐานตางๆ คือ สายพลังงานที่สั่นไหว (Vibration)

ไมอยูน่ิงอยูตลอดเวลา ซ่ึงจะมีปฏิสัมพันธเกิดแรงกระทําทางฟสิกสกับอนุภาค

อื่นๆ ดังน้ัน ตามหลักคิดแบบแยกสวนทางวิทยาศาสตร (Reductionism) 

เมื่อองคประกอบยอยพ้ืนฐานที่สุดไมอยูน่ิง ไมเที่ยง มีการสั่นไหวเปลี่ยนแปลง

(Vibration) อยูตลอดเวลา และบางครั้งเดี๋ยวก็มีอยู เดี๋ยวก็หายไป เปนอนิจจัง 

ดังนั้น สรรพสิ่งทั้งหลายในจักรวาลที่ประกอบดวยสวนยอยของอนุภาคพื้นฐาน

ตางๆ เหลานี้ จึงเปนความเปนอนิจจัง ไมเที่ยงดวยเชนกัน

  ดังน้ัน จึงสรุปในทางวิทยาศาสตรไดวา ไมวาจะเปนฟสิกส จักรวาล

วิทยา และชีววิทยา สรรพสิ่งทั้งหลาย ที่มีชีวิตหรือไมมีชีวิตที่เล็กที่สุดเปนอนุภาค

พื้นฐาน หรือจุลชีพตางๆ และที่ยิ่งใหญที่สุดเปนจักรวาล หรือระบบชีววิทยาของ

สิ่งมีชีวิตทั้งหลาย สรรพสิ่งเหลานี้ลวนไมมีการอยูนิ่ง มีการเปลี่ยนแปลงอยาง

สัมบูรณ คือ มีธรรมชาติเปนอนิจจัง

  3.2 ลักษณะพื้นฐานของรางกายลวนตกอยูภายใตการรักษาสภาวะ

เดิมไวไมได

  รางกายมนุษยที่เปลี่ยนแปลงไป หรือเสื่อมไปตามกาลเวลา เพราะไม

สามารถรักษาสภาวะเดิมเอาไวได เพราะมีสภาพบีบคั้นจากเหตุปจจัยทาง

กายภาพตลอดเวลา เชน ความดัน อุณหภูมิ แรงระหวางพันธะภายในและ

ภายนอกอะตอม จึงทําใหสภาพรางกายทนอยูอยางเดิมไดยาก ไมสามารถรักษา

สภาวะเดิมใหคงที่ได



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256254

  ในทางฟสกิสไดพบปรากฏการณธรรมชาตทิีเ่รยีกวา กฎเทอรโมไดนามกิส

ขอที่สอง ที่กลาววา เมื่อมีการแยกระบบปด Isolated System ออกจาก

ธรรมชาติ คาเอนโทรป (Entropy) ซึ่งหมายถึง ความไมมีระเบียบ สับสน หรือ

ความเสื่อมของระบบปดนั้น จะเกิดขึ้นและมีคาสูงขึ้นตลอดเวลา จนกวาจะสลาย

ไปรวมตัวกับธรรมชาติใหม (The second law of thermodynamics states

that: The entropy as an isolated system can never decrease) 

ซึ่งเกี่ยวของกับความยุงเหยิงของระบบ ยิ่งเวลาผานไปเอนโทรปจะตองเพิ่มข้ึน

และสภาวะเอนโทรปเกี่ยวของกับอุณหภูมิดวยก็เทากับมีความไรระเบียบหรือ

สภาวะเอนโทรปเพิ่มขึ้น เวลาก็จะผานไปเร็วตามความไรระเบียบมากขึ้น ทําให

เราแกเร็วหรือทําใหรางกายเสื่อมสภาพเร็วกอนวัยอันควร ดังนั้นคาของเอนโทร

ปที่เพิ่มขึ้นตลอดเวลาเปนนัยยะของสภาพไตรลักษณในทุกขังท่ีเรียกวาความแก

หรือเอนโทรปทําใหเกิดความเส่ือมโทรมของรางกายเพราะการบีบคั้นดวยความ

รอนโดยนัยยะของทุกข แตหากเรามีความสงบสันติทางกายและจิตใจ ในชีวิต

ประจําวันเราฝกสมาธิจนอาจบรรลุฌานญาณในระดับตางๆ ตามเหตุปจจัยท่ีเรา

ทําน้ัน สภาวะเอนโทรปก็จะชาลงกระบวนการเมตาบอลึซึมในรางกายก็จะชาลง

สามารถลดเอนโทรปในรางกายของสิ่งมีชีวิต มีผลทําใหลดการใชออกซิเจน

ซ่ึงออกซิเจนเปนเหตุปจจัยสําคัญที่ก อใหเกิดอนุมูลอิสระซึ่งสงผลใหเซลล

เสื่อมสภาพเร็วหรือเกิดมะเร็ง เพราะฉะนั้นกฎขอนี้ใหประโยชนกับชีวิตคนเราวา

เมื่อเอนโทรปสูงขึ้นก็จะยิ่งมีขีดความสามารถทํางานนอยลง ในทางกลับกันยิ่งมี

เอนโทรปนอยลงหรือมีความเปนระเบียบมากขึ้นเทาไรก็จะยิ่งมีขีดความสามารถ

ทํางานมากขึ้นตามลําดับ (คณาจารยรายวิชาความจริงของชีวิตกับการพัฒนา

ชีวิต, 2557, หนา 30) ซึ่งสอดคลองกับกรณีตัวอยางเมื่อเราสกัดแรโลหะบริสุทธิ์

ออกจากธรรมชาติ แลวปลอยทิ้งไวในอากาศ (ที่มีออกซิเจน) แรโลหะนั้นก็จะ

คอยๆ เกิดสนิม เกิดการรวมตัวกับออกซิเจนในอากาศ (Oxidation) มากขึ้น

เร่ือยๆ ถาเราปลอยทิ้งไวตามธรรมชาติตามกาลเวลา สนิมท่ีเกิดข้ึนจะไมมีวัน

นอยลง คาเอนโทรปเปนความเสื่อมที่เกิดขึ้นกับสสาร และสิ่งที่ไมมีชีวิตเม่ือแยก

ตัวออกจากธรรมชาติ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 55

  ในระบบนิเวศวาดวยสิ่งมีชีวิต การถายทอดพลังงานในระบบนิเวศเปน

ลักษณะวงจรเปด และสามารถอธิบายใหเห็นไดชัดเจนในรูปของหวงโซอาหาร

(food chain) และสายใยอาหาร หรือขายใยอาหาร (food web)

  สําหรับการถายทอดพลังงานในระดับของการกินอาหารนั้นจะเปนไป

ตามกฎของเทอรโมไดนามิกส คือการที่พลังงานเปลี่ยนรูปไดแตไมมีการเพิ่มขึ้น

หรือสูญหายไป พลังงานนี้จะกระจายออกจากระบบไปในรูปของความรอนจึง

ทําใหการเปลี่ยนแปลงรูปพลังงานไมมีประสิทธิภาพถึง 100 เปอรเซ็นตเต็ม

กฎขอแรกของเทอรโมไดนามิกส (First Law of Thermodynamics or the

Energy Conservation) คือ พลังงานเปลี่ยนรูปไดโดยไมเพิ่มขึ้นหรือสูญหายไป

พลังงานสามารถเคลื่อนที่จากที่หนึ่งไปอีกท่ีหนึ่งได สุดทายแลวพลังงานก็จะไมมี

การสูญหายหรือเพิ่มขึ้น เชน พลังงานแสงเปนพลังงานความรอน เปนพลังงานใน

รูปของอาหาร 

  กฎขอทีส่องของเทอรโมไดนามกิส (Second Law of Thermodynamics

or the Entropy) คือ การเปลี่ยนรูปพลังงานจะไมมีประสิทธิภาพถึง 100%

เนื่องจากพลังงานจะกระจายออกมาจากระบบในรูปของความรอน

  การถายทอดพลังงานในระดับขั้นการกินอาหาร สามารถแบงออกไดเปน

3 ระดับ คือ ระดับผูผลิต ระดับผูบริโภค และระดับผูยอยสลายอินทรียสาร

  1) การถายทอดพลังงานในระดับผูผลิต คือ พืชสีเขียวที่มีคลอโรฟลล

จับพลังงานแสงเกิดการสังเคราะห แสงเปลี่ยนเป นพลังงานเคมี  โดยมี

คารบอนไดออกไซดและนํ้าเปนวัตถุดิบ หมายถึง ผลผลิตรวมของขั้นปฐมภูมิ

มาใชในการหายใจไดผลผลิตแปง และน้ําตาลเปนผลผลิตสุทธิขั้นปฐมภูมิใชใน

การเจริญเติบโตและขยายพันธุตอไป โดยจะถูกถายทอดเปนอาหารหรือแหลง

พลังงานของผูบริโภคตอไป ทั้งนี้พลังงานสวนหนึ่งที่ไดจากการสังเคราะหแสงจะ

สูญเสียไปจากระบบในรูปของความรอน



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256256

  2) การถายทอดพลังงานในระดับผูบริโภค คือ เนื่องจากผูบริโภคไม

สามารถที่จะสังเคราะหแสงเองได พลังงานที่ไดจึงมาจากการกินอินทรียวัตถุใน

พืชหรือผูผลิตเพื่อใชพลังงานที่ไดในการเจริญเติบโต พลังงานทั้งหมดที่ผูบริโภค

ไดจากพืชบางสวนยอยไดก็จะเขาสูกระบวนการเผาผลาญ (metabolism) ได

ของเหลว กาซ และพลังงานที่เหลือหลังการเผาผลาญบางสวนที่ยอยไมไดตอมา

จะเปนมูลของผูบริโภค

  3) การถายทอดพลังงานในระดับผูยอยสลายอินทรียสาร คือ การที่

ผูยอยสลายปลอยนํ้ายอยออกมายอยสลายเนื้อเยื่อพืชหรือสัตวที่ตาย แลวดูดซึม

กินเปนอาหารจึงไดรับพลังงานที่สะสมในพืชไปดวย (Odum et al., 1962)

  สวนคาเอนโทรปโดยนัยยะของทุกขน้ีจะมีคามากข้ึนตลอดเวลา ดังที่

เรียกอาการนี้วา ความแกชรา จนกวาระบบจะเสียสมดุล เปนความเจ็บปวย และ

ถูกทําลายหรือแตกดับ คือ ตายลงในที่สุด การเกิด แก เจ็บ ตาย หรือดับลงนั้น

จึงเปนปรากฏการณธรรมชาติ ที่เกิดขึ้นกับทุกสรรพสิ่งในจักรวาล จะตางกันก็

เพียงแตจะเร็วชาตางกันเทาน้ัน ดังมีคํากลาวในพระพุทธศาสนาที่วา “สิ่งหนึ่ง

สิ่งใด เมื่อเกิดขึ้นก็ตองดับไปเปนธรรมดา”

  ถาพิจารณาในทางชีววิทยา ก็จะพบวา ส่ิงมีชีวิตทุกชีวิต นับตั้งแต

สิ่งมีชีวิตเซลลเดียว จนถึงสิ่งมีชีวิตเชิงซอนขนาดใหญ ที่เมื่อมีการแยกตัวจาก

ธรรมชาติ เปนระบบปดของชีวิตหนึ่งๆ เม่ือชีวิตเกิดขึ้นมา ก็จะมีการพัฒนาการ

เปนวงจรชีวิต ที่เรียกวา เกิด แก เจ็บ ตาย ตามลําดับ เชน ในกรณีท่ีเปนสิ่งมี

ชีวิตเซลลเดียว เซลลชีวิตเมื่อทํางานไดระยะหนึ่ง ก็จะตองตายลงตามอายุขัยเปน

ธรรมดา แตในกรณีที่เปนสิ่งมีชีวิตเชิงซอน อันประกอบดวยประชาคมของเซลล

ตางๆ เปนจํานวนมาก เมื่อเซลลเกาตายไป ก็จะมีการแบงตัวสรางเซลลใหมขึ้น

ทดแทนเซลลที่ตายไป แตถาเซลลใหมที่ถูกสรางขึ้นมาทดแทนเซลลที่ตายลงไปนั้น

ไมสามารถทนอยูตอสภาวะแวดลอมได รางกายก็จะเสื่อมทรุดโทรมลง คือ แก

และเจ็บปวย จนตายลงในที่สุด



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 57

  ดังนั้นสรรพสิ่งทั้งหลายที่มีชีวิตหรือไมมีชีวิต ท่ีเล็กท่ีสุดเปนอนุภาค

พื้นฐาน หรือจุลินทรียตางๆ และที่ยิ่งใหญที่สุดเปนจักรวาล หรือระบบชีววิทยา

ของสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย สรรพสิ่งเหลานี้ลวนอยูภายใตแรงกดดัน บีบเคน (ความ

สับสน ไมเปนระเบียบ) ของธรรมชาติ สูความเสื่อมสลายเปนทุกขังตลอดเวลา

  3.3 ลักษณะพื้นฐานของลักษณะรางกายลวนตกอยูภายใตเหตุปจจัย

ตามธรรมชาติ ไมอยูภายใตอํานาจของเจาของรางกาย

  สรีระรางกายมนุษยทั้งสองปรากฏการณขางตนทั้งหมดนี้ลวนตกอยู

ภายใตกฎหรือทฤษฎีธรรมชาติที่วิทยาศาสตรคนพบ เชน รางกายมนุษยลวนตก

อยูภายใตกฎการเคลื่อนที่ของนิวตัน กฎแรงโนมถวง แรงพื้นฐานธรรมชาติ 4 แรง

ซ่ึงกฎธรรมชาติเหลาน้ีไมมีผูใดสรางหรือควบคุม แตเปนไปตามเหตุปจจัยของ

ความจริงที่วิทยาศาสตรคนพบ เพราะฉะนั้นวิทยาศาสตรไดใหความรูวาทายที่สุด

แลว พื้นฐานสิ่งมีชีวิตหรือรางกายมนุษย เมื่อศึกษาความจริงพบวาภายในอะตอม

ลวนวางเปลาไมมีอะไรเปนตัวตนที่สามารถนํามาควบคุมใหตกภายใตอํานาจตาม

คําสั่งไดเลย แตที่ภายในอะตอมอยูดวยกันแลวเกิดเปนอนุภาคพื้นฐานตางๆ หรือ

ควารกไดน้ัน ก็เพราะอาศัยเหตุปจจัยตางๆ รวมกัน ไดแก แรงพื้นฐาน 4 แรง

(แรงแมเหล็กไฟฟา แรงโนมถวง อันตรกิริยาอยางเขม และอันตรกิริยาอยางออน)

ประจุไฟฟาหรือสี สปน และมวล จนพัฒนามาเปนโมเลกุล เซลล เนื้อเยื่อ อวัยวะ

ระบบ และรางกายมนุษยตามลําดับ

  เพราะฉะนั้นเรื่องราวหรือปรากฏการณตางๆ ที่เกิดขึ้นในโลกและ

จักรวาลไมวาจะเปนสสารหรือพลังงานจะมีชีวิตหรือไมมีชีวิตก็ตาม ลวนอยู 

ภายใตกฎเกณฑตามกฎธรรมชาติที่เกิดขึ้นตามของตัวแปรตางๆ ท่ีประกอบกัน

ในธรรมชาติ เชน กฎการเคลื่อนที่ของวัตถุ กฎแรงดึงดูดของมวลสารในจักรวาล

การเกิดดับของดาวฤกษดาวเคราะห ตางๆ ธรรมชาติของคลื่นแมเหล็กไฟฟา

ธรรมชาติของสสารและพลังงาน ธรรมชาติการวิวัฒนาการของสิ่งมีชีวิต ธรรมชาติ

ของการทํางานในเซลลรางกายมนุษย ธรรมชาติของ DNA ธรรมชาติของการรับ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256258

สงสัญญาณประสาทปรากฏการณตางๆ ในจักรวาลอันกวางใหญไพศาลนี้

  นับตั้งแตการเกิดข้ึนของจักรวาล การเคลื่อนท่ีของดวงดาวในจักรวาล

การเกิดดับของดวงดาว การหมุนรอบดวงอาทิตยของโลก ฝนตกฟารอง แผนดิน

ไหว การปรับปรุงของโลก การเสียสมดุลในธรรมชาติ การเกิด แก เจ็บ ตายของ

ชีวิต วิวัฒนาการของสิ่งมีชีวิต การทํางานของเซลลรางกาย เซลลประสาท 

เรื่องราวตางๆ ที่เกิดขึ้นในโลกและทั้งจักรวาลเปนเพียงปรากฏการณของ

ธรรมชาติที่อยูนอกเหนือการบังคับบัญชาของเราซึ่งทางพระพุทธศาสนาเรียกวา

เปนอนัตตา

  ปรากฏการณตางๆ ที่เกิดขึ้นในธรรมชาตินี้ แบงออกเปน 2 ประเภท

ปรากฏการณธรรมชาติที่เกิดขึ้นแลวเปนปรากฏการณสาธารณะ (Public 

Phenomena) ท่ีเกิดขึ้นแกสาธารณะแบบใครๆ ก็สามารถรับรู ไดเปนการ

สังเกตการณผานบุคคลที่ 3 ได (Third Person Method) ทําใหเกิดการ

ทดลองคนควาทางวิทยาศาสตรขึ้นซึ่งในพระพุทธศาสนามหายานเรียกการรับรู

ปรากฏการณนี้วาพหุวิญญาณ เชนรูปที่เห็น เสียงท่ีไดยิน เปนพวกสิ่งที่เปน

รูปธรรมท้ังหลาย ปรากฏการณธรรมชาติประเภทที่ 2 เปนปรากฏการณภายใน

แบบปจเจกบุคคล (Individual Phenomena) ที่เกิดข้ึนรับรูไดเปนเฉพาะบุคคล

เปนการสังเกตจากภายใน (First-person Method) คือสวนที่เปนนามธรรม

ทั้งหลาย และเรียกการรับรูปรากฏการณประเภทนี้วาปจเจกวิญญาณ (ชัยวัฒน

คุประตกุล, สัมภาษณ, 27 เมษายน 2561)

  เรื่องความมีอัตตาสวนตัวน้ีในเชิงปรัชญาเปนเรื่องท่ีมีความสําคัญมาก

เพราะการเขาใจความเปนมวลสารเปนรูปราง เปนตัวเปนตน ก็เปนปฐมเหตุ

มาจากความรู สึกสัมผัสวา มีความเปนตัวตนอยู จริงทําให เมื่อมองเห็นรูป 

เม่ือไดยินเสียง เราจะอนุมานวาสิ่งนั้นๆ มีตัวตนอยูจริง แตในการศึกษาทฤษฎี

ควอนตัมกลับพบปรากฏการณที่แปลกแตกตางไปจากที่เราเขาใจกันโดยทั่วไป

วา ธรรมชาติไมมีลักษณะพ้ืนฐานเพียงกําหนดลักษณะประสบการณเกี่ยวกับ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 59

ธรรมชาติท่ีเสริมกันวาเปนทั้งคลื่นและอนุภาคโดยขึ้นอยูกับสถานการณมากกวา

กําหนดตัวลักษณะที่แทจริงของธรรมชาติโดยตรง (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2554,

หนา 85) นอกจากนี้พื้นที่สวนใหญในอะตอมนั้น 99.99 เปอรเซ็นตก็เปนที่วาง

จริงๆ สิ่งที่เราสัมผัสแลวรูสึกวาเปนสิ่งนั้นสิ่งนี้แทจริงลองสัมผัสอะไรกันแน

  วิทยาศาสตรสมัยใหมพบวานํ้าเปนบริเวณที่ประกอบดวย 2 อะตอมของ

ไฮโดรเจนและหนึ่งอะตอมของออกซิเจนมาอยูรวมกัน นํ้ามีโครงสรางท้ังท่ีเปน

ของแข็งของเหลวและกาซ นํ้าที่เปนของเหลวจะมีลักษณะแบนราบเรียบออนไหว

เมื่อเราเอาน้ิวจุ มลงในนํ้าที่อยู ในแกว อะตอมของเซลลท่ีจะเบียดและผลัก

แรงดึงดูดระหวางโมเลกุลของนํ้าทําใหโมเลกุลของนํ้ากระจายออก เราจึงรูสึกถึง

ความออนไหวของนํ้าและเม่ือนํ้าท่ีเปนของเหลวไดรับพลังงานความรอน โมเลกุล

ของนํ้าก็จะสั่นไหวไปทั่วจนแรงดึงดูดระหวางโมเลกุลของนํ้าไมสามารถยึดเหนี่ยว

ตอกันไดแลวบริเวณของนํ้าจะแยกหางออกจากกันจากโมเลกุลอื่น กลายเปน

ไอนํ้าท่ีเบาบาง และไอนํ้าที่ประกอบดวยโมเลกุลของนํ้าที่เบาบางก็จะวิ่งไปทุกทิศ

ทุกทาง และเมื่อปะทะหรือกระดอนที่ผิวหนังภาชนะ ก็เกิดเปนแรงดันแบบที่ใชใน

เครื่องจักรไอนํ้า และถาเราเอามือไปอังที่ไอหรือละอองโมเลกุลของนํ้า โดยท่ัวไป

เราจะรูสึกรอนและเกิดความรูสึกวา ไอน้ําบางเบาเหมือนอากาศซ่ึงถาไอนํ้านั้น

คายความรอนใหแกมือ ไอนํ้านั้นก็จะกลั่นตัวเปนหยดนํ้าเล็กๆ ที่ผิวสัมผัส ในทาง

ตรงกันขาม ถาเราลดพลังงานความรอนจากโมเลกุลของนํ้าที่เปนของเหลว 

การส่ันของโมเลกุลนํ้าก็จะนอยลงแรงดึงดูดโมเลกุลของนํ้าก็จะมากข้ึน โมเลกุล

ของน้ําจะเบียดจับตัวเปนผลึกที่มีการจัดตัวอยางเปนระเบียบ (Crystal-line 

Array) อะตอมตางๆ จะเชื่อมตอกันจากปลายหนึ่งไปอีกปลายหนึ่งของผลึก

กลายเปนน้ําแข็ง โดยทั่วไปเราจะรูสึกเย็นเนื่องจากพลังงานความรอนท่ีไหลจาก

มือไปสูน้ําแข็งเราจะรูสึกวานํ้าแข็งนั้นเปนกอนทั้งนี้เพราะเราสัมผัสกับโครงสราง

ผลึกของนํ้าแข็งที่เรียงตัวกันอยางเปนระเบียบ (ณปภัช พิมพดี, 2018)

  เราอาจอธิบายปรากฏการณธรรมชาติที่เกิดขึ้นในระดับของอะตอมของ

นํ้าไดดังนี้ การที่นํ้าแข็งละลายเปนของเหลวไดนั้น คือ การที่อะตอมของโมเลกุล



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256260

นํ้าไดรับพลังงานความรอนทําใหอะตอมสวนตัวมากจนหลุดการเรียงตัวของ

ผลึกน้ําแข็ง และสําหรับการระเหยของนํ้าคือการที่โมเลกุลของนํ้าที่ผิวถูกปะทะ

จากสิ่งตางๆ ที่อยูแวดลอมใหกระเด็นออกไปทีละอะตอมหลุดเขาไปปะปนกับ

โมเลกุลอากาศ นํ้าจึงมีการระเหยจนแหงได สําหรับการที่เราละลายนํ้าตาลหรือ

เกลือจากของแข็งลงในน้ําน้ันก็เกิดขึ้นจากการที่อะตอมของออกซิเจนท่ีเปนลบ

และไฮโดรเจนที่เปนบวกของโมเลกุลน้ําไปดึงไอออนบวกของโซเดียมและ

ไอออนลบของคลอรีนของเกลือ ใหผลึกสลายตัวหลุดออกจากกัน และละลายเปน

เนื้อเดียวกันปะปนอยูในนํ้า เมื่อเราละลายเกลือลงในนํ้าเกลือนั้นก็ยังอยูในนํ้าได

หายไปไหนแตมองไมเห็นการละลายของเกล็ดกอนเกลือในนํ้าเทานั้นเอง

  ดังจะเห็นไดวาตอนที่เราละลายลงในแกวนํ้าและถูกวางทิ้งไวบนโตะ

ถึงแมประสาทการรับรูของเราจะบอกวาอยูน่ิง แตถาจะกลาวในระดับอนุภาค

พ้ืนฐาน เราจะพบวาอะตอมของผิวนํ้ามีการเคลื่อนไหวไมอยูนิ่ง อิออนของเกลือ

และโมเลกุลของน้ําจะมีการเปลี่ยนสถานะภาพเสื่อมจากสภาวะหนึ่งไปสูสภาวะ

หน่ึง มีการดูดหรือคายพลังงานความรอนไปมาอยู ตลอดเวลา และท่ีสําคัญ

ปรากฏการณตางๆ เหลานี้เปนไปตามธรรมชาติที่อยูเหนือการบังคับบัญชา

  ส่ิงที่เปนเรื่องที่นาคิดพิจารณาโดยแยบคาย ก็คือ สิ่งท่ีเราสัมผัสรับรู 

สิ่งที่เรามองเห็นสิ่งที่เรียกวานํ้า แทจริงแลว เราสัมผัส เรามองเห็นตัวตนของอะไร

อะไรคือสิ่งที่เราเรียกวา ตัวตนของนํ้า การที่เรามีความรูสึกสัมผัสวา นํ้าแข็งเปน

ของแข็งมีรูปรางเปนกอนเปนเกล็ดนํ้าแข็ง สําหรับนํ้าก็เปนของเหลวก็มีความ

ออนนุมและเมื่อเราสัมผัสน้ําก็เปนกาซ เราจะไมรูสึกวาไอนํ้ามีรูปรางตัวตนอะไร

นั้น การรับรูทางประสาทสัมผัสของมนุษยเรา ไมสามารถรับรูถึงความเปนมวล

ของอนุภาคพื้นฐานของอะตอมของนํ้าได แตที่เรารูสึกวานํ้าแข็งมีรูปรางเปนตัว

ตนนั้น เรารับรูคุณสมบัติและโครงสรางการเชื่อมโยงของโมเลกุลนํ้า เชน อุณหภูมิ

ความหนาแนนของโมเลกุลของนํ้าขึ้น เราจึงสัมผัสรูวาโครงสรางโมเลกุลนี้มีรูปราง

เปนอยางไร ซึ่งเกิดขึ้นจากการเปรียบเทียบระหวางสิ่งท่ีเราจับสัมผัสกับอากาศ

รอบแบบจําลองของจิตสํานึกเกิดเปนความรูสึกของรูปรางเกิดข้ึน และถาความ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 61

หนาแนนในโครงสรางโมเลกุลของนํ้าเบาบางลง เมื่อนํ้าอยูในสถานะเปนของเหลว

และกาซความรูสึกทางประสาทสัมผัสวาเปนรูปหรือตัวตนก็นอยลงตามลําดับ 

จนถาไอน้ําเบาบางลงจนปะปนกับมวลของอากาศ เราก็จะไมสามารถแยกความ

แตกตางระหวางมวลของไอนํ้าและอากาศที่อยู โดยรอบได เราจึงไมรู สึกทาง

ประสาทสัมผัสตอไอน้ํา เพียงแตจะรูสึกถึงความรอนของไอนํ้าไมใชรูปรางของ

ไอนํ้า การรับรูของคุณสมบัติโมเลกุลของนํ้าที่แตกตางกันประกอบกับการมองเห็น

รับรูภาพที่เกิดขึ้นแบบจําลองของจิตสํานึกจึงสื่อความวานี่เปนไอนํ้าที่ไมมีรูปทรง

นี่เปนน้ําที่เปนของเหลว นี่เปนนํ้าแข็งที่เปนกอนแข็งๆ และเย็น นี่แหละตัวตน

ของนํ้าที่เรารับรูและสมมติสรางแบบจําลองของนํ้าในสถานะตางๆ ขึ้นมาเปน

ปรากฏการณรับรูที่จิตสํานึกแทจริงนํ้านั้นก็ไมมีตัวตนแตที่เรารูสมมุติก็รูตามแบบ

จําลองการรับรูซ่ึงก็เพียงปรากฏการณหนึ่งของธรรมชาติท่ีเกิดดับข้ึนในจิตสํานึก

เทานั้นเอง

  ถาสงสัยวาทําไมหัวใจเตนได อะไรทําใหหัวใจเตน ถาฝกสมาธิมากๆ ก็จะ

พบวาลมที่อยูในตัวเราสามารถพัดใหหัวใจเตนได ลมเบ้ืองบนพัดจากศูนยกลาง

กายของเราขึ้นขางบน ในที่สุดก็กลายเปนลมหายใจเขาออก ลมที่อยูในลําไส

ผลักดันใหอาหารเคลื่อนตัว ลมเบื้องลางพัดจากศูนยกลางกายไปจนถึงปลายเทา

ถาลมชนิดนี้ไมพัดหรือพัดผิดปกติ จะเกิดเปนโรคลม

  ดังน้ัน ลักษณะของรางกายซึ่งเปนไปตามกฎไตรลักษณ คือ มีลักษณะ

อนิจจัง ไมเที่ยง ตองเปลี่ยนแปลง มีลักษณะทุกขัง ไมอาจคงทนอยูในสภาพเดิม

ได และมีลักษณะอนัตตา ไมมีตัวตนที่แทจริงที่สามารถบังคับใหเปนไปดังใจได

จึงสามารถอธิบายไดดวยความจริงทางวิทยาศาสตรมีกฎเทอรโมไดนามิกส 

และจากการวิจัยคนพบวา ทั้งมหาภูตรูป 4 หรือ สถานะของสสารและพลังงาน

ทั้ง 4 นั้น ลวนอิงอาศัยซึ่งกันและกันอยางแยกกันไมออก จึงไมสามารถดํารงอยู

ไดอยางโดดเดี่ยวเพียงลําพังได จึงอธิบายความไดวา การดํารงอยูของมหาภูตรูป

4 หรือ สถานะของสสารและพลังงานทั้ง 4 ของรูปขันธนั้นไมสามารถดํารงอยูได

เพียงธาตุเดียวหรือสถานะเดียวภายในรางกายมนุษย เพราะตองอาศัยเหตุปจจัย



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256262

ของธาตุหรือสถานะอื่นที่เกี่ยวของจึงจะสามารถดํารงอยูได หรือทําหนาที่อยาง

สมบูรณได ดังจักกลาวรายละเอียดเรื่องกระบวนการทํางานของรางกายตอไป

4. กระบวนการทํางานของรางกาย

  มหาภูตรูป 4 เปนเหตุปจจัยทําใหรูปขันธปรากฏ เนื่องจากรูปขันธ

สามารถจําแนกเปนมหาภูตรูปและ อุปาทายรูป โดยที่มหาภูตรูปนี้เปนรูปพื้นฐาน

ท่ีทําใหอุปาทายรูปปรากฏ นอกจากนี้การที่ผัสสะซึ่งเปนสวนหนึ่งในสังขารขันธ

เปนเหตุปจจัยทําใหเวทนาขันธ สัญญาขันธ และสังขารขันธปรากฏนั้น สามารถ

ศึกษาไดจากกระบวนการปฏิบัติการรวมกันแหงขันธ 5 กับปปญจสัญญาใน

มธุปณฑิกสูตรและสุดทายนามรูปที่หมายถึง เวทนาขันธ สัญญาขันธ สังขารขันธ

และรูปขันธเปนเหตุปจจัยทําใหวิญญาณขันธปรากฏ ผูวิจัยวิเคราะหวา เหตุปจจัย

ที่ทําใหแตละขันธปรากฏนี้ประกอบไปดวยองคธรรม มหาภูตรูป 4 ผัสสะ และ

นามรูป ซึ่งองคธรรมเหลานี้สามารถสงเคราะหเขากับขันธ 5 กลาวคือเหตุปจจัยที่

ทําใหแตละขันธปรากฏนั้นรวมอยูในขันธ 5

  สําหรับรางกายมนุษยเปนระบบการทํางานของอวัยวะนอยใหญตางๆ

อันมีปจจัยพ้ืนฐานมาจากการทํางานรวมกันของเซลลรางกายหลายลานเซลล

ที่มาประชาคมอยูภายในรางกายเดียวกัน โดยการทํางานสวนใหญของเซลลตางๆ

ในรางกาย เชน การควบคุมการทํางานของอวัยวะและระบบภายในรางกายตางๆ

การปลอยสารสื่อประสาท การหลั่งฮอรโมน ความรูสึกสุขทุกข เปนความพอใจ

หรือความไมพอใจ การทํางานของจิตใตสํานึก กระบวนจิต อารมณความรูสึก

ตางๆ ท่ีเกิดขึ้น รวมทั้งการเกิด การเจริญเติบโต การแก เจ็บ และตาย ของ

เซลลตางๆ ทั้งหมดน้ี ตางก็เปนเพียงปรากฏการณท่ีเกิดข้ึนตามเหตุปจจัยของ

ธรรมชาติที่อยูนอกเหนือการควบคุมบังคับบัญชาของเราโดยตรงทั้งสิ้น (รุงเรือง

ลิ้มชูปฏิภาณ, 2556, หนา 16-17) สอดคลองกับทัศนะของสมิทธิพล เนตรนิมิตร

ที่กลาวไววา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 63

     รูปขันธมีกระบวนการทํางาน 2 ลักษณะ คือ ลักษณะภายใน

  และลักษณะที่สัมพันธกับภายนอก ลักษณะแรก กองหรือหมวดหมูท่ี

  เกิดจากการรวมตัวของสวนยอยมาประกอบกัน กลไกการทํางานภายใน

  น้ีเปนส่ิงยืนยันสัจภาวะท่ีวาไมมีสิ่งใดเปนแกนสารตัวตนในรูปขันธ 

  ลักษณะท่ี 2 การทํางานที่สัมพันธใกลชิดกับขันธอื่นๆ ซ่ึงเปนนามขันธ

  สงอิทธิพลระหวางกัน กิจกรรมของฝายนามจะตองอาศัยรูป รูปเปน

  สภาวะธรรมชาติที่ตองอาศัยนามจึงจะปรากฏมาสูการรับรูวารูปนั้นมีอยู

  ในสภาพอยางไร ลําพังรูปรับรูตัวเองไมได ตองอาศัยนาม (สมิทธิพล

  เนตรนิมิตร, สัมภาษณ, 11 เมษายน 2561)

  สอดคลองกับสุมาลี มหณรงคชัย ที่กลาวไววา “ในกระบวนการแหงชีวิต

การทํางานของรูปขันธจะดําเนินไปพรอมกันและรวมกันกับการทํางานของจิต 

แมรูปขันธกับจิต (หรือนามขันธ) จะมีลักษณะแตกตางกันเพราะรูปขันธเปน

รูป จิตเปนนาม แตในการทรงอยูของชีวิต ความเปนจริงทั้งสองหมวดตองทํางาน

รวมกัน” (สุมาลี มหณรงคชัย, สัมภาษณ, 18 พฤษภาคม 2561) สอดคลองกับ

ปฏิจจสมุปบาทธรรมที่อธิบายความเปนเหตุปจจัยอาศัยกันและกันเกิดขึ้นของ

นามรูปที่ลวนอาศัยปจจัยรูปนามอยางแยกกันโดยสวนเดียวไมได หากแยกกันโดย

สวนเดียวการทํางานของชีวิตก็สิ้นสุดนั่นเอง

  กระบวนการทํางานของรางกายในคําสอนพระพุทธศาสนาโดยเฉพาะ

ในสวนของอวัยวะตางๆ ที่ตองทํางานรวมกันสามารถอธิบายใหกระจางข้ึนได

ดวยความจริงทางชีววิทยาเกี่ยวกับการทํางานของรางกาย กลาวคือ การทํางาน

ภายในรางกายนั้น พบวาแตละระบบเปนการรวบรวมเอาอวัยวะตางๆ ท่ีมีการ

ทํางานที่สัมพันธเกี่ยวเนื่องกันและปฏิสัมพันธกันเพื่อยังกิจกรรมทั่วๆ ไปใหสําเร็จ

ซึ่งมีความจําเปนตอการดํารงอยู ของรางกายทั้งหมด” (Sherwood, 2012, 

p. 5) ระบบเหลานี้ถูกจําแนกออกตามลักษณะและการทํางานของอวัยวะภายใน

รางกายที่มีความสัมพันธกัน มีจํานวนทั้งสิ้น 11 ระบบดวยกัน ไดแก (1) ระบบ

ปกคลุมรางกาย (Integumentary System) (2) ระบบกระดูก (Skeletal 



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256264

System) (3) ระบบกลามเนื้อ (Muscular System) (4) ระบบประสาท 

(Nervous System) (5) ระบบตอมไรทอ (Endocrine System) (6) ระบบ

ไหลเวียนโลหิต (Cardiovascular System) (7) ระบบนํ้าเหลืองและภูมิคุมกัน

(Lymphatic & Immune System) (8) ระบบทางเดินหายใจ (Respiratory

System) (9) ระบบทางเดินอาหาร (Gastrointestinal Tract or Digestive

System) (10) ระบบทางเดินปสสาวะ (Urinary System) (11) ระบบสืบพันธุ

(Reproductive System) (Provophys et al., 2007, p. 3) ซึ่งทั้ง 11 ระบบ

ลวนทํางานสอดประสานกันอยางมีจุดมุงหมายเพ่ือใหการดํารงชีวิตอยูตอไปได

อยางปกติสุข

5. อิทธิพลหรือบทบาทของรางกาย

  รูปขันธมีอิทธิพลหรือบทบาทตอชีวิตทั้งในดานรางกายและจิตใจ

รูปขันธมีอิทธิพลตอจิตหรือชีวิตไดเชนกัน สําหรับคนทั่วไป เมื่อรางกายเจ็บปวย

กท็าํใหจติใจกระวนกระวายไปดวย โบราณวา “ใจเปนนาย กายเปนบาว” นายบาว

คูนี้หวงใยกันมาก เมื่ออยางใดอยางหนึ่งเปนทุกขก็พลอยใหอีกอยางหนึ่งเปนทุกข

ไปดวย ยกเวนพระอรหันต แมรางกายทานจะกระวนกระวายเพราะโรคาพาธ

แตจิตใจทานก็ไมกระวนกระวาย (วศิน อินทสระ, สัมภาษณ, 8 เมษายน 2561)

สอดคลองกับความเห็นของสมิทธิพล เนตรนิมิตร ที่กลาวไววา ชีวิตประกอบดวย

รูปขันธและนามขันธที่เปนปจจัยตอกัน เมื่อจิตคิด สมองรับรูความคิดน้ันสงผาน

ขอมูลทางรางกายโดยสารสื่อประสาท กอใหเกิดเปนพฤติกรรมและบุคลิกภาพ 

ซึ่งกําหนดดวยวัตถุธาตุทางเคมีของรางกาย ขยายผลออกไปถึงการกระทําตอ

สังคม อาศัยรูปขันธแสดงออกเปนพฤติกรรมจึงกอใหเกิดกรรมและวงเวียน

ของกรรม มีผลตอการดําเนินชีวิตทั้งระบบของมนุษย (สมิทธิพล เนตรนิมิตร,

สัมภาษณ, 11 เมษายน 2561)

  แตสุมาลี มหณรงคชัย มีความเห็นตางจากแนวคิดดังกลาวขางตน

โดยกลาวไววา รูปขันธไมไดมีอิทธิพลตอชีวิต แตเปนองคประกอบท่ีจําเปนของ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 65

ชีวิต และมีความสัมพันธแนบแนนกับจิตใจ หากปราศจากจิต รูปขันธของชีวิต

หนึ่งๆ ยอมมีอยูไมได และถาปราศจากรูปขันธ จิตก็ไมมีความหมาย ไมสามารถ

จะรับรูอะไร และไมสามารถฝกฝนขัดเกลาอะไรไปสูความหลุดพนจากกองทุกข

(สุมาลี มหณรงคชัย, สัมภาษณ, 18 พฤษภาคม 2561) อยางไรก็ตาม ความเห็น

ของสุมาลี มหณรงคชัย ที่ดูตางออกไปนั้นเปนเรื่องวิธีการมองที่ตางออกไปเทานั้น

คือมองวารูปขันธก็เปนองคประกอบหนึ่งของชีวิตแลวจะมามีอิทธิพลตอชีวิตคือ

ตัวเองไดอยางไร แตหากมองใหละเอียด รูปขันธเปนเพียงสวนหนึ่งของชีวิต ไมใช

ทั้งหมดของชีวิต และตองทํางานสัมพันธกับจิตจึงถือไดวารูปขันธมีอิทธิพลตอชีวิต

ในภาพรวมเพราะรูปขันธสงผลกระทบตอการทํางานของจิตดวย นักวิชาการสวน

มากมองในมุมนี้จึงเห็นวา รูปขันธมีอิทธิพลตอชีวิต

  รูปขันธจึงมีอิทธิพลหรือมีความเกี่ยวของกับเรื่องตางๆ ในชีวิตมนุษย

และสัตวทั้งหลาย และมีอิทธิพลตอการบรรลุธรรม สอดคลองกับที่สมิทธิพล

เนตรนิมิต ไดกลาวไววา อิทธิพลของสารพันธุกรรมหรือดีเอ็นเอสงผลตอชีวิต

และจิตใจไดน้ัน ในทางพระพุทธศาสนามองวากรรมพันธุเปนสวนหนึ่งของกรรม

ที่มีสภาพแหงวาสนารวมกัน จึงสงตอถายทอดกันและปรากฏเปนผลตอชีวิตของ

บุคคลนั้นตามกระแสแหงกรรม หนวยพันธุกรรมสงผลไมเทากันทุกหนวย ในเซลล

ของส่ิงมีชีวิตมีหนวยพันธุกรรมบางตัวที่แสดงผลใหปรากฏบางตัวก็ไมแสดง

ดังนั้น แมแตฝาแฝดหรือพ่ีนองทองเดียวกัน จึงมีความแตกตางกันไดท้ังรูปราง

ลักษณะ นิสัยใจคอและความถนัดเฉพาะของแตละบุคคล พระพุทธศาสนามอง

วากรรมเปนเครื่องกําหนดตามพีชนิยามที่เปนเหตุปจจัยผูกพันตอเนื่องใหบุคคล

ไดรับหนวยพันธุกรรมแบบนั้นๆ สําหรับลักษณะนั้นๆ ทางวิทยาศาสตรอธิบายวา

หนวยพันธุกรรมปรากฏเปนคูๆ คือ มีสองหนวยสําหรับแตละลักษณะ (สมิทธิพล

เนตรนิมิตร, สัมภาษณ, 11 เมษายน 2561) สอดคลองกับสุมาลี มหณรงคชัย 

ที่กลาวไววา หากอธิบายตามหลักพุทธ ชีวิตหนึ่งๆ ตั้งตนข้ึนจากปจจัย 3 สวน 

คือ ไขของมารดา อสุจิของบิดาเมื่อมีการรวมเพศผสมพันธุ และเชื้อกรรมใน

ปฏิสนธิจิต ปจจัย 3 สวนน้ีหลอมรวมเขาดวยกันสรางกัมมชรูป (รูปท่ีเกิดจาก



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256266

กรรม) แรกเปนกลละ จากคําอธิบายนี้ พันธุกรรมยอมมีผลกระทบตอชีวิต

และจิตใจของเด็กที่สืบสายเลือดจากบิดามารดาของตน (สุมาลี มหณรงคชัย,

สัมภาษณ, 18 พฤษภาคม 2561) รูปขันธจึงมีอิทธิพลตอชีวิตและจิตหรือสภาวะ

ทางจิตรวมถึงการบรรลุธรรมที่เปนสภาวะทางจิตเพราะรูปขันธคือรางกาย

ประกอบดวยสารพันธุกรรมและฮอรโมนตางๆ ที่มีผลตอจิต

  สวนเรื่องอิทธิพลของส่ิงแวดลอมทางกายภาพสามารถสงผลตอชีวิตและ

จิตใจ เชน อิทธิพลของแสงที่มีผลตอการนอน อิทธิพลของคลื่นหรือรังสีอันตราย

มีผลกระทบตออารมณแปรปรวนกฤษดา ศรีรามพุช กลาวไววา รูปขันธมีอิทธิพล

ตอชีวิตและจิตใจตามหลักการแพทยคือกําเนิดแหงการทํางานของนามขันธ เชน

การปรุงแตงอารมณ ดีใจ เสียใจ โกรธ ความจํา การรับสัมผัสผานอายตนะหรือ

อวัยวะที่เปนตัวรับท้ังหลาย ถากลาวใหเห็นชัดคือรูปขันธนั้นสามารถเปนบอเกิด

ของความรูสึกแหงจิตใจและเปนเครื่องผลักดันใหมนุษยใชชีวิตไปไดในแตละวัน

มีการศึกษาหลายงานที่กลาวถึงอิทธิพลของแสงตอรูปขันธคือฮอรโมน ยกตัวอยาง

งานวิจัยเกี่ยวกับแสงสวางที่มีผลกระทบกับฮอรโมนจากตอมไพเนียลในสมอง

ที่ชื่อ “เมลาโทนิน” วาแสงมีผลทําใหเมลาโทนินที่เปนฮอรโมนนิทรานั้นตํ่าลง

ซ่ึงกระทบตอรูปขันธตามมาอีกมากวาทําใหเกิดความเสี่ยงมะเร็งเตานมในสตรี 

(กฤษดา ศรีรามพุช, สัมภาษณ, 18 พฤษภาคม 2561) สอดคลองกับสุมาลี 

มหณรงคชัย ที่กลาวไววา ตามหลักปฏิจจสมุปบาทที่วาสิ่งทั้งหลายอาศัยกัน

และกันมีอยู และจากคําอธิบายในหลายขอขางตน กลาวไดวา สิ่งแวดลอมทาง

กายภาพสามารถสรางอิทธิพลตอชีวิตและจิตใจ และความเปนไปของจิตใจก็สง

อิทธิพลตอสิ่งแวดลอมทางกายภาพไดดวย แสงมีผลตอการนอน และการนอน

ก็มีผลตอการรับรูแสง รังสีมีผลกระทบตออารมณ อารมณรุนแรงของมนุษยก็

สามารถสงคลื่นกระทบคลื่นรังสีไดเชนกัน เหลานี้ (สุมาลี มหณรงคชัย, สัมภาษณ,

18 พฤษภาคม 2561) และสอดคลองกับสมิทธิพล เนตรนิมิตรท่ีกลาวไววา

พระพุทธศาสนามองวา สิ่งแวดลอมมีผลตอการดําเนินชีวิตและมองลึกไปถึงวา

ควรอยูในสิ่งแวดลอมที่เกื้อกูลเปน สัปปายะ ไดแก ท่ีอยูอาศัย ท่ีหาอาหาร หรือ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 67

ที่ประกอบอาชีพทํามาหากิน การพูดคุย บุคคล โภชนะ ดินฟาอากาศ ธรรมชาติ

แวดลอมและอิริยาบถ การอยูในสัปปายะที่เหมาะสมตอการดําเนินชีวิตยังเปน

สภาพความเปนอยูที่เอื้อตอการพัฒนาชีวิตและจิตใจ รวมไปถึงการปฏิบัติธรรม

ดวย สิ่งแวดลอมสัปปายะยอมเกื้อกูลตอการเจริญกุศลธรรม (สมิทธิพล 

เนตรนิมิตร, สัมภาษณ, 11 เมษายน 2561)

6. แนวปฏิบัติตอรางกาย

  มิติพระพุทธศาสนาศึกษาแนวปฏิบัติต อร างกายพบวา ตามหลัก

ไตรลักษณ รูปขันธเปนไปเพื่ออาพาธ ตองเปลี่ยนแปลงจากสภาวะเดิมไปเปน

สภาวะใหมอยู  เสมอและไมมีที่สิ้นสุด โดยทั้งนี้ เป นไปเพื่อความแตกสลาย 

โดยเฉพาะการเกิดดับสลายของรูปไดเพียงครั้งเดียวซ่ึงตางกับจิตใจเกิดดับนับไม

ถวน กลาวถึงเฉพาะรางกายมนุษยเมื่อเกิดการเจ็บปวยซึ่งเกิดจากมหาภูตรูป 4

ไมสมดุลกันจนอาจอันตรายถึงชีวิตดับไปไดในที่สุด ดังขอความในคัมภีรวิสุทธิ

มรรคที่วา “มหาภูตรูป 4 มีธาตุใดธาตุหนึ่งกําเริบ บุคคลแมสมบูรณดวยกําลังก็

ยังเปนคนมีกายแข็งกระดางไดหรือมีกายเนาเปรอะเปอนดวยอํานาจโรคลงแดง 

หรือมีความรอนมากเปนเบ้ืองหนาได หรือมีไขขอและเสนเอ็นขาดไปได ยอมถึง

ความสิ้นชีวิต” (วิสุทธิมรรค ขอ 173 หนา 406) สอดคลองกับพระธรรมกิตติเมธี 

(เกษม สฺญโต) ที่ไดกลาวไววา การดูแลรางกายใหสุขภาพแข็งแรงจําเปนตอง

คัดเลือกสรรโดยใชหลักสัปปายะ 7 ประการ หรือใชหลักกายภาวนา ทั้งนี้แตละ

บุคคลมีการคัดเลือกหลักธรรมดังกลาวมาใชแตกตางตามจริตและบริบท

(พระธรรมกิตติเมธี (เกษม สฺญโต), สัมภาษณ, 8 สิงหาคม 2561) 

  แนวคิดพระพุทธศาสนาดังกลาวสอดคลองกับมิติวิทยาศาสตร คือ การมี

สุขภาพที่ดีทางดานรางกายที่สมบูรณ แข็งแรง หรือการมีสุขภาพดีนั้น ตองไดรับ

การดูแลรักษาสุขภาพทางดานรางกายอยางเหมาะสมและทั่วถึง ซึ่งในแตละสังคม

ตางก็กําหนดวิธีดูแลรักษาสุขภาพทางดานรางกายที่หลากหลายและแตกตางกัน

ดังที่ กอรดอน เอ็ดลิน (Gordon Edlin) เอริค โกแลนต้ี (Eric Golanty) และ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256268

เคลลี่ แม็คโคมารค บราวน (Kelli McCormack Brown) ไดประมวลวิธีการดูแล

สุขภาพทางดานรางกายไว 8 ประการ ไดแก (1) การดูแลรักษาความสะอาดของ

รางกายอยางสมํ่าเสมอ (2) การตรวจสุขภาพโดยแพทยหรือเจาหนาที่สาธารณสุข

อยางนอยปละ 1 ครั้ง (3) การรับประทานอาหารที่สะอาดเหมาะสม (4) การออก

กําลังกายอยางสมํ่าเสมอ (5) การหลีกเลี่ยงพฤติกรรมหรือนิสัยท่ีเปนอันตราย

ตอสุขภาพ (6) การรูจักแสวงหาองคความรูและสามารถตัดสินใจในเรื่องสุขภาพ

ไดดวยตนเอง (7) การพยายามดูแลรักษาตนเองดวยวิธีทางการแพทยตามความ

จําเปน (8) การมีสวนรวมในกิจกรรมที่ชวยปองกันการเกิดโรคภัยไขเจ็บในชีวิต

ประจําวัน (Edlin et al., 2000, pp. 6-7) ในขณะที่ บาบารา มอนทโกเมอรี่ 

โดสซ่ี (Babara Montgomery Dossey) และ ลินน คีแกน (Lynn Keegan) 

ไดแบงวิธีการพัฒนาสมรรถภาพทางกายใหมีสุขภาพท่ีดีเปน 5 ประการ ไดแก

(1) การรับประทานอาหาร (โภชนาการ) ที่พอเหมาะพอดี (2) การออกกําลังกาย

อยางเหมาะสม (3) การพักผอนอยางเพียงพอ และ (4) การมีความสมดุลระหวาง

การทํางานและการเลน (Dossey and Keegan, 1989, pp. 13-14)

  จากการศึกษาขางตน สามารถวิเคราะหมิติวิทยาศาสตรเก่ียวกับการ

ดูแลรักษาปฏิบัติตอรางกายไดวา หากรางกายเจ็บปวยจักเกิดความเครียดภายใน

รางกายออกมาเปนปรากฏการณมหาภูตรูป 4 แปรปรวนหรือไมสมดุล หรือใน

ทางวิทยาศาสตร คือ ตัวรอน ไมสบาย รางกายเกิดภาวะความเครียด จึงตองการ

ใหรางกายตอบสนองตอการรักษาอยางทันทวงที เชน เมื่อเปนไขหวัด อาการจะ

ตัวรอน เพราะการที่รางกายตัวรอนเพราะความรอนจะไปเผาผลาญหรือทําลาย

เชื้อโรคใหตายไป และเปนการแสดงบอกกับเจาของรางกายวาถึงภาวะวิกฤติหรือ

ไมสบายเปนไขหวัดแลวตองรีบรักษา (ภาวะรางกายเครียด) เมื่อเจาของรางกาย

ทราบวารางกายเปนไขหวัดจะประพฤติปฏิบัติตอรางกาย โดยรักษาดูแลรางกาย

ไมใหมหาภูตรูปทั้ง 4 (สถานะทั้ง 4)ไมใหกําเริบหรือไมสมดุล โดยรักษาสมดุล

เชน การรักษาอุณหภูมิภายในรางกายใหเปนปกติโดยการใสเครื่องนุงหมมิดชิด

การนอนหลับพักผอนใหเพียงพอ (การนอนหลับ เปนกลไกหนึ่งที่รางกายตองการ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 69

พลังงานจากสถานะทั้ง 4 มาตอสูเชื้อโรค และรักษาสมดุล เชน การผลิตเม็ดเลือด

ขาวมาตอสูกับเชื้อไวรัส) การหลีกเลี่ยงเหตุปจจัยตอความเสี่ยงที่ทําใหอาการของ

โรคแยลง เชน การบริโภคเครื่องดื่มแอลกอฮอล หรือแมแตดนตรีจะเคลื่อนจาก

หูเขาไปในศูนยกลางของสมองและระบบประสาทลิมบิค ซึ่งควบคุมเกี่ยวกับการ

ตอบสนองทางอารมณตางๆ ดนตรีที่เหมาะสมสามารถจะกระตุนใหสมองไดหลั่ง

สารแหงความสุขหรือที่เรียกวาเอนโดรฟนออกมา ทําใหจิตใจมีความสบายลด

ความเครียดได

  จากงานวิจัยของตางประเทศทําใหเราทราบวา เพลงมีผลตอระบบ

ประสาทอัตโนมัติ ระบบกลามเนื้อ และสภาพจิตใจ ทําใหสมองหลั่งสารแหงความ

สุข (เอนโดรฟน) ออกมา ทําใหเกิดสติ ความรูสึกนึกคิดที่ดี และไดนํามาใชไดผล

ในเรื่องของการคลายเครียดลดความวิตกกังวล ลดความกลัว บรรเทาอาการ

เจ็บปวด เพิ่มกําลังและการเคลื่อนไหวของรางกาย และเมื่อเวลาเจ็บปวย เพลงจะ

ชวยทําใหเกิดการผอนคลายบรรเทาอาการเจ็บปวยได ทําใหเกิดพลังกาย กําลังใจ 

ตอสูกับโรคไดอยางไมนาเชื่อ ทั้งนี้เปนการประหยัดยากิน ยาฉีด และการผาตัด

ลงได จึงอาจกลาวไดวา การฟงเพลง เปรียบเสมือนมีอาหารและวิตามินท่ีชวยให

เรามีสุขภาพแข็งแรง และเสริมสรางคุณภาพชีวิตไดเปนอยางดี (สถิตยธรรม 

เพ็ญสุข, 2542)

  จากการศึกษาแนวปฏิบัติตอรางกาย สุขภาพกาย (Physical Health)

ที่ดีนั้นวัดจากสมรรถภาพทางรางกายซึ่งแสดงใหเห็นถึงการมีสุขภาพรางกาย

ที่ดีวาสามารถตอบสนองตอความตองการใชรางกายในชีวิตประจําวันไดอยาง

มีประสิทธิภาพ แตการจะมีสมรรถภาพทางการรางกายพรอมนั้นจําเปนตอง

ดูแลรักษารางกายตามหลักวิทยาศาสตรไว 8 ประการ มีการดูแลรักษาความ

สะอาดของรางกายอยางสมํ่าเสมอ สวนวิธีการพัฒนาสมรรถภาพทางกายใหมี

สุขภาวะที่ดีเปน 5 ประการ มีการรับประทานอาหาร (โภชนาการ) ที่พอเหมาะ

พอดี หรือวิธีการปฏิบัติเพื่อดูแลสุขภาวะทางกายแบบองครวมซึ่งจําเปนตอง

ใชมิติทางจิตภาพ เชน การเจริญสมาธิในชีวิตประจําวัน โดยผลการวิจัยบงชี้ใน



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256270

ทิศทางเดียวกันวา สมาธิมีผลตอการทํางานของสมองและสุขภาพรางกายใหมี

สมรรถภาพทางรางกายที่มีประสิทธิภาพอยางแทจริง อนึ่ง การดูแลสุขภาพกาย

ในทางวิทยาศาสตรไมไดมีมิติทางดานกายภาพเทานั้น แตมีการศึกษามิติทาง

ดานจินตภาพหรือทางจิตใจดวย โดยการเจริญสมาธิในชีวิตประจําวัน โดยทาง

วิทยาศาสตรไดศึกษาสมรรถภาพรางกายจากสมองกับสมาธิ ปรากฏผลวามี

รองรอยผลงานวิจัยไปในทิศทางเดียวกันวา สมาธิสามารถเปนแนวทางเลือกที่ดี

ตอสุขภาพรางกาย จึงปฏิเสธไมไดวาการพัฒนาจิตใจโดยการเจริญสมาธิสามารถ

แนวทางเลือกปฏิบัติที่ดีตอรางกายอยางหลีกเลี่ยงไมได

7. สรุป 

  จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “แนวทางการอธิบายคําสอนเรื่องรูปขันธใน

มิติวิทยาศาสตร” ผลการวิจัยพบวา แนวทางอธิบายจะเปนระบบโดยเริ่มจาก

โครงสรางที่เล็กที่สุดไปสูใหญที่สุด ซึ่งแตละโครงสรางมีระบบกลไกการทํางานท่ี

แตกตางกัน โดยเร่ิมจากการนิยามใหความหมายของรางกาย ซ่ึงจะเริ่มท่ีหนวยท่ี

เล็กที่สุดของรางกาย คือ เซลล เปนหนวยเล็กที่สุดของสิ่งมีชีวิต เชน มนุษย 

สวนสิ่งที่ไมมีชีวิตหนวยที่เล็กที่สุด เชน ควารก ซึ่งภายในเซลลที่เล็กที่สุดก็มาจาก

ควารกดวยเชนกัน เพราะฉะน้ันอัตลักษณของสิ่งมีชีวิตสามารถนิยามจากสิ่งที่

เล็กที่สุดคือ ควารก ที่มีองคประกอบยอยภายใน 8 ชนิด และรูปขันธคือ

มหาภูตรูปและอุปาทายรูปสามารถอธิบายโดยเทียบได กับความจริงทาง

วิทยาศาสตรคือสสารและพลังงานโดยเฉพาะในสวนของสสารสามารถจัดประเภท

ได 4 สถานะ ไดแก สถานะของแข็ง สถานะของเหลว สถานะแกส และสถานะ

พลาสมา ซึ่งทั้งหมดน้ีลวนมีลักษณะการเกิดข้ึน การสืบตอ การถดถอย และการ

ดับสลาย 

  นอกจากนั้น รางกายหรือรูปขันธสามารถสรางอิทธิพลตอชีวิตและ

จิตใจหรือวิถีการดําเนินชีวิตของมนุษยได เชน ความเครียด บทบาทการนอนหลับ

บทบาทของฮอรโมนในรางกาย อิทธิพลของแสง อิทธิพลของแรงทั้ง 4 และ



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 71

อิทธิพลของชีวควอนตัมฟสิกส จึงจําเปนตองมีแนวปฏิบัติตอรางกายโดยสราง

ความสมดุลในสถานะท้ัง4 หรือสรางดุลยภาพระดับรางกาย สิ่งแวดลอม และ

จิตใจ โดยใชองคความรูทางวิทยาศาสตร เชน ทฤษฎีภาวะธํารงดุลเชิงชีววิทยา 

ทฤษฎีดุลยสัมพันธเชิงฟสิกส-เคมี และหลักการจัดดุลยสัมพันธฯ ตามแนวการ

แพทย 

  ดังนั้น แนวทางการอธิบายรูปขันธดวยมิติวิทยาศาสตรจึงตองอาศัย

องคความรูทางวิทยาศาสตรหลายแขนงมาบูรณาการเพื่อใหเกิดความสมบูรณ

และถูกตองตรงตามความเปนจริงของการอธิบายรูปขันธ ซึ่งทางวิทยาศาสตรมัก

จะศึกษาเหตุปจจัยแรกเริ่มของรูปขันธ (สสารและพลังงาน) โดยเริ่มตนศึกษาจาก

สิ่งที่เล็กที่สุด เมื่อไดองคความรูครบถวนจากการศึกษาสิ่งท่ีเล็กท่ีสุดแลวสามารถ

นํามาเปนแนวทางอธิบายองคประกอบตางๆ ที่ลวนเกิดจากสิ่งท่ีเล็กท่ีสุดดังกลาว

ที่ไดศึกษามาแลว ซึ่งในปจจุบันสิ่งที่เล็กที่สุด คือ ควารก ซ่ึงมีคุณสมบัติตางๆ

ท่ียังไมเปนขอสรุปที่ตายตัว เพราะมีองคความรูใหมเกิดขึ้นอีกมากมายตามกาล

เวลาที่เปลี่ยนไปตลอด แตในที่นี้ผลงานวิจัยทางวิทยาศาสตรทราบวา ควารกมี

องคประกอบ 8 ชนิด มีคุณสมบัติของการเกิดข้ึน การสืบตอ การถดถอย

และการดับสลาย รูปขันธหรือรางกายและสสารในมิติพระพุทธศาสนาและมิติ

วิทยาศาสตรจึงมีความสอดคลองและเติมเต็มบูรณาการไดจนเปนประโยชนตอ

วิชาการที่เกี่ยวของหรือสัมพันธกันไดเปนอยางดี

บรรณานุกรม

กงจิต ฟูไตปง. (2555). ศึกษาเร่ืองชีวิตในพุทธปรัชญาเถรวาท (วิทยานิพนธ

  ปริญญามหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย).

กาเรธ วิลเลียมส (Gareth Williams). (2547). ชีววิทยา (Biology For You)

  พิมพครั้งที่ 5. (อุษณีย ยศยิ่งยวด, ผูแปล). กรุงเทพมหานคร: นานมีบุคส

  พับลิเคชั่นส.



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256272

โกศล วงศสวรรค และคณะ. (2545). ปญหาสังคม (Social Problem).

  กรุงเทพมหานคร: อมรการพิมพ. 

ขุนสรรพกิจเกสร (โกวิท ปทมะสุนทร). (2518). คูมือการศึกษา รูปสังคหวิภาค 

  ปริเฉทที่ 6. กรุงเทพมหานคร: คณะธรรมสากัจฉา.

ขุนสรรพกิจโกศล. (2510). คูมือการศึกษารูปสังคหวิภาค ปริเฉทที่ 6. พระนคร:

  โรงพิมพอําพลพิทยา.

คณาจารยรายวิชาความจริงของชีวิตกับการพัฒนาชีวิต. (2557). เอกสาร

  ประกอบการสอนหมวดวิชาศึกษาทั่วไป ความจริงกับการพัฒนาชีวิต 

  รหัสวิชา 2500113. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร. 

เครสิทนี โรเจอร. (2547). เจาะลกึรางกายมนษุย (พมิพครัง้ที ่3). กรงุเทพมหานคร:

  นานมีบุคส พับลิเคชั่นส.

จุฑามาศ แหนจอน. (2558). สมองกับอารมณ: มหัศจรรยความเชื่อมโยง. วารสาร

  ราชพฤกษ. 13(3), 9-19.

ชัชพล เกียรติขจรธาดา. (2558). เรื่องเลาจากรางกาย เขาใจรางกายพฤติกรรม

  และธรรมชาติผานกระบวนการวิวัฒนาการ. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร

  บุคเซ็นเตอร.

เชาวน ชิโนรักษ และพรรณี ชิโนรักษ. 2552. ชีววิทยา 1. กรุงเทพมหานคร:

  โสภณการพิมพ.

ทองหลอ วงษธรรมา, รศ.ดร. (2541). ศาสนาเปรียบเทียบ. กรุงเทพมหานคร: 

  สถาบันราชภัฏพระนคร.

นนัทพร วรกลุ. (2546). การศกึษาเรือ่งเบญจขนัธตามแนวพระไตรปฎก. เชยีงใหม:

  มหาวทิยาลยัราชภฏัเชยีงใหม, คณะมนษุยศาสตรและคณะสงัคมศาสตร.

นันทพล โรจนโกศล. (2548). การศึกษาวิเคราะหแนวคิดเร่ืองขันธ 5 กับการ

  บรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท (วิทยานิพนธปริญญามหาบัณฑิต,

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย).

ปุณวัสส กิตติมานนท, นายแพทย. (2554). การศึกษาวิเคราะหชีวิตในกําเนิด 4

  ตามหลักพระพุทธศาสนาและชีวิตในอาณาจักร 5 ตามหลักชีววิทยา



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 73

  (วิทยานิพนธปริญญาดุษฎีบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ

  ราชวิทยาลัย).

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2556). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับ

  ประมวลศัพท. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพผลิธัมม.

พระมหาปองปรีดา ปริปุณฺโณ. (2543). การปองกันและการรักษาโรคตามหลัก

  พระพุทธศาสนา (วิทยานิพนธปริญญามหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัย

  มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย). 

พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ. (2556). ปรมัตถโชติกะ ปริเฉทท่ี 1-2-6 จิต 

  เจตสิก รูป นิพพาน หลักสูตรชั้น จูฬอาภิธรรมิกะตรี. กรุงเทพมหานคร:

  ทิพยวิสุทธิ์.

พระอนุรุทธาจารย. (2552). อภิธัมมัตถสังคหะ (พระคันธสาราภิวงศ, ผูแปล).

  กรุงเทพมหานคร: ประยูรสาสนไทยการพิมพ.

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

  กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราช

  วิทยาลัย.

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2539). อภิธัมมัตถสังคหบาลี ฉบับแปลเปนไทย (พิมพ

  ครั้งที่ 6). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหามกุฏราชวิทยาลัย.

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปฎกพรอมอรรถกถาแปล.ชุด 91 เลม. 

  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหามกุฏราชวิทยาลัย.

มานพ ประภาษานนท. (2550). แข็งแรง-อายุยืนเกิน 100 ดวยวิธีรักษาสุขภาพ

  แบบองครวม. กรุงเทพมหานคร: ชบา พับลิชชิ่ง เวิรกส.

ไมเคิล ฟงเกิล. (2561). วิทยาศาสตรวาดวยการนอนหลับ. วารสารเนชั่นแนล 

  จีโอกราฟฟก. 18(205), 50-85.

ระวิ สงวนทรัพย. (2529). พจนานุกรมศัพทวิทยาศาสตร. กรุงเทพมหานคร: 

  สํานักพิมพโอเดียนสโตร.

รัชฎา แกนสาร และคณะ. (2557). สรีรวิทยา 1. นนทบุรี: บริษัท ธนาเพรส จํากัด.



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 256274

รัชนี ชนะสงค. (2549). ระบบประสาทในกายวิภาคศาสตร. กรุงเทพมหานคร:

  ประชุมชาง.

รุ งเรือง ลิ้มชูปฏิภาณ. (2556). ธรรมชาติของรางกายและจิต ภาคกลาง.

  กรุงเทพมหานคร: ซัม ซิสเท็ม มูลนิธิพัฒนาการเรียนรูเด็กไทย.

รีดเดอรไดเจสท. (2547). สารานุกรมรอบรู   รอบโลก (พิมพครั้งที่  3). 

  กรุงเทพมหานคร: บริษัท รีดเดอรส ไดเจสท (ประเทศไทย) จํากัด.

รําแพน พรเทพเกษม. (2556). กายวิภาค และสรีรวิทยาของมนุษย  .

  กรุงเทพมหานคร: บริษัทบูรพาสาสน (1991) จํากัด.

ลักขณา สริวัฒน . (2549). จิตวิทยาในชีวิตประจําวัน (พิมพครั้งที่  2).

  กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร.

วัชระ งามจิตรเจริญ. (2550). พุทธศาสนาเถรวาท. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพ

  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร.:

______ . (มปป). พุทธธรรม 1 [เอกสารประกอบการสอน]. กรุงเทพมหานคร:

  บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, (อัดสําเนา).

______ . (2554). สมการความวาง. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพกรีน 

  ปญญาญาณ.

ศุภกาญจน วิชานาติ. (2554). วิทยาศาสตรเชิงพุทธ [เอกสารประกอบการสอน].

  กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัย ราชภัฏพระนคร.

สถิตยธรรม เพ็ญสุข. (2542). แนวทางการพัฒนากาย-จิต [เอกสารโรเนียว].

  กรุงเทพมหานคร: สถาบันพลังจิตและจักรวาล.

สานุ มหัทธนาดุลย. (2556). แนวทางการจัดดุลยสัมพันธของระบบภายใน

  รางกายมนุษยเชิงพุทธบูรณาการ (วิทยานิพนธปริญญาดุษฎีบัณฑิต,

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย).

Anderson, M.P. (1998). Stress management for chronic diseases.

  New York: Persimmon Press.



วารสารพุทธศาสนศกึษา จุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย  ปที่ 26 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2562 75

Dossey, Barbara Montgomery and Keegan, Lynn. (1989). Holism and

  the Circle of Human Potential. Holistic Health Promotion :

  A Guide for Practice. Rockville Maryland : Aspen Publishers,

  Inc.

Edlin, Gordon, Golanty, Eric, and Brown, Kelli McCormack. (2000).

Essentials for Health and Wellness (second edition). Boston:

  Jones and Bartlett Publishers. 

Provophys, Whiteknight, RiRi82, Jcran69, Scout21972, … Brentwaldrop.

  (2007). Human Physiology. Boston: Wikibooks contributors.

Sherwood, Lauralee. (2012). Fundamentals of Human Physiology 

  (4th ed.). Canada: Yolanda Cossio.

สื่ออิเล็คทรอนิกส 

ณปภัช พิมพดี. (2018). แรงยึดเหนี่ยวระหวางโมเลกุล. สืบคนจาก http://www.

  scimath.org/lesson-chemistry/item/7173-gas

สุรศักดิ์ พงศพันธุสุข. (2561). อนุภาค. สืบคนจาก http: //www.electron.

  rmutphysics.com/physics-glossary/index.php?option=com_

  content&task=view&id=4807&Itemid=88 

krusaijai. (2551). ความหมายและขั้นตอนของการปฏิสนธิ. สืบคนจาก http: //

  krusaijai.blogspot.com/ 2008/11/blog-post.html.

Nithee Siripat. (2014). การจัดเฟนหมวดธรรม. สืบคนจาก http: //www.

  siripat.com/67.%20 Scrutinizing-Phenomenal-Categories-

  2014.asp 


