
วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 

ความเห็น 

ความเห็นตอวารสารพุทธศาสนศึกษา0

∗
 

พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) 

 

 

ขอเจริญพรทานอาจารยปรีชา ชางขวัญยืน  

อาตมา พระธรรมปฎก ตองขอประทานอภัยเปนอยางย่ิง ที่ใชวิธีพูดใสเทปมา เพราะวาถาจะเขียนเปนจดหมายหรือจะ

เขียนเปนบันทึกอะไรก็จะลาชาทําไดยาก  จดหมายฉบับหนึ่ง บางทีตั้งหลายเดือนกวาจะไดตอบหรือเปนปก็มี ย่ิงเรื่อง

หนังสืออยางที่พิมพออกมาเวลานี้แทบทั้งหมดก็จากงานพูด ที่นานๆ พูดครั้งหนึ่ง อาจจะในวันสําคัญแลวก็มีผูลอกเทปมาให

ตรวจ ซ่ึงไดพิมพเปนเลมหนังสือ 

ทีนี้ที่จะขอโอกาสพูดในวันนี้ก็เก่ียวกับเรื่อง  “วารสารพุทธศาสนศึกษา ” ซ่ึงทานอาจารยเปนที่ปรึกษาอยู คืออาตมา

ไมไดเปนสมาชิกของวารสารพุทธศาสนศึกษา แตวาเม่ือซักปเศษมาแลวมีผูที่ซ้ือสงมาถวายแทบจะเปนประจําและตอมายัง

มีการสงไปรษณียเหมือนกับวาเปนสมาชิกมาอีก ไมทราบใครไปลงช่ือเปนสมาชิกใหหรืออยางไร ก็เลยไดรับอยูเรื่อยๆ แต

โดยมากก็ไมมีเวลาไดอาน ไดรับมาก็เปดพลิกๆ ผานๆ ดู ก็อาจจะดูเฉพาะบาง มาฉบับลาสุดนี้ก็มีแบบฟอรมติดมาพิมพบอก

วาแบบประเมินคุณภาพและความพึงพอใจดานบริการเก่ียวกับวารสารพุทธศาสนศึกษา อันนี้ก็แสดงวาจะใหสมาชิกหรือ

ผูอานไดชวยกรอกแบบสอบถาม อาตมาก็จะขอโอกาสไมกรอกละ ใชวิธีพูดใสเทปเพราะวา มีบางอยางที่นาจะพูด ซ่ึงจะ

กรอกเพียงเปนขีดเปนกาคงไมพอ ที่พูดมากับทานอาจารยนี้ก็คิดวานาจะเหมาะเพราะวาทานอาจารยเปนที่ปรึกษาของ

วารสาร ที่ปรึกษาก็เปนผูใหคําแนะนําโดยสถานะอยูแลว ก็จึงเหมือนกับวาชวยทําหนาที่หรือบอกกลาวแทนผูอานหรือคน

ภายนอกได  

วารสารฉบับลาสุดที่สงมามีเรื่องหนึ่งที่อางอิงถึงอาตมาดวยก็เลยเปนตัวอยางที่จะเอามาพูด เพราะวาเวลานี้ในวงการ

ทางวิชาการนี้ตองขออภัยพูดตรงๆ วาก็นาเปนหวงอยูมากเรื่องคุณภาพ เรื่องคุณภาพของวารสารนี้เก่ียวไปถึงประโยชนของ

ประชาชน ย่ิงประเทศไทยเรากําลังตองการความเขมแข็งทางวิชาการ ทางปญญา เรานาจะทําเรื่องเหลานี้ใหไดมีคุณภาพ

อยางดี ถาหากวาทําไปแลวไมดี  มีความคลาดเคล่ือนผิดพลาด หรือแมแตวาทําลวกๆ หละหลวม สุกๆ ดิบๆ นอกจากวาคุณ -

ภาพของวารสารเองจะไมดีแลวก็จะไมอํานวยประโยชนแกประชาชน ไมชวยสังคม บางทีทําใหเกิดความเขาใจผิดพลาด

ระยะยาวก็เสียหายแกไดยาก ก็กลายเปนภาระในการแกปญหากันไปอีก ตองขอประทานอภัยอาจจะพูดขยักขยอนบาง

เพราะวาหยุดพักหรือมีการเหน็ดเหนื่อยในการพูด แตนี้ถาจะพูด โดยใชภาษาทางธรรมะก็คืออยากใหงานทางวิชาการนี่ไม

ทํากันโดยความประมาท ก็มีความรอบคอบ แมนยํา รัดกุม ชัดเจนโดยเฉพาะเรื่องขอมูล วารสารอาจจะบอกวาก็ใครเขียนมา

                                                           
∗
 บันทึกของบรรณาธิการ—ขอเขียนนี้ถอดจากแถบ บันทึกเสียงที่ทานพระธรรมปฎกบันทึกสงมายังศาสตราจารยปรีชา ชางขวัญยืน  

ในฐานะที่ปรึกษาของวารสารพุทธศาสนศึกษา  โดยบรรณาธิการไดปรับปรุงขอความที่อาจฟงไมราบรื่นในบางแหง เล็กๆนอยๆ

เพ่ือใหอานเขาใจดีขึ้น  



ความเห็นตอวารสารพุทธศาสนศึกษา  พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) 
 

๖๔ 

ก็ลงไปให ผูอานก็คิดเอาเอง  ถาไมเห็นดวยหรืออะไรก็พูดช้ีแจงเขียนช้ีแจงมา อันนี้ก็คงตองพูดกันเปนระดับๆ คือวารสาร

เองก็ในฐานะเปนสถาบันทางวิชาการก็ตองมีความรับผิดชอบในระดับหนึ่ง อยางนอยเรื่องความถูกตองของขอมูลและ

ความรูความเขาใจพ้ืนฐาน เพราะวาจะใหผูอานมาคอยตามช้ีแจงกันอยูนี่ คงไมมีเวลาที่จะทํา เราควรจะเอาเวลาไปใชกับงาน

สรางสรรคที่วาเม่ือขอมูลพ้ืนฐาน ความรูความเขาใจทั่วไปถูกตองอยูแลว ควรมีความคิด มีแงมุม ความเห็นยังไง อันนั้นก็มา

ถกเถียงกันไป  ส่ิงที่อยากจะยํ้าในวันนี้ก็คือเรื่องพ้ืนฐาน คือความถูกตองของขอมูลความรูความเขาใจเบื้องตนอยางที่กลาว

แลว โดยเฉพาะเม่ือเปนวารสารทางพุทธศาสนาก็จะตองมีความแมนยําในเรื่องนี้พอสมควร  

เรื่องที่ลงแลวมีการอางอิงถึงอาตมาภาพ ก็มีแตฉบับที่ ปที่ 9 ฉบับที่ 2 พฤษภาคมถึงสิงหาคม 2545 แตเพ่ิงไดรับ อันนี้

ก็มีเรื่องความสําคัญของพระวินัยในประวัติศาสตรพุทธศาสนาเถรวาท  เปนขอเขียนของคุณชาญณรงค บุญหนุน เรื่องนี้จํา

ไดวาเคยเห็นผาน ตาในวารสารหรือเอกสารอันใดอันหนึ่งมากอน ตอนนั้นก็ดูผานๆ ไป ก็เห็นวาทานผูเขียนนี้นาจะ ขอ

ประทานอภัยวามีความรูความเขาใจไมคอยเพียงพอ ในเรื่องที่จะเขียน ทีนี้ก็ปลอยไปแลวก็ไมไดอานละเอียดอะไรแลวก็คิด

วาคงไมใชวารสารในเรื่องพุทธศาสนาโดยตรง จําไมไดวาเปนวารสารอะไร ตอนที่มาเห็นในวารสารพุทธศาสนศึกษาเปน

วารสารของสถาบันแลวก็เปนเรื่องของพุทธศาสนาโดยตรงก็เลยนึกวา  เอ..คงจะตองพูด เสนอแนะบาง โดยเฉพาะในเม่ือมี

การออกแบบประเมินคุณภาพมาอยางนี้ มองในแงของผลประโยชนตอสังคมสวนรวม อยางที่กลาวแลววาไมอยากใหมี

ความเขาใจผิดพลาด ซ่ึงกลายเปนปญหาขึ้นมาในตัวเอง  

ขอเขียนของคุณชาญณรงค บุญหนุนนี้ตองขออภัยเจาตัวดวย คือจะไมพูดเรื่องอ่ืนใหมากก็เอาในแงที่มาเก่ียวของกับ

อาตมาก็เลยทําใหรูไดงาย จะอานตอนที่คุณชาญณรงคไดเขียนลงไป ซ่ึงส่ือความหมายของผูเขียนเดิมคือตัวอาตมาไม

ถูกตองดวย แลวก็ผิดหลักของพุทธศาสนาดวย ในเม่ือความเขาใจพ้ืนๆ เบื้องตนนี่ผิดไปแลวก็พลอยทําใหมองอะไรตออะไร

บนฐานที่ผิดไปหมด ตอนแรกก็เขียนถึงทานพุทธทาส คุณชาญณรงคยกขอความคําพูดของทานพุทธทาสมาอางกอน วา

ความคิดของทานพุทธทาสไมถูก กาวลํ้าเกินกวาเถรวาทไทยจะยอมรับได ทานจึงถูกกลาวหาคอนขางรุนแรงวาเปนเดียรถีย 

ตอจากนั้นคุณชาญณรงคก็ยกคําของอาตมามาอาง ซ่ึงวาดังนี้ การเปนพุทธบริษัทที่ดีนั้นมีหนาที่สําคัญอยางหนึ่งคือ แลวก็ยก

ขอความจากหนังสือของอาตมามาวา  

“หนาที่ของเราก็คือตองพยายามรักษาสิ่งที่พระพุทธเจาไดประกาศ ไดสั่งสอนไวใหซื่อสัตยที่สุดวาพระองคได

สอนอะไรไวอยางไร เพราะฉะนั้นคําสั่งสอนของพระองคที่สืบตอถายทอดมาถึงเรามีเทาไร หาหลักฐานมาไดเทาไรก็

นํามาแสดงเทานั้นและพยายามรักษาใหคงอยูตอไปอยางครบถวนสมบูรณ และตรงตามเดิมที่สุด การกระทําอยางนี้เรา

เรียกวาสังคายนา สังคายนาคือการรวบรวมประมวลคําสอนของพระศาสดาไวอยางซื่อสัตยที่สุด ใหบริสุทธิ์ที่สุดเทาที่รู

และสืบทราบไดวาเปนคําสอนของพระองคแทๆ ฉะนั้นในการสังคายนานั้น หลักการจริงอยูที่การพยายามจะนําสิ่งนั้น

เทาที่สืบมาใหสืบตอไปอยางบริสุทธิ์ ใหไดหลักฐานที่เปนตัวคําพูดของพระพุทธเจาใหมากที่สุด ไมไปแทรกแซงและ

ไมไปวินิจฉัย” [พระเทพเวที (ประยุทธ ปยุตฺโต) 2532 หนา 320-321] 

จบแลวตอไปก็เปนคําของคุณชาญณรงคเองที่คลายๆ วาสรุปแสดงความเห็นของคุณชาญณรงคบาง  ดังตอไปนี้ 

“ความหมายของการสังคายนาในที่นี้แสดงถึงความเชื่อม่ันตอสิ่งที่พระเถระไดรวบรวมไวเม่ือตนยุคของ

ประวัติศาสตรพุทธศาสนาซึ่งก็สะทอนความเชื่อเกี่ยวกับพระสงฆในยุคนั้นดวย ถามองจากฝายที่ไมศรัทธาก็เปนไปได

วาความเชื่อเชนนี้ออกจะอุดมคติเกินไป ดังนั้นดวยการยึดถืออุดมคติดังกลาวนี้ขอเสนอของทานพุทธทาสที่ใหฉีก

พระไตรปฎกจึงเทากับทําลายอุดมคติดังกลาว”  



วารสารพุทธศาสนศึกษา  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๖๕ 

ขอเขียนสรุปความเห็นของคุณชาญณรงคตอนนี้ มีขอที่ควรตั้งขอสังเกตไวสัก 2-3 อยาง ประการที่หนึ่ง ก็คือนาจะ

เปนไปไดวา (ใชคําแคนี้กอนวานาจะเปนไปไดวา) ทานผูเขียนไมเขาใจความหมายของการสังคายนา ประการที่สอง อาจจะ

สืบเนื่องจากการไมเขาใจหรือเขาใจผิดนี้ก็เลยทําใหจับความหมายของคําวาสังคายนาที่อาตมาพูดนี้ไมไดหรือเขาใจผิดพลาด

ไป ประการที่สามก็คือคุณชาญณรงคไดจับประเด็นผิด จับประเด็นที่อาตมาเขียนไปเปนเรื่องความเช่ือ ซ่ึงที่จริงประเด็นอยูที่

ความซ่ือตรง ไมใชเรื่องความเช่ือหรือไมเช่ือ แลวก็ประการที่ส่ี ก็คือวาการคนควานําขอมูลมาแสดงไมเพียงพอ ขอมูลของ

อาตมาเองถาจะวินิจฉัยความหมายก็ตองใหไดขอมูลที่เพียงพอที่จะสรุปความหมายไดชัดเจนไมใหเขาใจผิดพลาด  

เรื่องสังคายนานี้อาตมาก็เปนผูหนึ่งที่ไดพยายามเนนเพราะเวลานี้เรามีการเขาใจคลาดเคล่ือนกันมาก ก็ขอพูดทบทวน

วา การสังคายนามีความหมายหลายระดับ ความหมายดั้งเดิมที่ตองการเนนเพราะวาเวลาทํางานพระศาสนานี้มักจะกลับไปสู

ความหมายเดิม ความหมายเดิมก็คือการรวบรวมขอมูลเดิม คือเราพูดงายๆ เปนการรวบรวมขอมูลเดิมหรือรวบรวมหลักฐาน

มาเก็บไวเพ่ือใชอางอิงและเปนมาตรฐาน นี้เปนความหมายแรก ตอมาก็มีความหมายสืบเนื่องก็คือการที่มีการตรวจทานหรือ

ทบทวน ทวนทานขอมูลเดิมนั้นหรือหลักฐานเดิมนั้นวายังอยูครบถวนแลวเก็บรวบรวมรักษาไวใหดีตอไป ตอมาก็มี

ความหมายสืบเนื่องวาเปนการนําเอาขอมูลเดิมโดยเฉพาะก็คือในที่นี้เรามุงไปที่พุทธพจนเทาที่รวบรวมไดที่วาเอามาเปน

มาตร-ฐานนั้นในการตรวจสอบการประพฤติปฏิบัติความเช่ือถือในทางพุทธศาสนาของพุทธศาสนิกชนหรือคนทั่วไปที่พูด

ถึง พุทธศาสนา พอตอมาจากความหมายนี้ก็เลยขยายไปอีกถึงการชําระสะสางจัดการกับส่ิงที่ไมถูกตองบนพ้ืนฐานของ

มาตร-ฐานคือตัวขอมูลเดิมที่รวบรวมไวนั้นจนกระทั่งทายที่สุดความหมายก็เหลือเปนเพียงวาเปนการชําระสะสางกิจการ

ตางๆ เชนอยางที่วาเม่ือก้ี เชนจะพูดวาตองสังคายนาวงการวิชาการกันสักที นี่คือความหมายที่คลาดเคล่ือนไปแลว คือ

ความหมายสืบเนื่องซ่ึงแทบจะไมเหลือเคาของความหมายเดิม เพราะวาไมไดใชขอมูลเดิมหรืออะไรมาเปนมาตรฐาน  ก็เปน

เพียงการจัดการชําระสะสางงานการกิจการ ไมมีความหมายเดิมทั้งตัวพยัญชนะและอรรถก็ถือเปนความหมายคลาดเคล่ือน

แตก็ใชกันอยูในปจจุบัน 

ทีนี้เม่ือเริ่มมีการสังคายนา การที่ไปนําเอาคําวาสังคายนามาใช ก็คือมีความหมายตรงตามตัวศัพทหรือความหมายโดย

พยัญชนะคือความหมายตามตัวอักษรนั่นเอง ความหมายการสังคายนาก็งายๆ สังคายนาก็แปลวาสวดพรอมกัน การสวด

พรอมกันก็คือ เม่ือยอมรับรวมกันแลวก็สวดพรอมกัน การสวดพรอมกันก็นอกจากยอมรับแลวก็จะไดจําไวเปนมาตรฐาน

หรือรักษาไวเปนมาตรฐาน เปนสวนกลางหรือเปนของรวมกันนั้น ในสวนความหมายอ่ืนๆ มันก็คอยๆ งอกขึ้นมาหรือวา

เพ้ียนไป คลาดเคล่ือนไป ขยายออกไป แตเราตองเขาใจความหมายเดิมที่เกิดขึ้นเสียกอน ไมวามหายานหรือเถรวาท ก็เขาใจ

ความหมายของคําวาสังคายนาแตเดิมนี้ตรงกัน ความหมายเดิมก็อยางเดียวกันนี้เพราะมันเกิดขึ้นอยางนั้น สวนใครจะทําได

ตามนั้นหรือไม ทําไดแคไหนเพียงใดก็เปนอีกประเด็นหนึ่ง  ก็ไปวากันไป  สืบคนกันอีกทีหนึ่ง แตตองใหชัดวาตอนนี้เรา

กําลังพูดกันประเด็นไหน  

เรื่องความหมายเดิมที่พูดในที่นี้ สังคายนาก็ไมใชเรื่องของความเช่ือ ประเด็นอยูที่ความซ่ือตรง จริงอยูคนที่มาทํางาน

สังคายนาก็ยอมเก่ียวของวาเขาตองเปนคนมีความเช่ืออยางใดอยางหนึ่ง ถาคนจะมาทําเขาไมเห็นคุณคาเขาไมเช่ือเขาจะมาทํา

ทําไม ไดคนที่เช่ืออยูแลววานี่เปนคําสอนที่ดี มีประโยชน  ก็จะทําใหมีกําลังเขมแข็งในการทํางาน  แตวาความเช่ือนั้นเราไม

นํามาใชในการทํางาน คือจะพูดวาไมใชทั้งความเช่ือทางบวกและทางลบ เวลาทํางานก็จะใชความซ่ือตรง อยางรุนเราถามี

การสังคายนาก็คือวาหลักฐานเอกสารขอมูลเดิมหรือส่ิงที่ยอมรับวาเปนพุทธพจนมีมาถึงเราเทาใด เราก็พยายามเก็บรักษาไว



ความเห็นตอวารสารพุทธศาสนศึกษา  พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) 
 

๖๖ 

ใหอยูตามนั้น อยางนอยใหคนที่มาอานมาพบขอมูลหรือขอความนี้ในภายหนาก็ไดพบขอความนั้นเหมือนอยางที่เราพบใน

ปจจุบัน จึงไดบอกวาไมไดไปวินิจฉัยหรือแทรกแซง อันนี้ก็เปนวิธีการที่ทําการสังคายนาซ่ึงตองถือเปนหลักปฏิบัติ จริงอยู

เราไมสามารถไปรูวารุนกอนเราที่มีการสังคายนามาจะมีการปฏิบัติตามหลักการนี้ไดเต็มที่  มียุคไหนเล็ดลอดมีคนทํา

ผิดพลาดไปบางหรือเปลา อันนี้ก็สุดวิสัย แตวาเทาที่มาถึงเรา เราตองรักษาไวอยางซ่ือตรงที่สุด จึงตองยํ้ากันอยูเรื่อยๆ อยางที่

บอกเม่ือก้ีวาใหคนขางหนามาพบอยางที่เราพบเราเห็นนี้ เหมือนกับวาเราพบโบราณวัตถุ โบราณสถาน เราก็พยายามที่จะ

เก็บรักษาไวในรูปลักษณะตางๆ ใหครบบริบูรณเทาที่เราพบเราเห็น  ใหคนขางหนามาพบอยางเรา ไมใชไปเที่ยวดัดแปลง

แตงเติม ถาเราไปวินิจฉัย แทรกแซงเขาไป กลายเปนวาเราไมใหโอกาสแกสติปญญาของคนขางหนา เขาควรจะไดพบส่ิงนี้

และใชสติปญญาตอส่ิงนั้นเทากับเรา เขามีโอกาสเทาเรา ซ่ึงเขาอาจมีปญญาดีกวาก็ได เขาจะไดพบส่ิงนั้นและวินิจฉัยได

เต็มที่ไมมีความคิดความเห็นของเราเขาไปแทรกแซงปะปน อันนี้คือความตองการและเปนจุดเนนของการสังคายนา ไมมี

เรื่องความเช่ืออะไร คือในขอเขียนนั้นก็ไมมีเรื่องความเช่ือ ความหมายของการสังคายนาเองก็ไมไดพูดถึงความเช่ือ แต

แปลกที่ทานผูเขียนเอาไปสรุปเปนเช่ือ แตวาประเด็นที่วากอนจะมาถึงเราไดรักษากันไวดีตามหลักการของสังคายนาหรือ

เปลา ซ่ึงมาหลายยุคหลายสมัยหลายพันป สองพันปนี่ อันนี้ก็อยางที่วาเปนอีกประเด็นหนึ่งก็ตองไปวากัน ไปหาหลักฐานมา

วามีการแทรกแซงตอเติมหรืออะไรก็วากันไป อันนี้เปนคนละประเด็น  

งานสังคายนาก็ยังคงทําตามหลักการที่วามานั้น ตองแยกประเด็นใหถูกตอง ตองขออภัยที่จะบอกวาทานผูเขียนนําเอา

ขอมูลเก่ียวกับการสังคายนาที่อาตมาพูดไวมาไมครบก็ทําใหสรุปไมถูก อาจจะเปนเหตุปจจัยอยางหนึ่งที่ทําใหสรุปไมถูก 

เพราะวาเรื่องสังคายนานี้อาตมาพูดไวหลายแหงหลายครั้ง ก็มีการนําไปพิมพบาง บางครั้งก็ยาวบางครั้งก็ส้ัน ถาหากวาได

อานครบก็จะรูละเอียดแลวก็จะไมเกิดความเขาใจผิด เรื่องความเช่ือและความคิดเห็นก็ไมใชวา ไมมีชองไมมีโอกาสที่จะเขา

ไป คือเราตองทําเปนขั้นตอน เหมือนอยางตอนที่มีการสังคายนาเม่ือหลายปมาแลว อาตมาก็ไดเสนอแนะความคิดไว บอกวา

งานใหญอยางหนึ่งนอกจากตัวการสังคายนาที่พยายามที่จะรักษาขอมูลเทาที่มาถึงเราไวใหตรงตามเดิม ก็คือเรื่องของการ

บันทึกตางๆ ไดแกเชิงอรรถ  จะเห็นวาเรื่องการสังคายนานี้คัมภีรพุทธศาสนาภาษาบาลี คือพระไตรปฎก อรรถกถาตางๆ 

จะตองมีการสอบเทียบกันระหวางฉบับตางๆ ของไทยของพมาของลังกาของฉบับอักษรโรมันก็นํามาเทียบกันแลวก็เราไม

ไปแทรกแซงอยางที่วาแลว ไมใชไปเที่ยวเขียนแกเอาเอง เม่ือเห็นวาอักษรขอความถอยคําอะไรที่ผิดพลาดจากกัน เราก็นํามา

บันทึกทําเปนเชิงอรรถไววาคํานี้ เชนวา “โข” ตัวเดียวซ่ึงแปลวา “แล” เทานั้นเอง ฉบับของอักษรไทยมี แตฉบับของพมาไม

มีหรือฉบับอักษรโรมันก็ไมมีเราก็ทําเชิงอรรถไววา คําวา โข หรือตัวบทวา โข นี้ ในฉบับพมาและอักษรโรมันไมมี ก็บันทึก

ไวตามตรงอยางนั้น ซ่ึงจะชวยใหผูที่มาคนควาไดมองเห็นภาพอะไรตางๆ เก่ียวกับการคนควาหรือขอมูลไดชัดเจน

กวางขวางย่ิงขึ้น และที่สําคัญย่ิงกวานั้นก็คือหรือสําคัญไมนอยกวานี้ก็คือความเช่ือ ความคิด ความเห็น ผูที่ทําสังคายนานั้น

ถาตนเองอานแลวมีความเห็นอยางไร หรืออยากจะวินิจฉัยวาขอความนี้นาจะเปนอยางนั้นอยางนี้ จะเพ่ิมเขามาหรืออะไรก็

แลวแต ก็ใหทําโดยวิธีทําบันทึกขึ้น แลวก็กํากับช่ือของผูที่ทําบันทึกหรือผูทํางานสังคายนาเอาไวพรอมทั้งวันเดือนป อันนี้ก็

จะเปนการชวยเสริมสติปญญาและความคิดของเราก็มีโอกาสเขาไป  แตโดยไมไปปะปนแทรกแซงในตัวขอมูลเดิม นี่ก็ขอ

โยงไปเรื่องทานพุทธทาสที่ทานผูเขียนเขียนไปนี้ ทําใหมองคลายๆ กับวาการที่ทานพุทธทาสทําอยางนั้น พูดประเด็นถึงวา

ทานพุทธทาสวาในพระไตรปฎกเปนพุทธวจนะเพียง 40 เปอรเซ็นต  ทานผูเขียนคือคุณชาญณรงค พูดเหมือนกับวาเปนเรื่อง

ตรงขาม หรือขัดแยงกับความคิดเถรวาท หรือแมแตอาตมา ซ่ึงความจริงนั้นตรงขาม ความจริงก็สอดคลองกันดีคือเขา



วารสารพุทธศาสนศึกษา  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๖๗ 

หลักการนี้ แมแตสังคายนาก็สามารถทําได ก็มาถึงการสังคายนา อยูที่วาเขาจะใหความสําคัญคําพูดของทานพุทธทาสแค

ไหน ถาคณะผูทําสังคายนาเห็นวามติหรือความคิดความเห็นแมแตความเช่ือของทานพุทธทาสภิกขุในเรื่องนี้มีความสําคัญก็

สามารถนํามาบันทึกไวบอกวาในระยะที่มีการสังคายนานี้กอนมีการสังคายนาครั้งนี้เม่ือระยะ พ .ศ. เทานั้น มีพระมหาเถระ

หนึ่งมีนามวาพุทธทาส มีความเห็นวา พระไตรปฎกที่รักษากันมานี้มีสวนที่ไมถูกตองอยู  เปนพุทธพจนเพียง 40 เปอรเซ็นต 

ซ่ึงอันนี้เราก็พูดไดวาเปนความเช่ือของทานพุทธทาส ทานพุทธทาสก็ยังไมไดพิสูจน แลวถาเราจะบันทึก  ถาจะใหดีก็คือ 

ตองหาหลักฐานคนมาดวยวาทานพุทธทาสทานยกตัวอยางหรือแสดงหลักฐานขอความไหนที่วาไมใชหรือผิดพลาด แลวก็มี

เหตุผลอยางไร ก็ทําไปตามตรง อันนี้คือหลักในการทําสังคายนา ไมไดมีการขัดของ  

ขอสําคัญอยูที่ความซ่ือตรง หรือตรงไปตรงมา ไมไปทําลายหลักฐานเดิมหรือไมไปทําใหคนหลงเขาใจผิดเอา

ความเห็นของตัวไปแทรกแซง ทานพุทธทาสมีความเห็นอยางนี้ก็ลงไปแลวบันทึกไววาเปนความเห็นของทานพุทธทาส 

สวนตัวของเดิมมีมาอยางไรก็รักษาไวอยางนั้นตอไป ก็นี่ก็เปนวิธีการรักษา  แลวก็ที่ไปบอกวาความคิดของทานพุทธทาส

ภิกขุกาวลํ้าเกินกวาเถรวาทไทยจะยอมรับได ทานจึงถูกกลาวหาคอนขางรุนแรงวาเปนเดียรถีย คําพูดอยางนี้เปนคําสรุปที่ ขอ

ประทานอภัย เปนการที่ใชบางแงบางจุดไปเหมารวมซ่ึงชาวเถรวาทไทยก็ไมไดวาอยางนั้นหมด วาทานพุทธทาสเปน

เดียรถีย ก็เปนเพียงบุคคลกลุมหนึ่งเทานั้นเอง ก็วาทานอยางนั้น ทานพุทธทาสทานก็เจตนาเพียงแตไมใหเราเช่ืองายๆ ใหมี

การศึกษาโดยใชสติปญญา ไมใชหมายความวาทานจะไปปฏิเสธ ทานก็จะเรียกวาสันนิษฐานหรือทานเช่ือ ทานก็มีเหตุผล 

เปนการเช่ืออยางมีเหตุผลวานาจะเปนสวนที่มีพุทธวจนะเพียง 40 เปอรเซนตก็วากันไป อันนี้ก็ชาวพุทธเถรวาทแทๆ คนไทย

นี้แหละก็ไมไดวาอะไร จะไปวาทานรุนแรงเดียรถียอะไรก็อยางที่กลาวแลวเปนเรื่องของบางทานบางกลุม ซ่ึงยอมใหเขามี

สิทธ์ิ เพราะวาแสดงวาเราก็วากันได ก็ไมไดไปเบียดเบียนกันทํารายกัน ความจริงในศาสนาอ่ืนจะรุนแรงมาก เอากันเปนตาย 

หรือวาในพุทธศาสนาดวยกันทางมหายานอาจจะรุนแรงกวาดวยซํ้าไป อันนี้เปนการพูดที่.. ตองขอประทานอภัย.. ที่สรุปงาย

เกินไป 

ฉะนั้นตองระวังใหมาก ก็ตองขอใชคําวาพูดตรงไปตรงมา ตามที่มันเปนพอดีกับความจริง  แลวคุณชาญณรงคก็ยัง

เขียนตอไปถึงวาพระธรรมปฎกทานยืนยันอยางหนักแนนวาพระไตรปฎกภาษาบาลีของฝายเถรวาทเปนที่ยอมรับกันวาเปน

คําสอนดั้งเดิมแทของพระพุทธเจาเกาแกที่สุดเทาที่จะสืบหาได และรักษากันมาอยางเครงครัดทั้งแมนยําที่สุดและครบถวน

ที่สุด อันนี้ดูเหมือนคุณชาญณรงคจะนํามาใชเพ่ือยืนยันวาชาวพุทธเถรวาทอยูดวยความเช่ือหรือวาใชความเช่ือเปนสําคัญ

แลวก็มายํ้าเสริมกับประเด็นเรื่องสังคายนาที่พูดไปแลว ความจริงเปนคนละประเด็นกันเลย เรื่องสังคายนาเปนเรื่อง

ความหมายที่ตองเขาใจเก่ียวกับเรื่องงานในทางพระศาสนาอยางหนึ่ง ก็ตองทําไปตามนั้น ซ่ึงเปนประเด็นเรื่องความซ่ือตรง

อยางที่วาไปแลว สวนเรื่องที่วาพระไตรปฎกบาลีฝายเถรวาทเปนที่ยอมรับกันวาเปนคําสอนดั้งเดิมแทของพระพุทธศาสนา

เกาแกที่สุดเทาที่จะสืบหาได รักษากันมาอยางเครงครัด ทั้งแมนยําที่สุด ครบถวนที่สุด อันนี้เปนเรื่องความเช่ือหรือ มันควร

จะเปนปญหาเรื่องขอเท็จจริง ซ่ึงพูดไปตามที่เราไดขอมูลกันมา คุณชาญณรงคควรจะไปหาหลักฐานมา มาแยงวาในวงการ

การศึกษาเรื่องพุทธศาสนาของปราชญ ในประเทศไทย นอกประเทศหรือทั่วโลก เขาวาอยางนี้จริงม้ัย เปนที่ยอมรับกันโดย

การเปรียบเทียบ ที่บอกวาแมนยําที่สุด ครบถวนที่สุด ไมไดหมายความวาครบถวนสมบูรณโดยรอยเปอรเซ็นต แตนี่เปนการ

พูดโดยเปรียบเทียบจึงใชคําวาครบถวนที่สุดวา  ในเม่ือพูดถึงพระไตรปฎก ในเม่ือพูดถึงพุทธพจนแลว ทั่วโลกนักปราชญ

ทั้งหลายทั้งฝายเถรวาทมหายานยอมรับม้ัยวาพระไตรปฎกบาลีของเถรวาทเปนคําสอนเดิมแทที่สุด คือเทาที่เราจะรักษาไว



ความเห็นตอวารสารพุทธศาสนศึกษา  พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) 
 

๖๘ 

ไดหรือวารูได แตจะมีครบแคไหนก็อีกเรื่องหนึ่งตองมาพูดกัน แลวก็รักษากันมาเครงครัด แมนยําที่สุด ครบถวนที่สุดโดย

การเปรียบเทียบ ซ่ึงปราชญมหายานเขาก็ยอมรับอยางนี้ หรือวาทางคุณชาญณรงคไมเห็นดวยมีหลักฐานอยางอ่ืนนํามาแสดง

ได และไมใชปญหาเรื่องความเช่ือ เปนธรรมดาความเช่ือนั้นของแตละศาสนิก แตละกลุม แตละนิกายก็ยอมมีความเช่ือ  ใน

แงนี้เสียอีกที่เราสามารถพูด ซ่ึงอาจจะเอามาเถียงกันอีกวาพุทธศาสนาเถรวาทนี่เอาหลักฐานยืนยันเปนสําคัญมากกวาความ

เช่ือ สวนพุทธศาสนา เชน มหายานหลายนิกาย เอาความเช่ือเอาคําสอนของอาจารยเปนหลักอยางนี้เปนตน ก็ตองมาเถียงกัน 

แตวาตองมีหลักฐานเอามาแสดงใหชัด การพูดอยางนี้เปนการที่ ในทางวิชาการนี่นาจะเปนการไมเพียงพอ  

นอกจากทานพุทธทา ส คุณชาญณรงคก็ไปอางพระสมชาย 1

∗
 มาอีก วาพระสมชายเขียนไววาคําสอนของพระสัมมา -

สัมพุทธเจาไดรับการรวบรวมไวในคัมภีรช้ันพระไตรปฎก ซ่ึงพระไตรปฎกบาลีของพุทธศาสนานิกายเถรวาทของเราเปน

พระไตรปฎกที่ไดรับการยอมรับวาสามารถรวบรวม รักษาคําสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจาไวไดมากที่สุด เปนแหลง

อางอิงของคําสอนในพระพุทธศาสนายุคดั้งเดิมที่สําคัญที่สุด แตนอกจากพระไตรปฎกบาลีแลวยังมีคําสอนดั้งเดิมของพระ -   

สัมมาสัมพุทธเจาอยูในคัมภีรอ่ืนอีกหลายแหง เชน พระไตรปฎกจีน พระไตรปฎกทิเบต คัมภีรสันสกฤตและคัมภีรในภาษา

อ่ืนๆ การจะศึกษาพระพุทธศาสนาใหเขาใจเพ่ือการปฏิบัติและการส่ังสอนประชาชนใหเปนคนดี การศึกษาพระไตรปฎก

บาลีสามารถใหความรูกับเราได แตการจะลวงเลยไปถึงกลาระบุวาทัศนะทางอภิปรัชญาใดใช หรือไมใชคําสอนของ

พระพุทธศาสนายุคดั้งเดิมเพราะไดปฏิเสธทัศนะอ่ืนโดยเด็ดขาดนั้น ลําพังการศึกษาพระไตรปฎกอยางเดียวไมเพียงพอ ผูนั้น

จะตองอางอิงคําสอนพุทธศาสนายุคดั้งเดิมทุกแหลงใหเจนจบและเขาใจสภาพภูมิหลังของสังคมอินเดียในครั้งพุทธกาล

อยางลึกซ้ึงเสียกอน คําพูดของพระสมชายนี้ที่จริงคุณชาญณรงคควรจะพูด ไดดีกวา เพราะจะเห็นไดเลยวาคําพูดของพระ

สมชายนี้ไมสอดคลองกัน ตอนแรกทานก็บอกวาคําสอนในพระไตรปฎกบาลีนี่ไดรับการยอมรับวารักษาไวไดมากที่สุด 

ดั้งเดิมสําคัญที่สุด ก็เราก็ตรงไปตรงมาตามนี้ ทีนี้ถาเราจะยืนยันคําสอนอะไร เราก็วาตามพระไตรปฎกบาลีซ่ึงยอมรับกันวา

ดั้งเดิมที่สุดวาอยางนี้ สวนถาไปหาหลักฐานอ่ืนมาก็วาไปตามนั้น  บอกวาคัมภีรนั้นวาอยางนั้น ทีนี้เถรวาทนี่ใชอะไรเปน

มาตรฐาน ใชพระไตรปฎกบาลีเปนมาตรฐาน คําสอนอะไรเปนเถรวาทหรือไม จะใชอะไรวัด ก็ใชพระไตรปฎกบาลีวัด เราก็

พูดไปไดตรงๆ วาอันนี้เปนคําสอนของพุทธศาสนาเถรวาท สวนอันอ่ืนเราก็ไมไดปฏิเสธ ก็บอกไปตามตรงวาเปนคําสอน

ของพุทธศาสนานิกายนั้นนิกายนี้  แตจะดั้งเดิมแคไหนก็ทางนี้เองยอมรับแลววาบาลีนี้ดั้งเดิมที่สุด สวนที่อ่ืนมีหรือไม 

พระไตรปฎกทิเบต สันสกฤต คัมภีรภาษาอ่ืนๆ ก็ระบุมา มีใครที่เกา แตอยาไปอางเปนทําใหคนผูอานนี้หลงไป เพราะวาการ

ที่ไปอางพระไตร -ปฎกจีน พระไตรปฎกทิเบต คัมภีรสันสกฤต คัมภีรภาษาอ่ืนๆ ก็ควรจะพูดใหรูวาคัมภีรเหลานั้นนี่เทาที่

ปราชญเขาสืบกันไดเกิดขึ้นเม่ือสมัยไหน จะมายืนยันไดในระดับใด 

ก็กลายเปนวาการพูดนี่เปนการพูดที่สับสนคลุมเครือ จะไปบอกวาทัศนะทางอภิปรัชญาใดใชหรือไมใชคําสอน

พระพุทธศาสนายุคดั้งเดิม พรอมทั้งปฏิเสธทัศนะอ่ืนๆ โดยเด็ดขาดนั้น ก็ไมไดมีใครเขาไปปฏิเสธเด็ดขาด เขาเพียงแตบอก

วาโดยมาตรฐานของเถรวาทหรือคําสอนที่เปนเถรวาทนี้ เม่ือใชมาตรฐานที่เรายอมรับกันแลวตัดสินก็เปนอยางนี้ อันนี้ไมใช

ทัศนะของเถรวาทก็บอกไปตามตรง การปฏิเสธวาเปนเถรวาทหรือไมใชกับการปฏิเสธวาจริงหรือไมเปนคนละเรื่องกัน  ซ่ึง

ประเด็นนี้บางทีนักวิชาการก็หลง ขอยกตัวอยางสมัยเม่ือมีเรื่องกรณีธรรมกายเกิดขึ้น มีหนังสือพิมพลงขอเขียนของ

                                                           
∗
 หมายถึงพระสมชาย ฐานวุฑโฒ แหงวัดพระธรรมกาย ปจจุบันคือ พระมหาสมชาย ฐานวุฑโฒ—บรรณาธิการ  



วารสารพุทธศาสนศึกษา  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๖๙ 

นักวิชาการทานหนึ่งก็พูดมาถึงอาตมาดวยบอกวาพระธรรมปฎกก็ไปติดอยูกับพระไตรปฎก นิพพานจะเปนอัตตาหรือเปน

อนัตตา ก็จะเปนยังไงก็ไดอะไรทํานองนี้ แลวก็ทําใหเราไดรูวาออนี่นักวิชาการบางทีก็ขาดความรอบคอบ คือไมไตรตรอง

ไมตรวจดูเรื่องราวใหชัด หนึ่งก็คือวาตัวทานผูนั้นเขียนขึ้นมาโดยยังไมไดจับประเด็นไมรูวาประเด็นที่เขากําลังพูดเรื่องอะไร 

คําวานิพพานเปนอัตตาหรืออนัตตาหรือเปนอัตตาอนัตตาหรือไม หรือคําวาทานมีความเห็นวานิพพานเปนอัตตาหรือเปน

อนัตตากับประเด็นที่วาพุทธศาสนาเถรวาทถือวานิพพานเปนอัตตาหรืออนัตตาอันนี้มันคนละเรื่องกัน ก็ตองพูดใหตรง

ประเด็น เวลานั้นเขากําลังถกเถียงกันในแงที่วาพุทธศาสนาเถรวาทหรือตามหลักการของพุทธศาสนาเถรวาทวานิพพานเปน

อัตตาหรืออนัตตา เม่ือพูดในแงนี้ก็ตองมาดูวาจะใชอะไรเปนมาตรฐานในการตัดสิน เราก็ไปเอาหลักฐานมาแสดงตามที่

ยอมรับกันวาตองถือเปนมาตรฐานอยางนั้น สวนใครจะมีทัศนะอยางไร เราก็ไมไดไปปดก้ัน ทีนี้ทานผูเขียนนั้นจับประเด็น

ไมถูกก็เอามาสับสนปนเปกัน หรืออยางวาเม่ือมีการอางอิงพระไตรปฎกมาก ก็บอกวาทานผูนี้ติดพระไตรปฎก ติดคัมภีร 

เวลาไปเห็นอยางนี้ทําใหเรามองเห็นวา ออ นักวิชาการนี่ไปกันถึงขนาดนี้ คือเรามองคนละแง ขอประทานอภัยที่พูดถึงตัวเอง 

การที่เราตองคนคัมภีรมากมายนี้ เรามองไปในแงที่วาในเม่ือเราพูดถึงเรื่องที่ทานพูด เราจะดูใหครบที่สุดวาทานพูดวา

อยางไร ฉะนั้นจะตองวากันใหทะลุปรุโปรงไปเลย มีที่ไหน คนมาใหได เม่ือไดฟง ไดอานไดรูวาทานพูดอยางไร จบแลว 

คราวนี้ถึงทีเราบาง เราจะเห็นดวยหรือไมเห็นดวยตอนนี้เรามีสิทธ์ิพูดเต็มที่ แตถาเราไมไดดูทานใหหมด ไมฟงทานให

หมดแลวไปพูดเอานี่มีทางที่จะเสียความเปนธรรม ไมใหโอกาสแกทานโดยเฉพาะทานก็ลวงลับไปแลว ไมมีโอกาสมาเถียง 

ฉะนั้นอันนี้ถือวาเปนเรื่องที่เราควรจะทําความเขาใจใหชัด การนําคัมภีรมาอางมากมายนั้นไมไดหมายความวาเราไปยึด

ติดตามคัมภีรแตหมายความวาเขาพูดไว เจาของเรื่องวาเทาไร เราเอาใหทะลุปรุโปรง เรียกวาคนกันใหแหลกไปเลย แตใน

บางเรื่องอาจจะเปนไปไดวามันไมสําคัญถึงขนาดตองรูใหทะลุปรุโปรง เราก็ควรใชวิธีพูดทํานองวาเทาที่คนเทาที่พบ เปน

อยางนี้ วิธีการอยางนี้ทานเรียกวาการอนุรักษสัจจะ คือไ มผูกขาดและไมไปเหมาวินิจฉัยทานโดยเด็ดขาด คือ  เรารูเทาไหน 

เราพูดไปในขอบเขตของเทาที่เราพบหรือเราไดขอมูลมา  

เนื่องจากขอความตอนนี้ที่พระสมชาย   ฐานวุฑโฒ เขียนไวนั้น คุณชาญณรงค บุญหนุน ไปยกมาจาก ไปคัดมาจาก

หนังสือ  “กรณีธรรมกาย ” ที่อาตมาเขียนไวอีกช้ันหนึ่ง ก็เลยเห็นวานาจะไดทราบบรรยากาศทางความคิดไวดวย ที่พระ      

สมชายเขียนไววา คําสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจาไดรับการรวบรวมไวในคัมภีรช้ันพระไตรปฎก นั้นมีขอความตอไป

จนถึงวาการจะศึกษาพระพุทธศาสนาใหเขาใจ เพ่ือการปฏิบัติและการส่ังสอนประชาชนใหเปนคนดี การศึกษาพระไตรปฎก

บาลีสามารถใหความรูกับเราได แตการจะลวงเลยไปถึงขนาดกลาระบุวาทัศนะทางอภิปรัชญาใดใชหรือไมใชคําสอนของ

พุทธศาสนายุคดั้งเดิมพรอมทั้งปฏิเสธทัศนะอ่ืนโดยเด็ดขาดนั้น ลําพังการศึกษาพระไตรปฎกอยางเดียวไมเพียงพอ  ผูนั้น

จะตองอางอิงคําสอนพุทธ ศาสนายุคดั้งเดิมทุกแหลงใหเจนจบและเขาใจสภาพภูมิหลังของสังคมอินเดียในครั้งพุทธกาล

อยางลึกซ้ึงเสียกอน  แลวก็จากขอความตอนนี้คุณชาญณรงคก็ไปเขียนไวอีกแหงหนึ่งวา กรณีธรรมกายเรื่องนิพพานเปน

อัตตา อาจถือไดวาเปนอีกเรื่องหนึ่งที่เกิดปญหาเก่ียวกับการตีความหลักธรรมและการออกมาปกปองแนวคิดของธรรมกาย

ของพระสมชาย  ฐานวุฑโฒ ก็เปนความพยายามของพระสงฆไทยที่จะกาวขามการแบงแยกทางนิกายศาสนา  โดยมองวา

พระไตรปฎกของฝายอ่ืนๆ เชน ของจีน ทิเบตหรือภาษาสันสกฤตก็สามารถใชเปนแหลงขอมูลสําหรับใชทําความเขาใจคํา

สอนของพระพุทธเจาใหสมบูรณขึ้นไดเชนเดียวกัน ที่คุณชาญณรงควาการออกมาปกปองแนวคิดธรรมกายของพระสมชาย

เปนความพยายามครั้งหนึ่งของพระสงฆไทย ที่จะกาวขามการแบงแยกทางนิกายศาสนานั้น ตรงนี้ควรจะตั้งขอสังเกตวาที่



ความเห็นตอวารสารพุทธศาสนศึกษา  พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) 
 

๗๐ 

บอกวาเปนความพยายามนั้น การพยายามนั้นเปนเรื่องที่นาจะดีอยูแตวาควรจะเขียนเสียใหมถาจะใหดีควรจะเขียนใหตรง 

คือไปเขียนวาเปนความพยายามศึกษาหรือวาทานสมชายเองพยายามศึกษานี้ก็เปนการดี เพราะวาการพยายามศึกษานี้เปน

เรื่องสําคัญ ทางพุทธศาสนานั้นก็สนับสนุนแตไมใชปญหาวาพยายามกาวขามการแบงแยกนิกายทางศาสนา คือไมไดเปน

ปญหาเรื่องจะตองไปพยายามกาวขามการแบงแยกทางนิกายศาสนา ไปทําใหคนเขา ใจวามีการแบงแยกทางนิกายซ่ึง

ตามปกติโดยเปรียบเทียบกันแลวในทางทางพุทธศาสนาก็ไมมีการแบงแยกอยูแลว  

ปญหาของไทยเราพระสงฆไทยทั้งหมดก็คือปญหาเราไมคอยศึกษากัน พุทธบริษัทส่ี หรือวาพระสงฆไทยและพุทธ -

บริษัทคนไทยทั้งหมดชาวพุทธไทยไมคอยศึกษากัน อยาวาแตจะไปศึกษาเรื่องมหายานหรืออะไรกวางไปเลย เรื่องพุทธ -

ศาสนาเถรวาทเองก็ไมคอยศึกษากัน ฉะนั้นส่ิงที่เราจะตองคิดใหมากก็คือ พยายามศึกษารวมทั้งพระสมชายเองดวยควรจะ

พยายามศึกษานะดีแลว แตวาไปศึกษาแลวนี่ พอศึกษามหายานอะไรดวยไมมีปญหาหรอก ถาศึกษาเถรวาทแลว   ทางพระ

เถรวาทเราจะศึกษามหายาน ทานก็ศึกษากันไดอยูแลว อยางทานพุทธทาสก็ศึกษา พระเถรวาทไทยองคอ่ืน นอกจากทาน

พุทธทาสก็ศึกษาก็มี แตเราก็มีนอย เพราะอะไร เพราะวาการศึกษาพุทธศาสนาทั้งหมดแมแตเถรวาทเองก็ไมคอยจะศึกษากัน

อยูแลว  ปญหาอยูที่การพยายามศึกษา ควรจะไปเนนใหพยายามศึกษากันไมตองไปเนนเรื่องกาวขามการแบงแยกนิกาย

ศาสนาหรอก เพราะทานไมไดวาอะไร จะศึกษานิกายมหายานก็ศึกษาไป แตนี้กาวขามการแบงแยก คําวาแบงแยกนี่ไม

เหมือนกับคําวาจัดแบง การจัดแบงหรือจําแนกเปนนิกายนั้นนิกายนี้ คําสอนเปนอยางไร อันนี้เปนเรื่องของขอเท็จจริงซ่ึงมี

ฐานจากประวัติศาสตรความเปนมาในอดีตหรือเรื่องของการสมมติดวยเหตุผลอยางใดอยางหนึ่งซ่ึงเปนเรื่องธรรมดา 

การศึกษาตองชัดลงไปวาอะไรเปนอะไร ความจริงในพุทธศาสนามหายานเสียอีกที่มีการแบงแยกกันมาก การทะเลาะเบาะ

แวงกันมากมาย แลวนิกายศาสนาคือทางมหายานเองที่แยกกันเปนหลายนิกาย นิกายใหญ ส่ีหาหกนิกาย นิกายยอยอยางใน

ญ่ีปุนก็เปนรอยๆ สองรอยนิกายโดยประมาณนี้ ก็นับถือคําสอนตางกันแมแตพระสูตรที่เอามาเปนหลักของนิกายก็ตางกัน ก็

นึกงายๆ อยางแคในประเทศญ่ีปุนพอส้ินยุคนาราเปนราชธานีของญ่ีปุน ทางบานเมืองก็เบื่อหนายกันเรื่องสภาพการพระ

ศาสนา สรางเมืองหลวงใหมเฮอันพอเริ่มยุคเฮอันก็สรางวัดในเมืองหลงแคสองวัดเทานั้น ตะวันออกสุดกับตะวันตกสุด แลว

ก็นิมนตพระที่ใกลชิดหรือเปนญาติกับพระจักรพรรดิมาซ่ึงไมเห็นดวยกับพุทธศาสนาในยุคนารามาสนับสนุน ไดพระไซโจ

กับพระกุไกสององคนี้ก็เดินทางไปเมืองจีนดวยกันแลวก็ไปศึกษาพุทธศาสนาในจีนดวยกันกลับมาตามหลังกันมา เสร็จแลว

สององคนี้ก็มาแตกแยกกันอีกก็ทําใหมีการเริ่มตนนิกายแยกกันระหวางนิกายของทานไซโจเปนนิกายเทนได และทานกุไกก็

เปนนิกายเคงอน นี่แคเริ่มตนยุคเฮอันก็มาแยกกันเปนสองนิกาย การนับถือพระสูตรทางเทนไดนับถือสัทธรรมปุณฑรีกสูตร 

ทานกุไกนั่นก็ตั้งนิกายเคงอนซ่ึงนับถืออวตังสกสูตร ทางเทนไดก็ถือวาอวตังสกสูตรนั้นเปนสูตรยุคแรกที่พระพุท ธเจาสอน

เปนสูตรที่ยังไมสมบูรณ พระพุทธเจาสอนก็ไมคอยไดผลอะไรทํานองนี้ ก็เปนความแตกแยกกันในญ่ีปุน นี่แตกแยกกันมาก 

นักปราชญมหายานของญ่ีปุนเสียเองอีกที่เม่ือไดมาศึกษาพุทธศาสนาเถรวาทก็ยังมีความหวังวาพระสูตรของเถรวาท 

พระไตรปฎกของเถรวาทนั้นจะชวยในการที่มาสมานหรือทําใหเกิดเอกภาพของพุทธศาสนาในญ่ีปุน อยางเชนโปรเฟส-

เซอรมิตซูโนแหงมหาวิทยาลัยโกมาซาวาก็มีความหวังอยางนั้น ก็เลยสนับสนุนกันวาใหพระมหายานโดยเฉพาะญ่ีปุนนี่

ศึกษาพุทธศาสนาพระไตรปฎกเถรวาทของ พระไตรปฎกบาลีของเถรวาทอันนี้เขาก็หวังวาคําสอนเถรวาทนี่แหละจะเปน

ฐานที่จะชวยประสานใหเกิดเอกภาพของพุทธศาสนาทั้งหมด สวนทางพุทธศาสนาเถรวาทนั้นเราไมไดไปแบงแยกรังเกียจ

ใครอยูแลวศึกษาไดหมด ไมมีปญหา แลวพระไตรปฎกของนิกายตางๆ นี่ก็ตองรูเขาใจตามความเปนจริงไมใชมาอางกันไป



วารสารพุทธศาสนศึกษา  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๗๑ 

เฉยๆ วาพระไตรปฎกสันสกฤต พระไตรปฎกจีน พระไตรปฎกทิเบตอะไรหรอก คือศึกษาไดทั้งหมดแตก็ตองรูตามเปนจริง 

นักปราชญมหายานเขาก็ตองศึกษาตามเปนจริงเหมือนกัน  

พระไตรปฎกบาลีเกิดขึ้นในยุคไหน มีความเปนมาอยางไร พระไตรปฎกสันสกฤตกับจีนก็ไมเหมือนกัน 

พระไตรปฎกสันสกฤตก็เปนที่มาของพระไตรปฎกจีน ก็ไปแปลจากสันสกฤต พระไตรปฎกสันสกฤตนั้นแทบจะไมเหลือ

แลว เหลืออยูนิดๆ หนอยๆ เพราะวาสูญหายสลายไปไมไดรักษาเอาไว สวนพระไตรปฎกจีนก็ตองไปรูจักแยกอีก เปนยุค

เปนสมัยเปนของแปลจากของเดิมสันสกฤตหรือไมหรือเปนของแตงขึ้นในประเทศจีน ยกตัวอยางเชนวาพระสูตรของจีน

นั้นก็มีบางพระสูตรที่เปนเรื่องวาเลาจื้อไดเกิดเปนพระศากยมุนีพระพุทธเจาในอินเดียโนน กลายเปนอยางนั้น ก็หมายความ

วาคงจะเปนเพราะฝายเลาจื้อหรือลัทธิเตานี่แหละพยายามจะกลืนพุทธศาสนาหรือจะขมพุทธศาสนาก็มีผูแตงพระสูตรมา

ใหมในจีนแบบนี้ ทีนี้อยางของเถรวาทนี้พระสูตรแบบนี้เขามาไมไดเพราะปดรายการไปเรียบรอยแลว  

ก็มีแตวาอยางของฮินดูนิกายไวษณวะที่นับถือพระวิษ ณุ พระนารายณ นี่ก็แตงคัมภีรวิษ ณุปุราณะขึ้นมาเอา

พระพุทธเจาเปนอวตาร ปางที่เกาเรียกพุทธาวตารเพ่ือจะกลืนพุทธศาสนาหรือเพ่ือจะทําลายพุทธศาสนา อันนั้นเขายังตอง

เปนคัมภีรนอกศาสนา แตของจีนนี่เขามาเปนพระสูตรในพุทธศาสนาเองเลย วาเลาจื้อนี่มาเกิดเปนพระศากยมุนีเปนตน อัน

นี้เราก็ตองรูเขาใจตามเปนจริง ศึกษาไดทั้งนั้นไมมีปญหา แตก็ตองรูเขาใจตามเปนจริงอะไรเปนอะไร คําวาแบงแยกทาง

ศาสนากับการที่รูจักจัดแบงจําแนกนี่ไมเหมือนกัน การศึกษาก็ตองรูไปตามเปนจริงแตไมใชวาเพ่ือจะแบงแยกทะเลาะกัน 

แตวาจัดแบงเพ่ือเขาใจอะไรตออะไรใหถูกตองตามความเปนจริง รูตรงตามที่มันเปน  ไมวาการศึกษาพุทธศาสนานั้น

หรือไมวาเรื่องอะไรก็ตาม ไมใชวาจะเอามาผสมปนเปกันไปหรืออยางที่ชาวบานเขาเรียกวาม่ัว ทําอยางนั้นไมถูก  

แตการศึกษานี่เพ่ือรูเขาใจแลวก็ไมไดศึกษาเพ่ือความแตกแยกอะไร ก็รูเขาใจกัน อันนี้ก็แมจะมีความเห็นไมตรงกันก็

ถกเถียงกันไดไมไดเปนปญหา แตตองระวังเหมือนกันที่บอกวากาวขามการแบงแยกนิกายศาสนากลายเปนเอาคําสอนมา

ผสมปนเป แลวก็ม่ัวกันไป การศึกษาอะไรก็ตามจะใหไดผลเบื้องตนก็ตองใหรูตรงตามที่มันเปน ไมใชวาจะกาวขามเสน

แบง เสนแบงอยูที่ไหน เปนอยางไรก็ไมรู เรียนเถรวาทมหายานเสร็จแลว เถรวาทก็รูแตไมไดหลักไดฐาน มหายานก็รูแตไม

เปนช้ินเปนอัน เพราะฉะนั้นก็ตองใหชัดเรื่องการศึกษา ซ่ึงทางพุทธศาสนาสนับสนุนอยูแลวแตวาศึกษาเสียใหถูกตอง จะ

อยางไรก็ตามที่วาทั้งหมดนี้มันไมใชตัวประเด็น ประเด็นมันอยูที่วาเรื่องความซ่ือตรง คือถาจะไปเอาพระไตรปฎกสันสกฤต

หรือทิเบตหรือจีนมาก็วาไปตรงๆ ตามนั้น อยางวานิพพานเปนอัตตาหรือเปนอนัตตา ตอนนี้เรากําลังพูดถึงวาหลักการของ

เถรวาทหรือหลักการพุทธศาสนานั้นวานิพพานเปนอัตตาหรืออนัตตา แลวเราตองการหลักฐาน เราก็วาไปซิหลักฐานที่ไหน

วาอยางไร เม่ือทานวามหายานวานิพพานเปนอัตตาก็ไปยกหลักฐานมาพระไตรปฎกหรือพระสูตรนั้นของจีนของมหายาน

นิกายนั้นหรือในสันสกฤตหรือทิเบตก็ตาม ก็เอามาบอกไปตามตรง แมแตบอกแความหายานนิกายนั้นวาเปนอัตตาก็ยังดี แต

ทีนี้ที่มันเปนปญหาก็คือไปอางวาพระไตรปฎกบาลีวานิพพานเปนอัตตา อยางนี้ถือวาเปนเรื่องความไมซ่ือตรง ก็วาไปตาม

ตรงวามหายานวานิพพานเปนอัตตาก็วามา ทานก็ไมไดวาอะไร  

อันนี้ ปญหามันอยูที่นี่ ประเด็นอยูที่เรื่องของความซ่ือตรง ตรงตามหลักฐานเปนตน ไมไดเปนปญหาวาจะใจแคบหรือ

วาไมยอมรับไมฟงอะไรอ่ืน คนละประเด็นกันก็จับประเด็นกันใหถูก แลวนี่ทานพูดวาการจะลวงเลยไปถึงขนาดกลาระบุวา

ทัศนะทางอภิปรัชญาใดใชหรือไมใชคําสอนพุทธศาสนายุคดั้งเดิมพรอมทั้งปฏิเสธทัศนะอ่ืนโดยเด็ดขาดนั้นลําพังการศึกษา

พุทธศาสนาพระไตรปฎกอยางเดียวไมพออะไรตางๆ เหลานี้ เปนคําพูดที่ไมชัดไมเจนคลุมเครือ ใครเขาจะไปวาอะไร จะ



ความเห็นตอวารสารพุทธศาสนศึกษา  พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) 
 

๗๒ 

ศึกษาอภิปรัชญาก็ศึกษาไป เขาไมไดปฏิเสธอะไร เขาปฏิเสธไปตามประเด็นนั้น ถาประเด็นไหนพูดถึงหลักฐานก็วาไปตาม

หลักฐานหรือจะพูดในขอบเขตวาพุทธศาสนาเถรวาทวาอยางไรก็วาไปตามมาตรฐานที่จะถือวาเปนเถรวาท สวนมหายาน

อยางไรก็วาไปตามนั้นใครจะศึกษาอะไรก็วาไป ไมไดมีปญหาอะไรทั้งส้ิน การเขียนนี้ทําใหเกิดความสับสน แลวก็ตอง

เขาใจวาเรื่องทางอภิปรัชญากับเรื่องการตรัสรูก็ไมใชอันเดียวกัน ใครจะเถียงทางอภิปรัชญาก็เถียงไป แตถาจะเพ่ือตรัสรู

อาจจะยอนไปยกเอาคําของทานพุทธทาสมาพูดใหมก็ได พูดในอีกแนวหนึ่งก็จะบอกตามทัศนะทานพุทธทาสถาจะเอาเรื่อง

ตรัสรูแลว แมแตฉีกพระไตรปฎกไปเหลือแค 40 เปอรเซนตนั้น ก็พอที่จะตรัสรูแลว อยางนี้เปนตน ก็สามารถพูดได อยูที่

ใครอยากศึกษาเพ่ือการตรัสรูหรือจะไปศึกษาเพ่ือโตเถียงทางอภิปรัชญาอยางนี้เปนตนก็แยกกันไปไดอีก ก็ไมมีใครวา ศึกษา

ไป อยางไร แงไหนก็วาตรงไปตรงมา ไมมีปญหา ก็ขออยางเดียวก็วาใหตรงประเด็น พอดีกับความเปนจริง ประเด็นอยูที่

ความซ่ือตรง  เม่ือบางอยางเปนประเด็นใหญๆ  ตองพิจารณาหลายแง แลวถาจะสรุปก็ตองไปคนควาขอมูลใหพรอม ให

ทั่วถึง หรือไมงั้นก็ตองไปสอบถามเจาของแหลงความคิดเห็น ไมงั้นไปสรุปความเห็นเขาผิดพลาด  

อยางเรื่องภิกษุณี ก็ปญหาโสเภณีที่คุณชาญณรงค ไดเขียนและโยงมาถึงอาตมาดวยก็ทําใหรูวา เปนการวินิจฉัยงาย

เกินไป เชนเอาหนังสือของอาตมาภาพไปอางบางสวนแลวก็สรุป วา พระธรรมปฎกมองวาการไมมีภิกษุณีกับปญหาโสเภณี

ไมเก่ียวของกันแตประการใด ดูเหมือนจะหมายความดวยวาปญหาโสเภณีไมใชความรับผิดชอบของคณะสงฆไทย อันนี้

ตองถือวาคุณชาญณรงค บุญหนุนนี่สรุปเอาเองงายๆ เรื่องนี้เปนประเด็นใหญ เราตองพิจารณากันเปนอีกเรื่องหนึ่ง กําลังพูด

กันเรื่องภิกษุณี ไมไดพูดกันถึงเรื่องปญหาโสเภณี แตเม่ือแทรกเขามาก็พูดไปแงหนึ่ง แตตองเขาใจเยอะ คือคุณชาญณรงคจะ

สรุปไดแควาพระธรรมปฎกเห็นวา การไมมีภิกษุณีกับปญหาโสเภณีนี่ไมเก่ียวของกันโดยตรงหรือไมเปนเหตุปจจัยของกัน

โดยตรง ก็คงสรุปไดแคนั้น แตบอกไมเก่ียวของกันแตประการใดนี่  เปนการสรุปที่ไมถูกตอง การไมมีภิกษุณีกับปญหา

โสเภณีไมเปนเหตุปจจัยของกันและกันโดยตรง ถาเปนเหตุปจจัยของกันโดยตรงก็กลายเปนเรื่องขําไป คนก็จะพูดเชนบอก

วา ถาอยางนั้นประเทศทั้งหลายในโลกมากมายนี่ ถาถือวาเพราะไมมีภิกษุณีจึงมีปญหาโสเภณีอะไรอยางนี้ ทําใหผูหญิงไป

เปนโสเภณี อยางนี้เรียกวาเปนเหตุปจจัยโดยตรง ถาอยางนั้นประเทศทั้งหลายในโลกมากมายที่มีโสเภณีก็เพราะไมมีภิกษุณี 

แลวประเทศเหลานั้นก็ไมมีทางแกปญหาเพราะเขาไมไดนับถือพุทธศาสนา ไมมีโอกาสจะมีภิกษุณี จะตองมีภิกษุณีจึงจะไม

มีปญหาโสเภณี หรือวาถามีภิกษุณีก็ไมมีปญหาโสเภณี ถาอยางนั้นสมัยพุทธกาลซ่ึงมีภิกษุณี ชมพูทวีปก็ตองไมมีปญหา

โสเภณี หรือไมมีโสเภณี ก็ไมจริง ปรากฏวาในสมัยพุทธกาลในชมพูทวีปทั้งๆ ที่มีภิกษุณี โสเภณีก็มีอยู อันนี้คือการที่จะ

บอกวาเรื่องการไมมีภิกษุณีกับปญหาโสเภณีมันไมไดเปนเหตุปจจัยของกันและกันโดยตรง แตมันอาจจะไปมีความ

เก่ียวของโดยเงื่อนไขทางสังคมอยางอ่ืนเขามาหรือมีสวนจะบรรเทาเบาบางได  

แตวาอันนี้เราไมไป คือมันตองมองหลายแงวาเราไมไดอับจนเพียงแคนี้ ในเม่ือเราติดปญหาวาเราไมสามารถมีภิกษุณี 

สังคมก็สามารถที่จะทําใหผูหญิงมีทางออกอยางอ่ืนได เราไมจําเปนจะตองหมดหนทาง อับจน ก็เปนเพียงวาติดขัดดวย

วิธีการหนึ่ง เม่ือวิธีการนี้มันติดขัดเราก็หาทางออกอยางอ่ืนได โดยเฉพาะในแงนี้พระธรรมปฎกไมไดหมายความวา

พระสงฆไมมีความรับผิดชอบตอความเจริญกาวหนาของสตรี ไมตองไปพูดเฉพาะปญหาโสเภณี ในคณะสงฆเม่ือทางสังคม

เราติดขัดดวยเรื่องวิธีการที่จะใหผูหญิงมีทางออกทางดานภิกษุณี สามเณรีอะไรก็ตามแลว ย่ิงติดขัดอยางนี้เราก็ตองย่ิง

พยายามหาทางอ่ืน พระธรรมปฎกมีความเห็นตรงขามกับคุณ ที่คุณชาญณรงค บุญหนุนไปสรุป คือเห็นวาย่ิงเม่ือเราติดขัด

ดวยวิธีนี้ คณะสงฆก็มีความรับผิดชอบในการที่จะชวยใหสตรีมีทางเจริญงอกงามในชีวิตก็โดยตองคิดหาทางอ่ืน ชวยกัน 



วารสารพุทธศาสนศึกษา  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๗๓ 

หมายความทั้งสังคมนี่แหละชวยกันหาทางอ่ืนให เม่ือเราติดขัดในดานวิธีปฏิบัติ แตความรับผิดชอบเราเอาใจใส เรากลับย่ิง

ตองขวนขวายไปหาทางใหผูหญิงหรือสตรีไดมีโอกาสเชนการศึกษาหรือในทางสังคมเปนตน เพ่ิมมากขึ้น แลวเราก็ไม

จําเปนตองมาตันวาเม่ือวิธีการนี้ปฏิบัติไมได ในสถานการณนี้อะไรนี้แลวเราจะตองจบหรือหมดทาง เราก็หาทางอ่ืน ก็จึง

บอกวาตองใชวิธีการอยางอ่ืนไปซ่ึงเปนเรื่องที่ทั้งหมดทั้งสังคมเราควรรับผิดชอบรวมกัน  

คณะสงฆนี่ควรจะเอาใจใสมาก ในการที่จะใหสตรีไดมีโอกาสอยางย่ิง ไปติดขัดในเรื่องกฎกติกาบางอยางเราก็ตองหา

ทางออกใหดีย่ิงขึ้น ในเรื่องปญหาโสเภณี ปญหาภิกษุณี สามเณรีอะไรนี่มันกวางกวาที่กลาวมานี้    อยาไปมองแคบแควาไม

มีภิกษุณีแลวจะมีปญหาโสเภณีอะไรนี่คิดแคบเกินไปแลวก็เปนการที่รูขอเท็จจริงไมเพียงพอ แลวก็ไมทันเหตุการณ แลวบาง

ทีก็เปนการวิจารณไปอยางนั้นเอง คนที่เขียนวิจารณที่เรียกวานักวิชาการก็ไมไดมีความตั้งใจจริงในการที่จะแกปญหา อยาง

เรื่องปญหาเรื่องสตรี เรื่องการบวชภิกษุณีอะไรนี่ กับเรื่องปญหาโสเภณีมันเก่ียวกับเงื่อนไขทางสังคมอยางอ่ืนดวย ไมใช

เรื่องของคณะสงฆ  เอาอยางงายๆ เชนวาถาเราตัดตอนแคสมัยรัชกาลที่ 5 ซ่ึงเปนชวงเวลาที่ทางราชการปรับปรุงบานเมือง

ใหเปนแบบสมัยใหมแบบตะวันตกรวมทั้งเรื่องการจัดการศึกษาดวย ตอนนั้นการศึกษาก็มุงเพ่ือจะผลิตคนเขารับราชการ ก็

เรื่องคนเขารับราชการเปนเรื่องของบานเมืองเอง ในฝายของสังคมของคฤหัสถก็ตองการผูชายเอาผูชายไปรับราชการ 

การศึกษาแมวาจะมีการใหการศึกษาสตรีมันก็เปนเพียงเล็กนอย แตโดยสวนใหญบานเมืองเองที่รับการศึกษาสมัยใหม ตอน

นั้นไมเก่ียวกับคณะสงฆแลว ก็เนนไปที่ผูชาย ถึงแมประเทศอ่ืนๆ ในโลกเขาก็ยังเปนอยางนั้น ฝรั่งก็เปนอยางนั้น ดูงายๆ 

อยางประเทศอเมริกา เม่ือสมัยสงครามโลกครั้งที่ 2 ในชวง ค .ศ. 1939 ถึง 1945 ตอนนั้นพวกผูชายตองไปรบในสมรภูมิทั้ง

ในยุโรปและในตะวันออกมาถึงแถบญ่ีปุน ขาดแคลนแรงงาน แมแตทําอาวุธก็ตองใหผูหญิงไปทํางาน พวกแมบานทั้งหลาย

ก็ไปทํางานในโรงงานอุตสาหกรรมรวมทั้งโรงงานผลิตอาวุธจนกระทั่งมีความชํานิชํานาญ แตเสร็จแลวพอสงครามจบ พวก

ผูชายกลับมา พวกผูหญิงก็กลับไปอยูกับเหยาเฝากับเรือนอีก จนกระทั่งในราวชวง ค .ศ. 1960 ขบวนการสิทธิสตรีหรือวา

ขบวนการเคล่ือนไหว เรียกรองสิทธิสตรีซ่ึงไดเงียบไปซัก  40 ป จึงเคล่ือนไหวกันใหญอีกครั้งหนึ่ง อันนี้เราก็ตองพิจารณา

เงื่อนไขปจจัยทางดานสังคม ทั้งสังคมภายในสังคมภายนอกประกอบกันดวย แมแตคานิยมของยุคสมัยนั้นๆ ซ่ึงเราไม

สามารถจะไปบันดาลได แตวาก็ขอใหมีเจตนาที่ดีงาม อันนี้มันเปนเรื่องของสังคมเอง  

แลวทีนี้ที่คณะสงฆหรือวัดจะกลายเปนหนทางการศึกษาของคนยากคนจนอะไรนี่ มันก็เปนเรื่องที่เปนไปโดยเปนผล

พลอยไดของบทบาทเดิมโดยไมรูตัว คือพระสงฆ วัดและสังคม ในวัดมีความตั้งใจอยางนั้น อยางที่กลาวแลวเม่ือก้ี ตอนนั้น

ก็ คนที่ไปรับราชการอะไรตออะไรก็เปนผูชาย โดยสวนทั่วไป แตนี้ตอมาเด็กชนบทไมมีโอกาสที่จะเขาถึงการศึกษา

สมัยใหมนั้น เพราะบานเมืองจัดการศึกษาเอาออกไปจากวัดแลวก็จริงแตก็จัดการศึกษาไมไดทั่วถึง ชนบทก็ไมมีการศึกษา 

ชาวบานก็เลยอาศัยวัดใหลูกของตัวเองไปเลาเรียน แมจะเปนการเรียนบาลีซ่ึงไมไดตรงกับวิชาการที่จะไปเขารับราชการ

สมัยใหมแตเปนทางออกเทาที่พอมี ก็เปนผลพลอยไดเพราะวาทางวัดทางพระทางคณะสงฆทางราชการอะไรก็ไมไดเตรียม

ไมไดคิดวาจะใหการศึกษาแกเด็กเหลานี้ เด็กชายเหลานี้หรือสามเณรเหลานี้เพ่ือจะไปรับราชการอะไรหรือแกปญหาทาง

สังคมอะไร ก็เปนเพียงผลพลอยไดก็ทํากันไป ตอนนั้นถาเรามีความตั้งใจจริง ถาสังคมตองการผูหญิงไปรับราชการ ตองการ

ใหสถาบันสงฆไปชวยบานเมืองในเรื่องนี้ ก็สามารถทําไดโดยวิธีอ่ืน เม่ือผูหญิงบวชเปนสามเณรีไมได เปนภิกษุณีไมได แต

สถาบันแมชี เรามีอยูแลวก็อาจจะบวชเปนแมชีนอยแทนที่จะเปนสามเณรี เหมือนเด็กชายเปนสามเณร เด็กผูหญิงก็เปนแมชี

นอยได แตถาจะพูดใหถูกแทจริงนั้นก็คือวา ไมวาจะเปนเรื่องสามเณรก็ดี เรื่องสามเณรีที่ไมไดมีก็ดี ทั้งหมดนั้นคณะสงฆก็ดี 



ความเห็นตอวารสารพุทธศาสนศึกษา  พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) 
 

๗๔ 

รัฐก็ดี สังคมทั้งหมดก็ดี ไมไดนึกดวยซํ้าในการที่จะใหเปนชองทางทางการศึกษาในสังคมใหญ มันเปนบทบาทที่เกิดขึ้นมา

โดยไมรูตัว ไมไดตั้งใจ และที่เราพูดวาเด็กชาวบานในชนบทไดมาบวชเปนเณรเปนชองทางการศึกษา อันนี้เรามองในแงดี

แตที่จริงวาการทําอยางนี้มันก็มีผลเสียในแงอ่ืนดวย ซ่ึงเราไมตองการพูดถึงในกรณีนี้ นั้นเปนเรื่องที่ไมควรจะมามองอะไร

ตออะไรแงเดียว อันนี้มันเปนเรื่องที่วาเก่ียวกับเงื่อนไขทางสังคมอยางอ่ืน ไมใชวาจะมาพูดแงเดียวมุมเดียวแลวเรื่องนี้มันไม

จําเปนจะตองเปนจริงอยางนั้น ตองดูตอมาอีก ดูตอมาเราตองมาดูวาอยางที่สังคมไทยแตเดิมเราไมเห็นดวยกับการที่ผูหญิง

ไปเปนโสเภณีแตตอมาปรากฏวาพอถึงยุคหนึ่งกลายเปนคานิยมเลย วาการไปเปนโสเภณีนั้นดี คนจากตางจังหวัดไกลๆ 

อยางทางเมืองเหนือ วาใครไปเปนโสเภณีในกรุงแลวไดเงินไดทองมากลับมาในทองถ่ินเอาเงินมาชวยทางทองถ่ินทางชุมชน

แลวกลายเปนคนมีหนามีตา ก็กลายเปนคานิยม ยกยองเห็นดีเห็นงามไปกับการเปนโสเภณีไปเสียอีก ในกรณีนี้แมแตวาถามี

ประเพณีเกิดใหมีการบวชสามเณรีดวยเขาก็ไมมาบวช กลายเปนวาการบวชเปนภิกษุณี เปนสามเณรีก็ไมชวยสังคมใหพน

ปญหาโสเภณี เพราะวาถึงมีเขาก็ไมมาบวชเพราะวาเขานิยมในการที่จะไดเงินไดทอง บวชเปนสามเณรีจะไปไดอะไร อันนี้ก็

เหมือนกัน นี่เปนปญหาไมเฉพาะสามเณรีที่เราไมมีจริง แมแตเรื่องบวชเปนสามเณรที่เปนเรื่องจริงๆ นี่แหละก็เกิดปญหานี้ 

การที่มีสามเณร การที่วัดไดเปนชองทางของชาวชนบทไดมีการศึกษาอะไรนี้ มันเปนชวงเวลาประมาณแคครึ่งศตวรรษ คือ

หลังยุคในหลวงรัชกาลที่ 5 ทรงจัดการศึกษาสมัยใหมขึ้นแลวตอมาจนถึงยุคประชาธิปไตย เราไมสามารถจัดการศึกษาได

ทั่วถึง ไมมีความเสมอภาคทางการศึกษาอยางที่ตั้งใจจะทํา การศึกษาสําหรับทวยราษฎรไมประสบความสําเร็จ สมจริง ก็เลย

กลายเปนวาวัดกลายเปนชองทางการศึกษาของคนดอยโอกาสในสังคมไปโดยไมรูตัว โดยไมตั้งใจอยางที่กลาวแลว อันนี้ก็

เปนมาถึงระยะหนึ่ง พอมาเม่ือซัก 20 กวาปกอนหรือก็ประมาณ ป 2520 อะไรแถวนั้น เกิดมีความเฟองฟูทางอุตสาหกรรม

ขึ้นมา ก็ปรากฏวาชาวชนบทนี่เขามาเปนแรงงานอุตสาหกรรมรวมทั้งเด็กดวย เกิดมีเรื่องแรงงานเด็กเขามา แรงงาน

อุตสาหกรรมตอนนั้นปรากฏวาชาวบานในชนบทไมใหลูกไปบวชเปนเณรแลว กลายเปนวาลูกนี่สงเขามากรุงเทพเขา

โรงงานอุตสาหกรรมไป เปนปญหามาจนกระทั่งปจจุบันนี้ เวลานี้ ทั้งๆ ที่คนชนบทก็ยังยากจนอยูแตเขาไมเอาลูกไปบวช

แลว อันนี้เปนเรื่องคานิยมสังคมมีองคประกอบ เงื่อนไข ปจจัยทางสังคมขออ่ืนเขามาอยาไปนึกวามีสามเณรแลวจะชวยให

เด็กมีโอกาสทางการศึกษา พนไปจากปญหานี้ แมแตเด็กผูชายมีสามเณรก็ยังบวชไดอยูก็ยังแกไขปญหาไมได เพราะวาเกิดมี

คานิยมใหมเขาไมบวชเปนเณรแลว ชาวบานใหลูกไปเขาโรงงานอุตสาหกรรม ตอนหลังๆ นี่ก็มีปจจัยอ่ืนเชนเรื่องการจัด

การศึกษาไปทั่วถึงชนบทมากขึ้นดวย การเดินทางคมนาคมสะดวกมีปจจัยทางสังคมอ่ืนเขามาอีก ทําใหการบวชเปนสามเณร

นี่ลดนอยหายไป คนยากจนชนบทก็ไมเอาลูกมาบวช เวลานี้กลายเปนขาดแคลนสามเณรทั่วไปหมดเลย แมแตจังหวัด

ภาคเหนือที่เคยมีเณรมากกวาพระสองเทาตัวตอนนี้คนในทองถ่ินเมืองเหนือก็ไมมีบวชเณรตองไปเอาเณรจากสิบสองปนนา 

เอาเด็กสิบสองปนนามาบวชเณร ในภาคกลางนะหายไปนานแลว  

ฉะนั้นนี่เปนปญหาที่มีปจจัยทางสังคมซับซอน การไปพูดเรื่องปญหาโสเภณีกับเรื่องการไมมีภิกษุณีอะไรนี่เปนการ

พูดที่คับแคบมาก ก็ตองมองไปที่วานักวิชาการนี้มีความรูความเขาใจทุกขอมูลหรือความเปนไปในสังคมไมเพียงพอหนึ่ง 

สองไมทันการณไมทันตอเหตุการณความเปล่ียนแปลงของยุคสมัย สามนาสงสัยมีความตั้งใจจริงหรือเปลาในการแกปญหา

ใหแกสังคมหรือวาเอายกมาวิจารณกันไปอยางนั้นเอง ก็ขอยํ้าวาพระธรรมปฎกนี่เอาใจใสเรื่องนี้ ตรงขามกับที่คุณชาญณรงค 

บุญหนุนไดนํามาสรุป แตวาบอกแลววาปญหาภิกษุณีมันมีประเด็นที่ตองพูดในแงโดยตรง เม่ือทานแทรกปญหาโสเภณีเขา

มาเปนเรื่องปลีกยอยแลวเปนเรื่องใหญตางหากเปนเรื่องปลีกยอยในกรณีนี้แตเปนเรื่องใหญตางหากเราตองไปพูดกันเปนอีก



วารสารพุทธศาสนศึกษา  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๗๕ 

ประเด็นหนึ่ง เพราะวามีปจจัยเงื่อนไขอ่ืนๆ หลายอยางซับซอน คนที่พูดจะตองมีความรูความเขาใจพอสมควร ก็ถือวาคณะ

สงฆโดยหลักก็ตองรับผิดชอบ ถาเราจะใชคําเกาเราไมตองใชคําวารับผิดชอบ ตองเอาใจใส ดวยเมตตาธรรมตอการที่จะให

มนุษยในสังคมนี้ทั้งหมดไมวาชายไมวาหญิงมีความดีงาม มีความสุข ความเจริญ เอาใจใสเรื่องนี้ สวนวิธีการที่วาจะใหเขา

เจริญงอกงามอยางไรก็ตองรวมกันในพุทธบริษัททั้ง 4 เม่ือเราติดขัดวิธีหนึ่งเราไมจําเปนจะตองหมดหนทางหรืออับจนแค

นั้น เราก็หาวิธีอ่ืนตอไป เรื่องก็เปนเทานั้นเอง  

การเขียนขอเขียนอะไรตางๆ ทางวิชาการนี่ ในขั้นนี้ถาทําไมไดควรจะเอาแคพยายามหาขอมูล เพราะวาอยางที่กลาว

แลวตองยํ้าวาหนึ่งตองมีความรูเรื่องที่พูดใหเพียงพอ แลวก็ถามีเรื่องเก่ียวกับความเปล่ียนแปลงของสถานการณก็ตองทันตอ

สถานการณดวย และขอสําคัญตองมีความตั้งใจจริงในการแกปญหาในการสรางสรรค ไมใชแควิจารณกันไปวิจารณกันไป 

การที่จะใหความเห็นนั้นควรจะเปนไปดวยการที่ไดหาความรูอยางมากที่สุด ชัดเจนที่สุด เวลานี้ปญหาสังคมไทยในวง

วิชาการ จะเปนแบบอยางแกสังคมคือการใหความเห็นโดยไมหาความรูใหเพียงพอ คงจะตองยํ้าเรื่องนี้กันใหมาก การหา

ความรูเปนเรื่องใหญ สังคมไทยเรายังขาดมาก ชวยกันหนอยในเรื่องการหาความรู หาความรูใหทั่วถึงใหชัดเจนใหถองแท 

ใหแมนยํา แลวก็ใหความเห็นอยางมีความรับผิดชอบ เวลานี้ไดพบเห็นบอยขึ้น เรื่องความผิดพลาดตั้งแตในขั้นขอมูล ซ่ึงไม

คนควาหาใหชัดเจน ไมตรวจสอบ แลวกระทั่งขั้นความเห็นคือใหความเห็นโดยไมมีความรู หรือไมหาความรูขอมูลใหเพียง

พอที่จะใหความเห็น  

แมแตสถาบันใหญๆ เขียนบทความลงในหนังสือพิมพมีตราของสถาบันรองรับก็เทากับเขียนในนามของสถาบัน เชน

ยกตัวอยางครั้งหนึ่ง ก็เรื่องเก่ียวกับประเทศอินเดีย เขียนพูดถึงคนในอินเดีย พูดถึงคนพวก “ชุดารา” อะไรทํานองนี้ จําไม

แมนแลว แตรวมแลวก็คือไมถูก ทําใหสงสัยวาอะไรกันแน เม่ือไปอานภาษาอังกฤษก็รู ออ ...ที่จริงก็คนวรรณะศูทรนั่นเอง 2

* 

อันนี้ก็เปนเรื่องของการที่ผิดพลาดในขั้นขอมูล หรืออยางเรื่องภิกษุณี เรื่องปญหาภิกษุณีเวลานี้ก็เปนเรื่องของการที่มี

ความเห็นมากกวาความรู คือไมหาความรูกันใหชัดเจนกอน แสดงความเห็นกันเรื่อยไป ความเห็นนั้นแสดงไดในระดับหนึ่ง

ก็พูดไดในแงความตองการ ถายังไมมีขอมูล ความรูใหชัดวาฉันตองการอยางนี้ นี่ตองการไดหรือไมก็ตองดูขอมูลหาความรู

เชนเรื่องหลักการใหชัดเจน บางทีก็พูดตามๆ กันไป อยางที่บางทานเขียนเปนบทความทางวิชาการลงหนังสือพิมพ ก็ไปอาง

ตามทานผูอ่ืน โดยยังไมไดตรวจสอบความรูใหแมนยํา ก็พูดกันวาพระไตรปฎกเพ่ิงจะจารึกเขียนเม่ือ พ .ศ. 4-500 ป หรือ

อยางที่วามีพุทธพจนบัญญัติใหภิกษุบวชภิกษุณีได แลวก็พุทธบัญญัตินี้ก็ยังไมไดเพิกถอนอะไรทํานองนี้ หรือแมกระทั่งไป

หยิบยกเอาความเช่ือถือของบางถ่ินขึ้นมา อยางบอกวาเช่ือกันวาผูหญิงนี่บรรลุธรรมเปนพระอรหันตไมไดอะไรทํานองนี้ ซ่ึง

ไมไดพูดกันใหชัดเจนหรือบางทีไมนําเอาบริบทของเรื่องเขามาประกอบ อาจจะทําใหรูสึกรุนแรงหรือนาตื่นเตนหนักหนา

เกินสมควรเกินความเปนจริง ถาจะเขียนจะตองสามารถแยกแยะออกไปได อะไรเปนหลักพระศาสนาที่แทอะไรเปนความ

เช่ือซ่ึงอาจจะมีปจจัยอยางอ่ืนเขามา อันนี้ก็เปนเรื่องซับซอน แมแตเรื่องของภูมิหลังในทางวัฒนธรรมของสังคมไทย อยาง

อิทธิพลของศาสนาพราหมณ ทางขอม เรื่องของพุทธศาสนา ทางเถรวาทที่มาอาศัยลังกาเขามาทางสุโขทัย สวนทางขอมมา

ทางอยุธยา เรื่องไตรภูมิพระรวง เรื่องมนูธรรมศาสตร บางทีก็เอามาปะปนกันวุนวายไปหมด ก็อันนี้เปนเรื่องที่ เวลาเขียน

ควรจะถายังไมชัดเจนก็ควรจะเขียนแบบสงวน มีขอแมอะไรบางอยางไว คือก็เขียนไดอยูแตวาก็ตองใหรูวาเราเขียนเทาที่พอ

                                                           
* คําวาศูทรสะกดในภาษาอังกฤษวา “Shudra”—บรรณาธิการ 



ความเห็นตอวารสารพุทธศาสนศึกษา  พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) 
 

๗๖ 

ทราบในขอบเขตอยางนี้ๆ บอกขอแมบอกเงื่อนไขออกไป ก็จะชวยใหการศึกษาเจริญพัฒนา กาวหนาย่ิงขึ้น คนที่เขารูอยางนี้

เขาจะไดไปคนตอ  
*เรื่องการพูดตามๆ กันไป บางทีก็เปนเรื่องของการตื่นในตัวคนที่มาพูด อยางที่เรียกวาตื่นพวกปริญญาเมืองนอกอะไร

ทํานองนี้ อยางกรณีของพระเมตตานันโทนี่ก็เปนตัวอยางหนึ่งได แลวก็พอดีเรื่องของพระเมตตานันโทนี่ก็คุณชาญณรงคก็

นํามาพูดถึงดวย ถาพูดถึงเรื่องของพระเมตตานันโทนี้ ก็อาจจะชวยผอนเรื่องของคุณชาญณรงคใหเบาลงไปบางดวย ทาน

เมตตานันโทนี้ดูนาจะเปนนักสังเกตดีเหมือนกัน เห็นอะไรแลวก็มองแงมองมุมแตกออกไป แตวาอันหนึ่งก็คือจะตองมีการ

สืบคนคนควาหารายละเอียดทําความชัดเจนเก่ียวกับขอมูลใหแมนยําถูกตอง ถาไดทั้งสองขั้นนี่ก็จะดีเปนประโยชน แตทีนี้

ถาเปนนักตั้งแงสังเกตเสร็จแลวก็ไมตรวจสอบดูใหดี  ถาตัวเองเขาใจผิดแลวแถมยังทําใหคนอ่ืนเขาใจผิดพลาดไปดวย ก็จะ

เหมือนคนที่เดินไปในที่มืดมองเห็นอะไรเปนเงาตะคุมๆ เชนอยางเห็นตนอโศกอินเดียสูงๆ มองไมชัดเห็นเปนเปรตไปอะไร

อยางนี้เปนตน กลายเปนวาเหมือนกับคนถูกผีหลอก ก็จะกลายเปนเรื่องความเขาใจผิดไป  

ทีนี้เรื่องของทานเมตตานันโทนี่มันก็เขาลักษณะที่วามานี้ ความผิดพลาดอาจจะเกิดจากดวยการดูผิวเผินบาง ความรู

ของตัวเองไมพอ ไมมีบาง การเขาไมถึงตนแหลงของขอมูล การไมไดตั้งใจตรวจสอบคนควาใหถองชัดแจงลงไป ก็ทําให

เกิดความผิดพลาดคลาดเคล่ือน บกพรอง อะไรตางๆ ก็เปนความเสียหายไป คนที่อานก็ยอมไปคาดหมายเอาวาขอมูลที่พระ

มโนนํามาแสดงนั้นถูกตอง แลวก็เลยกาวไปสูขั้นวิเคราะหและวิจารณแลวก็การสันนิษฐานแลวก็สรุปของทาน ทีนี้เม่ือไป

ทึกทักเอาวาส่ิงที่ทานนํามาบอกที่เปนขอมูลนั้นมันจริง ถาขอมูลนั้นเปนจริงตามที่ทานอางการวิเคราะหวิจารณสันนิษฐานก็

มีทางสมเหตุสมผลและเปนความจริงไดมากหรือมีฐานแลวแตอยูที่สติปญญาของทานจะทํา ทีนี้ปญหามันไมไดอยูที่มี

ปญหากับพระมโนนี้ มันอยูที่ตัวขอมูล ที่นํามาแสดงนั้นผิดพลาด พูดงายๆ ก็คือทานเอาขอมูลที่ผิดมาแลวก็ทานก็ไมรูไม

                                                           
* เนื้อหาจากนี้ไป ทานพระธรรมปฎกไดวิจารณงานเขียนของทานเมตตานันโทเรื่อง “เหตุเกิด พ.ศ. ๑ ” และบทความเกี่ยวกับการ

ปรินิพพานของพระพุทธองค งานเขียนสองชิ้นนี้ของทานเมตตานันโทไมเคยตีพิมพในวารสารพุทธศาสนศึกษา และขอเขียนของ

ทานพระธรรมปฎกชิ้นนี้เปนการวิจารณวารสารพุทธศาสนศึกษาโดยเฉพาะ ดังนั้นการลงขอเขียนของทานพระธรรมปฎกที่กลาวถึง 

“งานนอก” เชนนี้นอกจากจะถูกทวงติงวาลงเรื่องที่ไมเกี่ยวกับวารสารแลว ก็ยังอาจกอใหเกิดปญหาในเรื่องมารยาทของความเปน

บรรณาธิการ ผมไดเรียนปรึกษากับทานเมตตานันโทวา “ผมจะลงตีพิมพขอเขียนของทานเจาคุณพระธรรมปฎก... หลวงพ่ีจะวา

อยางไร ” ทานตอบผมวา “ลงแลวจะไดประโยชนอะไรหรือไม... ” ทานพูดเพียงเทานั้น ผมคิดวาขอเขียนของทานเจาคุณนี้เปน

ประโยชนในทางวิชาการ ดังนั้นแมวาทานเมตตานันโทจะไมไดใหความเห็นในเชิงเห็นดวยหรือคัดคาน ผมก็ถือวาผมไดเรียนใหทาน

ทราบแลว สวนการที่ทานจะเห็นในภายหลังวาไมควรลงขอเขียนนี้ เพราะมีขอความบางตอนที่อาจฟงดู “แรง” สําหรับทาน และ

ขอความเชนนี้ผมก็ไมอาจใชสิทธิของความเปนบรรณาธิการไปดัดแปลงได นั่นเปนความรับผิดชอบของผมในฐานะบรรณาธิการ 

ทานพระธรรมปฎกไมไดเกี่ยวของกับเรื่องนี้  จะอยางไรก็ตาม ทานเจาคุณไดกลาวในตอนทายของขอเขียนนี้วา ที่ทานตองกลาวถึง

งานของทานเมตตานันโทในที่นี้ แมวางานนั้นจะไมไดลงพิมพในวารสารเลมนี้ก็เนื่องจากวารสารนี้เคยตีพิมพบทวิจารณหนังสือของ

ทานเมตตานันโทที่เอยขางตนในเชิงชื่นชม ทานเห็นวาการที่วารสารนี้ลงเรื่องเชนนี้อาจทําใหเกิดผลเสมือนเปนการรับรองทาง

วิชาการตองานของทานเมตตานันโท จึงควรที่จะไดกลาวถึงขอบกพรองของหนังสือนั้นเพ่ือใหผูอานวารสารไดรับรูขอมูลจากหลายๆ

ทาง เหตุผลนี้เองที่ทําใหผมในทายที่สุดแลวไดยอม “เสียมารยาททางความเปนบรรณาธิการ ” ลงพิมพขอเขียนของทานเจาคุณอยางที่

เห็นนี้ เพราะเล็งถึงประโยชนที่ทานผูอานจะไดรับเปนที่ต้ัง —บรรณาธิการ 



วารสารพุทธศาสนศึกษา  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๗๗ 

เขาใจเรื่องที่นํามาแสดงนั้นจริง เพราะการที่ไมรูไมเขาใจจริงก็เลยจับเอามาผิดๆ พลาดๆ ตรงนี้คนไมรู จุดสําคัญอยูที่นี่ 

เพราะฉะนั้นกลายเปนวาไปมองเรื่องหรือวินิจฉัยเรื่องผิดขั้นผิดตอน ถาหากวาเราหันไปดูที่ตัวประเด็นปญหาที่แทก็คือตัว

ขอมูลแลวก็ความรูความเขาใจของทานที่ผิดพลาด  

เรื่องของพระมโนนี่ก็อยูที่ทานทั้งหมด ขอมูลผิดพลาด ไมเพียงพอ เจาตัวไมรูไมเขาใจจริง ก็ตองพูดอยางขออภัยกัน

แตวาเพ่ือรักษาสวนรวมใหไดความเขาใจที่ถูกตอง อยางเชนวาทานไมรูไมเขาใจภาษาบาลีจริง ไดความรูไมถึง Primary 

Sources แลวก็ไปไดความรูขอมูลนั้นมาจากแหลงที่เขาก็ไมเขาใจ เชนมีคําแปลที่ผิด หรือวาการที่ขาดความรอบคอบดวน

วินิจฉัยเกินไป ในขณะที่ตัวเองยังไมเขาใจ เรื่องตรงนั้นชัดหรือขอมูลตัวนั้นยังไมชัดพอ เพราะฉะนั้นก็ตองระวังเดี๋ยวจะ

กลายเปนนักวิชาการที่ถูกผีหลอก คือในเม่ือประเด็นมันอยูที่ขอมูลผิดพลาด บกพรอง คนก็ไปหลงไปเถียงกันที่วาขอสรุป

หรือการวินิจฉัยที่สืบเนื่องหรือแมแตการตีความที่สืบเนื่องจากขอมูลที่ผิดพลาด อันนั้นก็กลายเปนวาไปเถียงกันโดยไมเขา

เรื่อง  

เรื่องการตั้งขอสังเกตเก่ียวกับเรื่องพระมหากัสสปะอะไรเหลานี้ ถาโดยภาพก็คงจะนึกวาเปนสิบกวาปย่ีสิบกวาปเคย

เจอในหนังสือของชาวตางชาติ ก็เห็นวาเออเขาตั้งขอสังเกตไว ก็ควรจะศึกษาแตวามันมีหลายเรื่องที่ตองทําก็ขามไปกอน 

จนกระทั่งเดี๋ยวนี้นึกไมออกวาเปนหนังสืออะไร ไมทราบทานเมตตานันโทจะไดอานเลมนี้หรือเปลา แตก็คิดขําๆ ไวกอนวา

เขาคงไมไดผิดพลาดมากมายอยางทานเมตตานันโทหรือจะเปนฝรั่งที่เผลอไผลแปลผิดเขาดวยก็ไมทราบ ทีนี้เรื่องที่วาทาน

เมตตานันโทมีความผิดพลาดในขั้นขอมูล เพราะฉะนั้นก็ทําใหการวินิจฉัย สันนิษฐาน สรุปอะไรตางๆ นี้ก็ตองผิดพลาดไป

ดวย หรือเตลิดไป ก็ขอยกตัวอยางงายๆ ในหนังสือ “เหตุเกิด พ.ศ. 1” ทานพูดถึงการกดขี่ภิกษุณีภายหลังพุทธปรินิพพานเริ่ม

เรื่องก็วา... นอกจากพระมหากัสสปะจะเรียกพระอานนทวาเปนเด็กแลวยังเรียกดวยคําอ่ืนๆ ที่ไมไพเราะอยางมากอีก และใน

ทั้งสองสถานการณดังกลาวนี้มีภิกษุณีสองรูปเขามาปกปองพระอานนท คือภิกษุณีถุลลนันทากับภิกษุณีถุลลติสสา ช่ือจริง

ของภิกษุณีทั้งคูนี้นาจะเปนนันทาและติสสา “ถุลละ” แปลวาหยาบชา ยอมไมมีผูใดจะตั้งช่ือหญิงดวยคําศัพทที่ไมเปนมงคล 

โดยเฉพาะกฎหมายพระธรรมศาสตรไดกําหนดการตั้งช่ือสตรีไวแลววาตองเปนช่ือที่เปนมงคล สรอยถุลละที่นําหนาช่ือจริง

นี้จึงเปนสรอยที่เติมใหภายหลัง... ขอเขียนของพระเมตตานันโทตอนนี้ เพียงแคนี้คนที่ไมรูเรื่องอานก็รูสึกเปนเรื่องเปนราว

เขาที แตคนที่รูเรื่องอานดูก็จะเห็นวาเออทานพูดอะไรเอางายๆ มันเพอไป  

ในทีนี้มีเรื่องที่ตองถือวามีความผิดพลาดชนิดที่ไมควรจะเกิดขึ้นมากมายหลายอยาง หนึ่งคําบาลีที่วา “ถุลฺล”  ที่ทานวา

หยาบชานี้ก็เปนคําแปลที่ไมเพียงพอ มีความผิดพลาดบกพรอง สองทานก็ไมไดตรวจสอบหาหลักฐานคนขอมูลเก่ียวกับ

เรื่องของภิกษุณีที่ทานไปพูดเอาวานาช่ือนันทา ติสสา วาเขามีประวัติเปนมาอยางไร ก็ไปคิดเอาแลวก็การอางกฎหมายพระ

ธรรมศาสตร กฎหมายธรรมศาสตรเกิดหลังพุทธกาลตั้งนาน แมวาเรื่องตัวตนเดิมนี้จะเปนเรื่องเกา ทีนี้คําวา ถุลละ นี่ไม

จําเปนตองแปลวาหยาบชา ความจริงก็แปลแค “หยาบ ” เทานั้นแหละ คําวาหยาบมีความหมายไดหลายอยาง ไมใช

หมายความวาหยาบชา เลวทราม หยาบก็หมายความวาของหยาบไมละเอียดก็ได แตวาความหมายทั่วไปก็คืออวน  คําเรียก

เชนนี้ก็มีอยางฝายพระภิกษุก็มีพระติสสะที่เรียกกันวาถุลลติสสะ ทานผูนี้เปนพระอรหันตแตทานมีรางกายอวน จริงอยูคําวา 

ถุลละ เม่ือแปลวาอวนนี่ก็มักจะมีนัยในเชิงที่ไมคอยจะดีนัก คือเชนวาอวนนี่ก็จะใหความรูสึกไปในทางเกียจครานบาง หรือ

กินจุอะไรทํานองนี้ หรือวาไมประณีตที่แปลวาหยาบ แตก็ไมใชเรื่องรายแรงอะไร พระองคนี้พระถุลลติสสะนี่นอกจากจะ

เปนพระอรหันตแลวเดิมทานก็เปนโอรสของทานนาของพระพุทธเจาเองคือพระนางปมิตตาแลวก็ไดออกมาบวชไดสําเร็จ



ความเห็นตอวารสารพุทธศาสนศึกษา  พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) 
 

๗๘ 

เปนพระอรหันตมีรางกายอวน เรียกกันวาถุลลติสสะ อยางช่ือทองถ่ินบางแหงก็มีคําวา ถุลละ ที่พระรัฐบาลเกิดก็มีช่ือวา 

“ถุลลโกฏฐิกนิคม” 4

* คําวา ถุลละ ในที่นี้ ก็แปลวานิคมที่มียุงฉางใหญ หรือยุงฉางโตหรือหมายความวามีพืชพันธุธัญญาหาร

อุดม ยุงฉางเต็มอยูเสมอ ก็หมายความวา ถุลล นี่ใชไดทั้งยุงโตและพุงโต อันนี้ก็แงหนึ่งความหมายของถอยคํา แลวก็ในแงที่

สอง ก็คือวาพระเมตตานันโทอยูๆ ก็เดาเอาเอง คิดวาช่ือถุลลติสสา ถุลลนันทานี่ ช่ือเดิมคงจะเปนนันทา ติสสาเฉยๆ แลวเติม

คําวา ถุลล เขามาเพ่ือเรียกใหเสียคนหรือเรียกดวยคําที่ไมดี อันนี้เดา  

คือเรื่องควรคนก็ไมคน พูดเอาเองงายๆ ทานจะไปบอกวาช่ือจริงนาจะเปนนันทา ติสสาอะไรก็ไมศึกษาขอมูลวา ที่

จริงในพระไตรปฎกที่อางนะควรคนใหทั่ว เม่ือตัวอางพระไตรปฎกก็คนเสียใหทั่ววาพระภิกษุณีนั้นทานมายังไง ก็จะพบวา

ทานถุลลนันทานั้นก็ออกบวชพรอมกับ 4 พ่ีนอง คือในพระไตรปฎกตั้งแตเลม 1 ก็มีเลาเรื่องวามีพ่ีนองหญิง 4 ทานไดออก

บวชพรอมกัน มีช่ือนันทา นันทวดี สุนทรีนันทาและถุลลนันทา 5

* อันนี้ก็คือประวัติความเปนมาของทานที่ช่ือของทานเปน

อยางนั้นอยูแลว สวนจะไปอางธรรมศาสตรอะไรนั้นก็ตองไปถามวา พอแมของทานถุลลนันทานั้นตั้งมายังไง ถาไมดี

ธรรมศาสตรไมใหตั้งแลว มันไมใชพระมหากัสสปะตั้ง แตเปนพอแมทานตั้ง ความจริงธรรมศาสตรอะไรก็ไมไดมาเก่ียวที่

จะใหพระมหากัสสปะจะตองมาใช อยางที่บอกแลววาเปนคัมภีรของพราหมณที่เกิดยุคหลัง กวาจะไดเขียนก็เปน

คริสตศักราชตั้ง 100-200 ปแลว ก็คือหลังพุทธกาลตั้ง 6-700 ป  

แลวทานก็อางถึงคาถาของพระนางมหาปชาบดีโคตมีที่ไปทูลลาพระพุทธเจาปรินิพพานคือโคตมีเถริยาปทาน ขอมูล

ที่ทานนํามาอางนี่เม่ือคนฟงเขาใจไปวาถูกตองแลว ก็เลยไปดูจากขอสันนิษฐานหรือขอสรุปของทานก็หลงไปตาม ในขออัน

ผิดพลาดมาอยูที่ขั้นขอมูล มันก็เลยกลายเปนวาคนหลงไปหมด ความจริงมันตองมาตรวจสอบกันตั้งแตขอมูล ขอมูลที่ทาน

ยกเอาโคตมีเถริยาปทานมาอางมันก็ไมตรงตามความเปนจริง ทานบอกวาเนื้อความในพระคาถาประพันธนี้เอยช่ือพระเถระ

หลายรูปโดยเฉพาะอยางย่ิงพระอานนทและพระราหุล แตในขณะเดียวกันไมเอยช่ือพระมหากัสสปะเลย ทั้งที่ระยะเวลาที่

พระคาถานี้เกิดขึ้นนาจะเปนชวงเวลาที่พระมหากัสสปะเปนพระเถระผูใหญบริหารการคณะสงฆทั้งหมดอยู นี่เปนความผิด

เท็จทั้งส้ิน หนึ่งที่วาเอยช่ือพระเถระหลายรูป ทานทําใหเกิดความรูสึก เกิดความสงสัยขึ้นมา เพ่ือจะใหสอดคลองกับความมุง

หมายที่ทานตองการวาไมเอยช่ือพระมหากัสสปะ เหมือนกับวาพระมหาปชาบดีทานคงไมพอใจหรืออยางไรก็ไมทราบ แตที่

                                                           
* อรรถกถาเถรคาถากลาวถึงประวัติทานวา “ลําดับนั้น  พระผูมีพระภาคเจาเสด็จจาริกไปยังชนบทในแควนกุรุรัฐ เสด็จถึงถุลล-

โกฏฐิกนิคมโดยลําดับ  รัฐ บาลกุลบุตรไดสดับดังนั้น  จึงเขาไปเฝาพระศาสดา  ฟงธรรมในสํานักของพระศาสดาแลวไดศรัทธา

ประสงคจะบวช  อดอาหาร ๗  วัน  ใหบิดามารดาอนุญาตอยางแสนยากลําบาก  แลวเขาไปเฝาพระศาสดาทูลขอบรรพชา   ไดบวชใน

สํานักของพระเถระรูปหนึ่ง โดยอาณัติของพระศาสดา   กระทํากรรมโดยโยนิโสมนสิการ เจริญวิปสสนา บรรลุพระอรหัตแลว ” 

(ปรมัตถทีปนี เลม ๒ หนา ๔๖๘)—บรรณาธิการ 
* วินย. ๓/๑.  “... ครั้งนั้นมีสาว ๔ พ่ีนอง ชื่อนันทา ๑ ชื่อนันทาวดี ๑ ชื่อสุนทรีนันทา ๑ ชื่อถุลลนันทา ๑ บวชอยูในสํานักภิกษุณี. ..” 

ความเห็นตางกันในเรื่องคําวา “ถุลละ” นี้ระหวางทานพระธรรมปฎกและทานเมตตานันโทอยูที่ ทานเมตตานันโทเขาใจวาคํานี้ที่อยู

หนาชื่อภิกษุณีรูปนี้มีความหมายในเชิงประเมินคุณคา สวนพระธรรมปฎกกําลังบอกวาคํานี้มีความหมายในเชิงขอเท็จจริง ที่จริงใน

พระไตรปฎกมีการใชคํานี้ทั้งสองแบบ ตัวอยางแบบที่ใชในเชิงคุณคาก็เชนที่ปรากฏใน ขุ. ชาตก. ๒๗/๓๙  วา “ทาสชื่อนันทกะเปน

บุตรของนางทาสี ยืนกลาวคําหยาบคายในที่ใด เรารูวากองแหงรัตนะทั้งหลายและดอกไมทองมีอยูในที่นั้น —ม ฺเ โสวณฺณโย ราสิ       

โสวณฺณมาลา จ นนฺทโก   ยตฺถ ทาโส  อามชาโต   ิโต ถุลฺลานิ คชฺชติ”—บรรณาธิการ 



วารสารพุทธศาสนศึกษา  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๗๙ 

จริงนั้นทานก็ไดเอยช่ือพระเถระหลายรูป พระเถระที่พระมหาปชาบดีโคตมีเอยอางช่ือนั้นแนนอนมีพระอานนทอยูในที่นั้น

อยูแลว พระราหุลก็เปนหลานของทาน นอกจากนี้ก็มีพระนันทะซ่ึงก็เปนโอรสของทานเอง ก็ตองอยูในที่ที่ทานจะมา อยูใน

เหตุการณที่ทานมาลาปรินิพพาน แลวก็มีพระเถระอีกเพียงสองทานที่ทานเอยช่ือคือพระโกณทัญญะซ่ึงเปนปฐมสาวก สาวก

องคแรกของพระพุทธเจาแลวก็พระสารีบุตร พระสารีบุตรก็อยูในที่นั้นดวย ทานจะบอกวาเปนชวงเวลาที่มหากัสสปะเปน

พระเถระผูใหญบริหารการคณะสงฆทั้งหมดย่ิงเปนไปไมไดเลย พระพุทธเจาก็ยังอยู แลวพระสารีบุตร อัครสาวกก็อยูที่นั่น 

เราก็รูอยูแลววาพระมหากัสสปะเถระทานอยูปา อยูปาเปนวัตร ทานถือธุดงคตลอดชีพ เวลานั้นทานก็อยูปา ก็ไมไดอยูใน

เหตุการณนั้น แลวก็ไมมีเหตุจําเปนอะไรที่ทานจะตองถูกนําช่ือมากลาว เปนเรื่องธรรมดาสามัญไมนาจะมาทําใหเกิดขอ

สงสัยระแวงขึ้นมา หรือวาเจตนาหรือจงใจมาทําใหคนตั้งขอสงสัยขึ้นโดยไมมีเหตุผล พระสารีบุตรเถระนั้นเปนธรรมดา

เพราะทานเปน... เราเรียกกันวา... พระธรรมเสนาบดีและเปนอัครสาวกฝายขวา แลวทานก็แทบจะบัญชาการคณะสงฆแทน

พระพุทธเจา แตวาทานปรินิพพานไปกอน นี่ก็พระเมตตานันโทก็ยกขอความในพระไตรปฎกตอนโคตมีเถริยาปทานมา

กลาว... พระโคตมีเถรีเจาไดตรัสกับทานพระอานนทผูชํานาญพระปริยัติ... วาไปเรื่อย และถึงวา... พระศาสดาพอไดทูลให

ทรงยินยอมจึงไดทรงอนุญาตใหเราบวช ลูกเอย พออยาเสียใจไปเลย ความพยายามของพอมีผล ก็บทใดที่ติตถิกาจารย

ทั้งหลายผูเกาแกไมเห็น บทนั้นอันเด็กหญิงซ่ึงมีอายุ 7 ขวบ รูแจงประจักษแลว พอจงรักษาพุทธศาสนาไว ... และพอจบแลว

พระเมตตานันโทก็เขียนวา “คําพูดประโยคส้ันๆ แมเพียงประโยค เดียวติตถิกาจารยทั้งหลายผูเกาแกไมเห็นบทนั้นอัน

เด็กหญิงซ่ึงมีอายุ 7 ขวบ รูแจงประจักษแลว แตก็เปนถอยคําที่มีความหมายมากโดยเฉพาะเปนการกลาวในสังคมแบบจารีต

ประเพณีที่บุรุษเปนใหญ ในสาระที่กลาวถึงการบวชของสตรี ”  ขอความตรงนี้ คนที่ไมรูอานแลวก็ทึ่งหรือไมอยางนั้นก็ทํา

ใหเกิดความสงสัยเห็นจริงเห็นจัง ระแวงตอพระมหากัสสปะเปนตน  

แตคนที่มีความรูพออานตรงนี้กลายเปนที่วินิจฉัยไดชัดเจนเลยวา พระเมตตานันโทเนี่ยะไมมีความรู ไมรูทั้งเรื่องภาษา

บาลี ไมรูเรื่องความเปนมาเปนไป การพระศาสนา การใชถอยคําตางๆ  ก็เรียกวาใชตรงนี้วินิจฉัยทีเดียวก็ส้ินภูมิหมดแลว ไม

ตองเอาที่อ่ืน แลวไปเจอที่อ่ืนก็มีแตยํ้าเนนวาทานนี่ไมมีภูมิจริงๆ คือทานเมตตานันโทเนี่ยะไปเห็นคําวา “ติตถิกาจารย” คํา

หนึ่งแลวก็ “เกาแก ” คําหนึ่ง แลวก็คําวา “บท” ซ่ึงทานไมเขาใจความหมาย ทานนึกวาติตถิกาจารยนี่หมายถึงพระมหา-   

กัสสปะและพระเถระองคอ่ืนที่มารวมสังคายนาที่แตกอนนี้เปนพราหมณหรือเคยเปนพราหมณมากอนบวช แลวก็เขาใจวา

พระมหาปชาบดีโคตมีเนี่ยะพูดคําวาติตถิกาจารยหมายถึงพระเถระเหลานี้มีพระมหากัสสปะเปนตน แตที่จริงถาเรารูเขาใจ

แลวก็เปนอันวามันไมมีทางจะเปนอยางนั้นไดเลย  

ก็ทานไมมีความรูเขาใจ ถอยคําตางๆ ทานก็พูดไปเองโดยไมไดศึกษา ความจริงเรื่องราวในนั้นก็ชัดพอสมควรอยูแลว 

วาความพยายามของพอมีผล ความพยายามของพอมีผลนี่ก็หมายความวา การที่พระอานนทไดพยายามจนกระทั่งพระนาง

มหาปชาบดีไดบวชเนี่ยะก็มีผล ไมเสียเปลา ตอมาก็บอกวาก็บทใดที่ติตถิกาจารยทั้งหลายผูเกาแกไมเห็น บทนั้นอันเด็กหญิง

ซ่ึงมีอายุ 7 ขวบรูแจงประจักษแลว ทานจะเอาพระมหากัสสปะมาเขาชุดเปนพวกติตถิกาจารย ทานจะใหคนอานนี้เขาใจไป

วาติตถิกาจารยนี่คือพวกพระมหากัสสปะที่เปนพราหมณเกา ก็เลยพอเอาเขาจริง ถาใครศึกษามีความรูก็จะย่ิงเห็นความ

ผิดพลาดของทาน เพราะติตถิกาจารยก็คืออาจารยเดียรถีย คําวาเดียรถียนี้เขาหมายถึงพวกนักบวชเปนบรรพชิต เปนพวก

ลัทธินอกพุทธศาสนา แตไมใชหมายถึงพราหมณ เพราะพราหมณนั้นไมใชเปนบรรพชิต พราหมณเปนอีกพวกหนึ่ง  พูดให

เขาใจงายๆ วาคนเปนพราหมณไดดวยการเกิด แตเปนเดียรถียไดดวยการบวช ที่วาคนเปนพราหมณดวยการเกิดก็เพราะวา



ความเห็นตอวารสารพุทธศาสนศึกษา  พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) 
 

๘๐ 

เปนเรื่องของระบบวรรณะ ใครจะไปบวชยังไงก็ไมมีทางเปนพราหมณถาไมไดเกิดมาเปนพราหมณโดยวรรณะ เปนเรื่อง

ของชาติกําเนิด สวนเดียรถียนั้นก็อยูที่วาไปบวชในสํานักไหน จะเปนอาชีวก เปนนิครนถ เปนปริพาชกอะไร ก็เปนเดียรถีย

ประเภทนั้นๆ ไป เพราะฉะนั้นคําวาติตถิกาจารย อาจารยเดียรถีย ที่พระนางมหาปชาบดีโคตมีเถรีกลาวนั้น จึงไมมีทาง

หมายถึงพระมหากัสสปะได เพราะวาพระมหากัสสปะนั้นเคยเปนพราหมณมากอน เม่ือเปนพราหมณก็ไมไดไปบวช ใน

สํานักเดียรถียไหน ก็ไมเคยเปนเดียรถีย ถาเปนพราหมณแลวมาบวชเปนพระภิกษุ พระภิกษุทั้งหลายอ่ืนที่เปนพระเถระ

รวมงานกับพระมหากัสสปะก็เชนเดียวกัน ก็แปลวาคํากลาวของพระนางมหาปชาบดีโคตมีในเหตุการณนี้ที่ทานยกมาอางนี่ 

ไมเก่ียวกับเรื่องพระมหากัสสปะ ความชัดเจนอยูแลวทั้งอรรถะและพยัญชนะ ก็เปนเรื่องของพระเมตตาเองที่เที่ยวคิดเดาเอา

ดวยอคติของตนเอง ก็ตองขออภัยที่ใชคําวาอคติ คือไปคิดสรางภาพผิดๆ  ใหทานแลวก็หาเรื่องมาใสแลวก็เขียนบรรยายไป

ตางๆ เปนการสรางเรื่องขึ้นมา และคําวาเกาแกในบาลีในที่นี้เปน “ปุราเณหิ” ก็หมายถึงเกากอน เกาแก เกากอน หมายถึงใน

ยุคกอนโนน6

* ไมใชคนแกที่วา “มหลฺลก” เพราะฉะนั้นตัวศัพทตองเห็นก็จะรูวาหมายถึงอะไร ติตถิกาจารยทั้งหลายผูเกาแกก็

คือ พวกอาจารยลัทธิเดียรถียภายนอกพุทธศาสนาที่มีกันมาตั้งแตเกาแตกอนนี้ ไมไดเห็นแลว เห็นอะไร ก็บทใด คําวาบทนี่ 

บทนี้ก็ไมยากเพราะวาในคัมภีรอปทานนี่จะมีคําวาบทนี้เยอะ เพราะวาบทใดที่ติตถิกาจารยเกาแกไมเห็นนั้น เด็กหญิงซ่ึงมี

อายุ 7 ขวบ รูแจงประจักษแลว รูแจงประจักษหรือทราบ พอพูดถึงวาทราบบท บทในที่นี้จะปรากฏในคัมภีรอปทาน ใน

ประวัติของพระเถระเถรีมากมาย หมายถึงนิพพาน บางแหงก็จะบอกวา “อจฺจุตํ ปทํ ”  บางแหง “อมตํ ปทํ” บางแหงก็เปน 

สนฺตํ ปทํ”  สันตบท  

อยางพระพุทธเจาเม่ือเสด็จออกผนวชก็ตรัสวาพระองคทรงแสวงหาสันติวรบท ก็คือสันตบทหรือบทสงบ ในที่นี้ก็คือ

พระนิพพาน อันนี้ก็หมายความวาพวกติตถิกาจารย อาจารยเดียรถียมีกันมาแตเกากอน ไมไดรูจักนิพพาน แมเม่ือทานไดบวช

ความพยายามของพระอานนททําใหไดผลก็คือแมแตเด็กหญิงอายุ 7 ขวบก็ยังไดรูเห็นเขาถึงนิพพานได เรื่องก็มีเทานี้ ไมใช

เรื่องยากเย็นอะไร ไปสันนิษฐานโดยที่ตัวเองไมไดศึกษาไมมีความรูเขาใจก็พาใหไขวเขวกันไปหมด พระเมตตานันโท

ถึงกับเขียนบอกวา... หากมองในมุมกลับเทากับผูที่พูดประโยคนี้แสดงความคับแคนใจอยางใดอยางหนึ่งกับทัศนคติของ

พระเถระทั้งหลายผูปกครองสงฆในขณะนั้น เปนเสียงรองตอวาตอขานเปนวิจารณญาณของภิกษุณีรูปหนึ่งตอหมูของพระ

เถระผูใหญเม่ือสองพันหารอยกวาปที่แลว ที่เล็ดลอดออกมาถึงมนุษยในยุคปจจุบัน และเปนหลักฐานช้ินหนึ่งที่ยืนยันวาไม

นานหลังพุทธปรินิพพาน สถานภาพของภิกษุณีสงฆไดรับความไมเปนธรรมอยางมากมาย จากผูปกครองคณะสงฆในยุค

สมัยนั้นๆ เอง... พออานรูเรื่องแลว รูขอมูลชัดเจนแลว พรอมทั้งถอยคําศัพทแสงตางๆ เรื่องราวความเปนมาที่เก่ียวของ 

คําพูดของทานก็หมดความหมายไปเลย นี่ก็เปนตัวอยางที่ทําใหเห็นไดชัดวาทานเมตตานันโท เหมือนกับคนที่เห็นอะไรไม

ชัดไมเจนแลวก็ไมตรวจสอบใหแนนอน วาดภาพเปนผีเปนเปรตไป แลวก็ตื่นตระหนกกลายเปนเรื่องเหลวไหล เล่ือนลอย

ไมมีความหมาย ทั้งๆ ที่วาจุดนี้เปนสวนสําคัญที่จะมาใชในการวินิจฉัย จะตองคนควา ตรวจสอบหลักฐาน หาความเขาใจให

ชัดเจนก็ไมทํา พูดเอางายๆ นั้นจึงเปนเรื่องที่นาเปนหวง ถานักวิชาการเปนกันอยางนี้ จะไหวหรือ ก็ทานก็ตองทําความเขาใจ

                                                           
* คําวา “ปุราณ” ในภาษาบาลียังมีความหมายหนึ่งที่แปลวา “เกา” หรือ “อดีต” เชน สุทินฺนสฺส ปุราณทุติยิกา ภรรยาเกาหรืออดีตภรรยา

ของพระสุทิน (วินย. มหาวิภงฺค. ๑/๑๖) ในกรณีนี้ปุราณติตถิกาจารยก็อาจแปลวา “อาจารยที่เคยเปนเดียรถี ยเกา” อันเปนความหมายที่

พระเมตตานันโทเขาใจ—บรรณาธิการ 



วารสารพุทธศาสนศึกษา  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๘๑ 

คําวา บทนี้ หมายถึงอะไร แลวก็มีการใชยังไง คนดู จะไดเกิดความชัดเจน ติตถิกาจารยจะเปนใคร ความหมายใชกันใน

พระไตรปฎกมีที่อ่ืนไหม มีความหมายแคไหน อะไรก็ มันก็เปนของที่ศึกษาได ตัวเองก็ไมรู ความหมายของศัพทแลวไม

เขาใจ การใชศัพทนั้นวาใชในกรณีอยางไร จากการไมรูไมเขาใจขอมูลนี้ก็อยางที่วาแลวเหมือนกับเห็นอะไรเปนเงาในที่มืด

แลวก็เที่ยววาดภาพไปเปนตางๆ ทําใหเกิดความสับสน เพราะฉะนั้นในกรณีของพระเมตตานันโทนี้ มันไมใชเรื่องที่จะขึ้น

ไปถึงขั้นไปพิจารณาขอสันนิษฐานอะไร แตวาอยูที่การรูวาขอมูลที่ทานนํามานั้นมันผิดพลาดหรือถูกตอง เต็มไปดวยความ

บกพรอง  

เดิมนั้น อาตมาไมไดอานเลยหนังสือเรื่อง “เหตุเกิดเม่ือ พ .ศ. 1” เพราะวาเม่ือครั้งที่ไดอานบทความของทานเรื่อง  

“พระพุทธเจาปรินิพพานดวยโรคอะไร” เพียงแคนั้นก็เห็นแลววาทานทํางานไมไดตรวจสอบอะไร ขอมูลฉกฉวยเอาลวกๆ 

มา ตองขออภัยที่ใชคําอยางนี้ซ่ึงที่จริงก็หลายทานคงจะใชคําที่รุนแรงกวานี้มาก เพราะมันก็เปนอยางนั้นแหละ คือไมรูจะใช

คํายังไง เพราะไปเที่ยวจับเอามาผิดๆ พลาดๆ ไมตรวจสอบ สรุปแลวก็พูดเอางายๆ พูดขึ้นมาเหมือนกับเล่ือนลอย จนกระทั่ง

เม่ืออาจารยทองยอย... ไดทราบวา... ไปที่วัดเพ่ือจะไปสนทนาหรือปรึกษาวาทานจะเขียนช้ีแจงตอบอะไรพระเมตตานี้

เก่ียวกับเรื่องเหตุเกิดเม่ือ พ .ศ. 1 ก็ไมไดพบกัน อาตมาก็เลยรูวาทานมีความประสงคเก่ียวกับเรื่องอยางนี้ก็เลยเขียนตอบ

อาจารย ที่เขียนไปที่อาจารยทองยอยไดบอกวาเรื่องเหตุเกิดเม่ือ พ.ศ. 1 อาตมาไมไดอานหรอก เพราะวาถามีเวลาอานมันก็ดี

อยูแตวางานมันมากเราก็ไมสามารถจะไปอานได เพราะเรารูอยูแลววาก็คงทํานองเดียวกันหนังสือหรือบทความที่ทานเขียน

มาแลว ซ่ึงเปนเครื่องแสดงวานอกจากทานจะจับขอมูลอะไรแบบลวกๆ แลว ก็คือทานไมมีความรูเรื่องนั้นเพียงพอดวย ก็ได

เขียนบอกอาจารยทองยอยไป บอกวานี่จากเรื่องพระพุทธเจาปรินิพพานดวยโรคอะไร ก็เห็นชัดๆ วาพร ะเมตตานันโทนี่

ทํางานวิชาการที่ตองขออภัยวาไมอาจจะเช่ือถือได อยูๆ ทานก็โพลงพูดออกมาเริ่มเรื่องวาเรื่องการปรินิพพานของ

พระพุทธเจาที่คนทั่วโลกหรือชาวพุทธหรือใครก็แลว แตรูนี่มาจากแหลงเดียวคือมหาปรินิพพานสูตร ซ่ึงที่จริงนั้นเรื่องการ

ปรินิพพานเนี่ยะมาในพระไตรปฎกมากมายเปนสิบๆ แหง เปนแตเพียงกระจัดกระจายกันอยู หมายความวามหาปรินิพพาน-

สูตรหายไปแลวก็สามารถรูความเปนมาหรือเหตุการณตอนปรินิพพานไดแมจะไมประติดประตอเต็มที่ แลวก็อาจจะมี

บางสวนที่ไมมี ซ่ึงมีเฉพาะมหาปรินิพพานสูตร สูตรใดที่ไมมีในที่อ่ืนเราก็พูดเฉพาะสวนนั้น ช้ีแจงบอกมาใหชัด  

อยางที่ทานพูดถึงเรื่องเมืองกุสินาราเม่ือตอนที่พระพุทธเจาปรินิพพาน ตนสาละใบรวงหมดแลวเพราะเปนฤดูใบไม

รวงอะไรอยางนี้ เปนขอเท็จจริงธรรมดาสามัญทานก็ไมไดตรวจสอบ ความจริงกุสินารานั้นไมไดอยูเขตหนาวถึงขนาดที่มี

ฤดูใบไมรวงแลวก็ตนสาละก็ปรากฏวาทางปาไมที่อินเดียเขาก็บอกวาไมมีฤดูไหนที่ใบรวงหมดตน แลวก็ตอนที่ทานสรุปวา

พระพุทธเจาปรินิพพานในเมืองกุสินารา ซ่ึงเปนจุดสําคัญหัวใจของเรื่องสวนหนึ่ง ทานก็ไปเอาขอความที่อางอิงวาเปน

เรื่องราวที่พรรณนาไวในมหาปรินิพพานสูตรในพระไตรปฎกมาอาง แตวาก็เห็นไดชัดวาทานไมไดเขาถึงตัวพระไตรปฎกที่

เปนของเดิมภาษาบาลี เรียกวาไมไดถึง Primary Sources เสร็จแลวมันก็แสดงตอไปทําใหขอสงสัยวาทานไมรูภาษาบาลี

เพียงพอ ไมรูหรือไมรูเพียงพอ ซ่ึงกรณีอ่ืนๆ จะมายํ้าวาทานมีความรูภาษาบาลีนอยอยางย่ิง แลวก็ในเม่ือทานไมสามารถ

เขาถึงแหลงขอมูลตัวเดิม ทานก็ไปเที่ยวเอาขอมูลที่อ่ืน ในกรณีนี้ก็มีพระไตรปฎกแปลมามหาปรินิพพานสูตร ที่ Wisdom 

Publications แปล ซ่ึงพอดีตรงนี้เปนตอนที่แปลผิด ความจริงมหาปรินิพพานสูตรเกาที่ The Pali Text Society พิมพ ก็เคยมี

แลว แลว Wisdom Publications ก็ไมเอาฉบับนั้นเพราะวาเห็นวายังมีแปลไมดีอยูมาก ก็เห็นวาฉบับนี้ที่มีทานผูแปลใหมนี้

แปลดีกวาก็เอามาลง แตก็ปรากฏวาฉบับนี้ก็ยังมีแปลผิดอีก อยางนอยก็ผิดตรงที่ทานพระเมตตานันโทนํามาอางนี้ดวย  ความ



ความเห็นตอวารสารพุทธศาสนศึกษา  พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) 
 

๘๒ 

จริงพระไตรปฎกตอนนี้บาลีก็ชัดอยูแลววาพระพุทธเจาปรินิพพานนอกเมือง  พระเมตตานันโทบอกวาทานพระพุทธเจา

ปรินิพพานนอกเมืองอยูแลวก็ไมจําเปนตองนําพระบรมศพออกจากในเมืองแลวก็ยืนยันวาพระไตรปฎกตรงนี้บอกวานําพระ

ศพออกจากเมือง แตขอความในที่นี้บอกวา ทางกษัตริยมัลละนั้นนําพระศพของพระพุทธเจาเขาประตูเมืองมาทิศหนึ่งแลวมา

ออกอีกทางหนึ่ง คือผานเมืองนั่นเอง เพราะวาจุดที่จะไปถวายพระเพลิงนั้นตองผานเมืองออกไป ก็เลยกลายเปนวานําจาก

นอกเมืองผานตัวเมืองก็ตองเขาในเมืองแลวก็ไปออกนอกเมืองอีกทีหนึ่ง นี่เม่ือทานเขาใจผิด ทานก็เที่ยวสันนิษฐานไปอยาง

โนนอยางนี้ พาใหวุนวายไป  

ตอนนั้นก็เลยบอกอาจารยทองยอยวาไมอาน นี่ตอมามีคุณผูหนึ่งช่ือคุณปญญา ใชบางยาง ไดสงเอกสารมา ก็พูดถึง

เรื่องขอเขียนของพระเมตตานันโทนี้ คุณปญญา ใชบางยางนี้ไมรูจักกันแตวาทราบวาเปนมหาเปรียญ ก็ช้ีใหเห็นเชนเรื่อง

ที่วาพระเมตตานันโท บอกวาพระอานนทคงจะไดสําเร็จเปนพระอรหันตตั้งแตพระพุทธเจายังทรงพระชนมอยู ไมใชวาจะ

มาสําเร็จพระอรหันตตอนทําสังคายนาครั้งที่หนึ่งหลังพระพุทธเจาปรินิพพานแลว แลวก็ไปอางเอาพระสูตรหนึ่งที่พระ

ปุณณมันตานีบุตรไดสอนทาน นี้คุณปญญา ใชบางยางก็ช้ีใหเห็นชัดวาพระเมตตานันโทเนี่ยะ... ขออภัย... ใชวิธีการหนึ่งที่

เปนการบิดเบือน ก็เลยทําใหอาตมาลองไปตรวจสอบดู ก็เห็นไดวาพระเมตตานันโทนี้ทํางานลวกๆ อีกแลว คือความจริงมี

อะไรหลายอยางที่ถาทานสงสัยทานจะตองตรวจสอบใหมันชัด แตก็ไมไดมีการตรวจสอบแลวก็คิดนึกเอาขึ้นมาก็พูดไป คือ

เรื่องพระไตรปฎกตอนนั้นเปนพระสูตรที่พระปุณณมันตานีบุตรสอนพระอานนทซ่ึงก็เปนพระใหมองคหนึ่ง พระอานนทนี้

ก็เลาใหฟงวาพระปุณณมันตานีบุตรเนี่ยะทานมีความหวังดีตอพระใหม ทานก็ไดรูธรรมดวยการฟงธรรมเทศนาของพระ

ปุณณมันตานีบุตร ทานก็เลาถึงเรื่องพระปุณณมันตานีบุตรสอน ทีนี้ขอความที่พระปุณณมันตานีบุตรสอนนี่ก็ทานก็พูดไป

ตามหลักวาเม่ือปฏิบัติอยางนั้น อยางนั้น จนกระทั่งในที่สุดก็บรรลุอรหัตผล เปนอาการในการบรรลุอยางนี้ อยางนี้ เสร็จแลว

เม่ือฟงจบแลว จากการฟงเทศนนี้ทําใหพระอานนทนี้ไดรูเขาใจธรรมะ ทีนี้พระเมตตานันโทก็มาคลายๆ สันนิษฐานบอกวา 

ขอความที่พระปุณณมันตานีบุตรไดกลาวไวนี้มีถึงสําเร็จเปนอรหันต ที่พระอานนทไดกลาววาบรรลุธรรมอะไรจากการฟง

ธรรมเทศนานี้ก็คงหมายถึงการไดเปนพระอรหันต  

ในกรณีนี้ถาเปนคนที่มีความรอบคอบก็จะตองศึกษาหลายอยาง ตอนแรกก็คือทานนอกจากไมตรวจสอบก็คือทานไม

รูวาถอยคําที่ใชในกรณีนี้จะตรวจสอบอยางไร ขอความที่วาเม่ือฟงธรรมเทศนาของพระปุณณมันตานีบุตรแลว ทานไดบรรลุ

ธรรม พระไตรปฎกภาษาไทยคงจะแปลวาอยางนั้น ถาตรวจดูบาลีก็จะเห็นวาเปน “ธมฺโม อภิสมิโต ” ขอความทํานองนี้มี

หลายแหงในพระไตรปฎก ขอความคําในบาลีคําเดียวกันเวลาแปลเปนไทยนี่หลายองคแปล องคโนนแปลที่โนน องคนี้แปล

ที่นี้ ฉะนั้นขอความเดียวกันก็จะมีในหลายเหตุการณซ่ึงไมเฉพาะพระอานนท มีกรณีของคฤหัสถบาง พระบาง องคอ่ืนก็ได

กลาวคําทํานองนี้ ซ่ึงพระไตรปฎกภาษาไทยก็แปลเปนบรรลุธรรมบาง ตรัสรูธรรมบาง เขาใจธรรมบาง ก็ตัวศัพทบาลีก็ตัว

เดียวกัน ยกตัวอยางเชน อภัยราชกุมารไปเฝาพระพุทธเจาตองขึ้นเขาคิชฌกูฏ ฟงธรรมเสร็จแลวทูลถามพระพุทธเจาวาเปน

ธรรมะเรื่องอะไร ก็เรียกวาโพชฌงค อภัยราชกุมารก็ไดกลาววาทานฟงธรรมะนี้แลวความเหน็ดเหนื่อยในการขึ้นเขามาก็

หายไปดวยแลวยังแถมไดรูเขาใจธรรมะก็คือไดตรัสรูธรรมนี้ ซ่ึงก็ไมไดหมายความวาไดเปนพระอรหันต และคําวารูธรรม...

อภิสมิโต... อภิสมัย... ในภาษา ในคําศัพทที่เปนนามนี่ก็ใชเปนกลางๆ จะรูธรรมะระดับเขาใจ ระดับเปนพระโสดาบันหรือ

วาแมแตเปนตรัสรูเปนพระพุทธเจา ก็สามารถนําไปใชได แตวาในบางกรณีก็มีพระที่กลาวถึงเรื่องวาทานไดฟงธรรมะนี้จาก

พระพุทธเจา ช่ือเรื่องนี้ เรื่องนี้แลวก็นําไปพิจารณาก็เกิดความเขาใจธรรมะ ก็ไดอภิสมิโต แลวถาทานไดพิจารณาศึกษา 



วารสารพุทธศาสนศึกษา  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๘๓ 

ปฏิบัติในธรรมะที่ทานไดอภิสมิโตหรือไดตรัสรู ไดเขาใจแลวนี่ ตอไปจะชํ่าชอง ทานก็จะไดสามารถบรรลุอรหัตผลได ก็

ชัดวาอภิสมิโตนี่ไมไดหมายถึงวาเปนพระอรหันตเปนเพียงวาธรรมะที่ทานอภิสมิโตไดรูเขาใจแลวนี่ทานนําไปปฏิบิติตออีก

จนชํ่าชอง ก็นําไปสูการบรรลุอรหัตผลได ไมสามารถจะนํามาใชในการที่จะมาบอกวาพระอานนทไดตรัสรูเปนอรหันต

อะไรเลย  

ลองไปดูวาอภิสมิโต อภิสเมโตนี้ใชในกรณีอ่ืนๆ ใครๆ เปนยังไง อยางพระพุทธเจาตรัสสอนก็จะสอนจนกระทั่งถึง

ขั้นที่วากระบวนการปฏิบัติหรือกาวไปในธรรมะจนถึงบรรลุอรหัตผล ก็ทํานองเดียวกับที่พระปุณณมันตานีบุตรไดสอน

พระอานนท ก็จะมีขอความทํานองเดียวกันวาเม่ือไดปฏิบัติธรรมกาวไปอยางนั้นๆ ถึงขั้นนั้นแลวจนในที่สุดก็จะรูวาตัวนี่

หมด หลุดพนหมดอาสวกิเลสอะไรอยางนี้ก็คือเปนพระอรหันต แตผูที่ฟงแลวก็ไดผลตางๆ กัน รูเพียงเขาใจ ยินดี บันเทิงใจ

บาง หรือจนกระทั่งไดเปนพระโสดาบันบางหรือสําเร็จอรหัตผล เพราะฉะนั้นขอความในนั้นไมไดเปนเครื่องบงบอกอะไร 

ทีนี้ทานบอกวาพระอานนทไมเคยบอกวาทานไดตรัสรูตอนไหน อะไร ที่จริงนั้นพระอานนทบอกไวชัดในโคตมีเถริยา-

ปทาน อันนี้ก็ชัดอยูแลว ทานเองก็เอามาอางแตทานก็ไมไดดูใหชัด พระอานนทก็ยังรองไหตอนที่พระโคตมีเถรีทานไดมาลา

แลวก็ในขอความนั้นก็เขาใจมีบอกอยูแลววายังไมไดเปนพระอรหันต เปนเสขะ... บอกอยูแลว... แลวก็ยังรองไหอีก

เหตุการณตอนที่พระพุทธเจาจะปรินิพพาน พระอานนททราบก็ยังไปรองไห ซ่ึงพระเมตตานันโทเองก็ยังนําไปอางอยู ก็รู

กันอยูแลววาพระอรหันตจะมารองไหอะไร นั้นก็ชัดอยูแลว พระอานนทนี้ทานยังไมไดสําเร็จเปนพระอรหันต  

ทานเมตตานันโทจับแงโนนแงนี้นิดๆ หนอยแลวตัวเองก็ไมไดดูวางานของตัวเองประสานกลมกลืนกันไหม ก็ขัด

กันเอง อีกตอนหนึ่งทานเมตตานันโท คงจะหาคําในพระไตรปฎกมายํ้ามาสนับสนุนความคิดของทานหรือขอความที่ทาน

พูดไปทํานองวาพระมหากัสสปเถระนี่เปนเหมือนลูกคนโตของวงศตระกูลที่จะเปนทายาทปกครองวงศตระกูลตอไป คือ

เปนผูปกครองคณะสงฆของพระพุทธเจา ทานก็เลยไปเขียนขึ้นมาวา ดังนี้... คําวาพุทธทายาท เปนคําสมาสในบาลี ที่ใชเรียก

พระมหากัสสปะวาเปนทายาทที่ประเสริฐที่สุดของพระพุทธเจา... คําของพระเมตตานันโทนี่ ถาเราจะพูดใหเขาใจการ

กระทําของทานนี่ก็คงตองยืมคําชาวบานมาใชหนอย คืออยาถือวาไมสุภาพเลย ตองขออภัยตองใชคําวา “โอ ... นี่พระ

เมตตานันโทเหลวไหล เพอเจอถึงขนาดนี้เชียวหรือ” หรือวา “โมเมถึงขนาดนี้เชียวหรือ” ซ่ึงไมเกินความจริงเลย  

คําวาพุทธทายาทนั้น ในพระไตรปฎกบาลีเม่ือใชทานใชเปนคําเชิงอุปมา ประเภท Metaphor แลวก็ใชในคําประพันธ

เพราะฉะนั้นก็จะพบเฉพาะในคัมภีรที่เปนคาถาลวนๆ ในที่นี้ก็จะพบไดในคัมภีร “เถรคาถา” “เถรีคาถา” และ “อปทาน”  ซ่ึง

เก่ียวของกับประวัติหรือวาถอยคําของพระเถระ เถรี เปนคําที่พระทานใชเพ่ือยกยองพระเถระรูปอ่ืน อยางเชนพระวังคีสะซ่ึง

เปนกวีใหญ ก็กลาวชมยกยองพระอัญญาโกณฑัญญะผูเปนปฐมสาวกวาเปนพุทธทายาท อันนี้ใชคําตรง เปนคําสมาส   

“พุทฺธทายาโท” คือพุทธทายาท สวนนอกนั้นก็มีใชในรูปที่แยกศัพท เปน “พุทธสฺส ทายาโท ” ซ่ึงทานจะใชเปนกลางๆ ก็ได 

ใชพูดถึงตนเองก็ได อยางพระมหากัสสปะก็กลาวถึงตัวทานเองวาทานไดบรรลุธรรมก็ไดเปนพุทธทายาทแลวก็เปนพระ

บุตรหรือโอรสของพระพุทธเจา คําวาพุทธชิโนรส พุทธบุตรก็ทํานองเดียวกัน หรืออยางพระสิงคาลปตาก็กลาวเปนกลางๆ 

วา ผูที่ปฏิบัติในแนวทางอยางนั้น อยางนั้น รวมทั้งตัวทานดวยก็จะไดเปนพุทธทายาท ก็คือหมายความวาผูปฏิบัติถูกทางก็

ไดรับมรดกของพระพุทธเจา มรดกของพระพุทธเจาในที่นี้ก็คือโลกุตรธรรม หรือการบรรลุธรรมโดยเฉพาะไดเปนอรหันต

นี้แหละก็ไดเปนทายาทของพระพุทธเจาทุกทาน เปนธรรมดาก็ตองรวมทั้งพระมหากัสสปะดวย พระมหากัสสปะก็กลาวถึง

ทานเอง และพระภัททกาปลานีซ่ึงเปนอดีตภรรยาของทานก็กลาวถึงพระมหากัสสปะอยางนั้น ก็รวมความก็คือคําวา พุทธ-



ความเห็นตอวารสารพุทธศาสนศึกษา  พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) 
 

๘๔ 

ทายาทนี่เปนคําไพเราะเชิงกวี หนึ่ง ก็ไมไดใชเฉพาะมหากัสสปะ ใชไดกับพระเถระทั่วไป ที่ไดบรรลุธรรม แลวก็ สอง ก็

ไมไดแสดงฐานะพิเศษอะไร ใครที่บรรลุธรรมอยางนี้ก็เปนพุทธทายาทดวยกันทั้งนั้น ถึงไดบอกวาพระเมตตานันโทนี่

เหลวไหล  

ทีนี้ยังมีคําคลายๆ กันหรือคําสืบเนื่องอีกคําหนึ่งที่นิยมใชในช้ันอรรถกถา คือคําวา “พุทฺธทายชฺช ” หรือ “พุทฺธสฺส

ทายชฺช” ทายัชชะก็คือความเปนทายาทหรือตัวมรดกที่ทายาทรับ ในคัมภีรพุทธศาสนาก็จะมีบอยๆ เรื่องพุทธทายัชชะ ความ

เปนทายาทของพระพุทธเจาหรือมรดกของพระพุทธเจา เรื่องเปนยังไง ก็คือ พระพุทธเจาทรงมอบมรดกให มรดกก็คือการ

ไดบวชไดบรรพชานั้นเอง พระทานอ่ืนๆ ก็ไดรับมรดกอันนี้ก็เปนพุทธทายาทดวยกัน หรืออยางเม่ือพระราหุลจะบวชก็ไป

ขอมรดกคือทายัชชะหรือความเปนทายาทนี้   พระพุทธเจาก็ทรงใหพระสารีบุตรบวชเณรให และย่ิงกวานั้นก็คือวาในหลาย

กรณีคําวามรดกของพระพุทธเจานี้ ก็หมายถึงโคนไมคือรุกขมูล เพราะวาการที่จะไดปฏิบัติไดบรรลุธรรมไดสมบัติคือ

โลกุตรธรรม ซ่ึงเปนส่ิงพระพุทธเจาจะทรงมอบใหไดก็ดวยการปฏิบัติของตนเอง โดยอาศัยสถานที่เหมาะสมเชน รุกขมูล ก็

กลายเปนวาในบางกรณี คําวารุกขมูลหรือโคนไมนี่แหละเปนมรดกของพระพุทธเจา  

พระเมตตานันโทจะไปเอาวิถีชีวิตของพราหมณมาใสก็เปนไปไมได เพราะวาพระพุทธเจาทรงพระชนมอยูเปนเวลา

ตั้ง 45 พรรษา วิถีชีวิตของพระก็มีวินัยกํากับอยู วิถีชีวิตตอนนั้นก็เปนวิถีชีวิตตามพระธรรมวินัยของพุทธศาสนา วิธีการที่จับ

เอาแงมุม ขอเคาเรื่องเล็กๆ นอยๆ ไปเขียนบางทีสนุกนาอาน แตวางานวิชาการเราจะเอาความสนุกหรือจะเอาสติปญญา  ซ่ึง

มันอาจจะไมมาดวยกัน แตวาสําหรับกรณีของพระเมตตานี่ชัดเจนแลววาทานมีความผิดพลาดมากในเรื่องขอมูล ขอมูล

ผิดพลาดบาง ขอมูลไมเพียงพอบาง คือที่อาตมาพูดนี่ก็เปนเพียงวาเม่ือตรวจสอบเรื่องที่คุณปญญา ใชบางยาง นํามายกเปน

ตัวอยางก็เลยไปดูหลักฐานแลวก็พลอยทําใหดูเรื่องใกลๆ นั้นดวยเลยไดอานหนังสือของพระเมตตานันโทเรื่อง “เหตุเกิด

พ.ศ. 1” เพียง 12 หนา แค 12 หนานี่ปรากฏวาทุกเรื่องทุกประเด็นที่อานเปนเรื่องผิดพลาดทั้งหมด ตองพูดอยางนี้เลย 

ผิดพลาดหรือไมเพียงพอหรือคลาดเคล่ือนไป  

อยางเรื่องอ่ืนอีกในชวง 12 หนานี้ เขียนตอนหนึ่ง พระเมตตานันโทเขียนวาสมัยที่พระพุทธเจายังทรงพระชนมอยูนั้น 

พระองคทรงเปนผูเดียวที่สามารถยืนยันการตรัสรูธรรมขั้นตางๆ ได แมกระทั่งพระสารีบุตร อัครสาวกเบื้องขวาผูเปนเลิศ

ทางปญญายังไมอาจพยากรณไดวาผูใดบรรลุธรรมเปนอรหันตแลวหรือไม อยางเชนตัวอยางใน “ภัททิยสูตรที่สอง ” 7

*  พระ

สารีบุตรสําคัญพระลกุณฐกภัททิยะวาเปนพระเสขะยังไมเปนพระอรหันต จึงเขาไปเทศนโปรด จนพระพุทธเจาตองอธิบาย

วาทานลกุณฐกภัททิยะเปนพระอรหันตอยูแลว นี่ไมตองพูดถึงการอางอิงของทาน ซ่ึงมันก็ไมคอยถูกตอง นาจะตรวจสอบ

ใหดี แลวตัวเรื่องเองนี่ก็พูดในเชิงที่ทําใหคนเขาใจผิด การเขียนงานวิชาการตองพยายามมีความระมัดระวัง ใหคนอานนี้ได

ขอมูลเรื่องราวที่ถูกตอง นี่ทานทําใหคนมีความรูสึกเขาใจพระสารีบุตรผิดพลาดไป บอกวา พระสารีบุตรเขาใจวา

พระลกุณฐกภัททิยะยังไมเปนพระอรหันตจึงเขาไปเทศนโปรด ความจริงนั้นพระลกุณฐกภัททิยะเนี่ยะเปนเสขะแลวเขาไป

ขอฟง ไปขอเขาไปหาพระสารีบุตรขอฟงคําสอนเอง แลวพระสารีบุตรทานก็อธิบายใหฟง แตวาทานอธิบายมากเพราะทาน

เรียกวามีสติปญญามาก มีแงมุมขออธิบายในเรื่องเดียวกันนี้ ทานอธิบายเรื่องเดียวนี่ อธิบายละเอียดลออมาก เลยทานก็ไมได

กําหนดวาในระหวางนี้พระลกุณฐกภัททิยะไดสําเร็จอรหัตผลไปแลว ทานก็ยังนึกเอาในแงวายังเปนพระเสขะอยางแตตนที่

                                                           
* ขุ. อุ. ๒๕/๑๔๘.—บรรณาธิการ  



วารสารพุทธศาสนศึกษา  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๘๕ 

ทานอธิบายมา เพราะทานอธิบายยังไมจบความที่ทานตองการอธิบายก็อธิบายตอไปอีก พระพุทธเจาทรงเปลงอุทานทีหนึ่ง

แลวตอนที่พระลกุณฐกภัททิยะบรรลุอรหัตผล นี่ในเม่ือพระสารีบุตรยังอธิบายตอไป พระพุทธเจาจึงตรัสอุทานขึ้นมาอีกครั้ง

หนึ่ง เหมือนกับเปนการใหนัย ทานจะไดนึกขึ้นมาหรือสะดุดวาพระลกุณฐกภัททิยะนี่สําเร็จอรหัตผลแลว ไมไดมี

ความหมายวาพระสารีบุตรจะไมสามารถทราบหรืออะไรทางนั้น มันไมใชเรื่องที่บอกวา จนพระพุทธเจาตองอธิบายวา

ทานลกุณฐกภัททิยะเปนพระอรหันตอยูแลว ไมมี พระพุทธเจาไมไดทรงอธิบาย พระพุทธเจาทรงเปลงอุทานขึ้นมาเปน

ขอความเพียงวา เหมือนกับบอกนัยเทานั้นเอง ไมไดมีการเขาไปช้ีแจงอธิบายใดๆ ทั้งส้ิน8

* 

                                                           
* พระสูตรนี้ (รวมสองสูตรเขาดวยกัน) มีใจความดังนี้  

        [๑๔๗] ขาพเจาไดสดับมาแลวอยางนี้ สมัยหนึ่ง พระผูมีพระภาคประทับอยู ณ พระวิหารเชตวัน อารามของทานอนาถปณฑิก -

เศรษฐี ใกลพระนครสาวัตถี ก็สมัยนั้นแล ทานพระสารีบุตรชี้แจงใหทานพระลกุณฐกภัททิยะเห็นแจง ใหสมาทาน ใหอาจหาญ ใหรา

เริงดวยธรรมีกถา โดยอเนกปริยาย ครั้งนั้นแล เม่ือทานพระสารีบุตรชี้แจงใหทานพระลกุณฐกภัททิยะเห็นแจง ใหสมาทาน อาจหาญ 

ราเริง ดวยธรรมีกถา โดยอเนกปริยาย จิตของทานพระลกุณฐกภัททิยะหลุดพนแลวจากอาสวะเพราะไมถือม่ัน พระผูมีพระภาคไดทรง

เห็นทานพระลกุณฐกภัททิยะผูอันทานพระสารีบุตรชี้แจงใหเห็นแจง ใหสมาทาน อาจหาญ ราเริง ดวยธรรมีกถา โดยอเนกปริยาย  จิต

ของทานพระลกุณฐกภัททิยะหลุดพนแลวจากอาสวะเพราะไมถือม่ัน  

 ลําดับนั้นแล พระผูมีพระภาคทรงทราบเนื้อความนี้แลว ทรงเปลงอุทานนี้ในเวลานั้นวา 

         บุคคลผูพนวิเศษแลวในสิ่งทั้งปวงในเบื้องบนในเบื้องตํ่า ไมตามเห็นวา นี้เปนเรา  

  บุคคลพนวิเศษแลวอยางนี้  

  ขามไดแลวซึ่งโอฆะที่ตนยังไมเคยขาม  

  เพ่ือความไมเกิดอีก  

        [๑๔๘] ขาพเจาไดสดับมาแลวอยางนี้สมัยหนึ่ง พระผูมีพระภาคประทับอยู ณ พระวิหารเชตวัน อารามของทานอนาถปณฑิก -

เศรษฐี ใกลพระนครสาวัตถี ก็สมัยนั้นแล ทานพระสารีบุตรสําคัญทานพระลกุณฐกภัททิยะวาเปนพระเสขะ จึงชี้แจงใหเห็นแจง ให

สมาทาน ใหอาจหาญ ใหราเริง ดวยธรรมีกถา โดย อเนกปริยาย ยิ่งกวาประมาณ  พระผูมีพระภาคไดทรงเห็นทานพระสารีบุตรสําคัญ

ทานพระลกุณฐกภัททิยะวา เปนพระเสขะ ชี้แจงใหเห็นแจง ใหสมาทาน ใหอาจหาญ ใหราเริง ดวยธรรมีกถาโดยอเนกปริยาย ยิ่งกวา

ประมาณ  

 ลําดับนั้นแล พระผูมีพระภาคทรงทราบเนื้อความนี้แลว ทรงเปลงอุทานนี้ในเวลานั้นวา 

          บุคคลตัดวัฏฏะไดแลว บรรลุถึงนิพพานอันเปนสถานที่ไมมีตัณหา  

  ตัณหาที่บุคคลใหเหือดแหงแลวยอมไมไหลไป  

  วัฏฏะที่บุคคลตัดไดแลว ยอมไมเปนไป  

  นี้แลเปนที่สุดแหงทุกข  

 ขอความในพระไตรปฎกมีเทานี้ คําอธิบายของทานพระธรรมปฎกขางตนนี้ถือตามอรรถกถาที่อธิบายวา “จริงอยู   ทาน  

ลกุณฏกภัททิยะ (อรรถกถาสะกดอยางนี้—บรรณาธิการ) นั่งอยูตามเดิมนั่นแหละ บรรลุธรรมเครื่องสิ้นไปแหงอาสวะ ดวยโอวาทแรก

ตามวิธีดังกลาวในสูตรแรก  ฝายพระธรรมเสนาบดีไมทราบการบรรลุพระอรหัตนั้นของทาน  โดยมิไดคํานึงถึง    สําคัญวายังเปนพระ

เสขะอยูตามเดิม   เหมือนบุรุษผูมีใจกวางขวาง   เขาขอนอยก็ใหมากฉะนั้น   ยอมแสดงธรรมเพ่ือสิ้นอาสวะ  โดยอเนกปริยายยิ่งๆ  ขึ้น

ไปทีเดียว   ฝายทานลกุณฏกภัททิยะมิไดคิดวา  บัดนี้ เราทํากิจเสร็จแลว  จะมีประโยชนอะไรดวยโอวาทนี้  จึงฟงโดยเคารพเหมือนใน



ความเห็นตอวารสารพุทธศาสนศึกษา  พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) 
 

๘๖ 

ดูๆ ไปแลวนี่เหมือนกับวาพระเมตตานันโทแกลงพูดเพ่ือจะใหเกิดขอระแวงสงสัย แมแตเรื่องที่ทานยกมาพูดโดย

อางอิงไปที่ขอความในเถรีคาถา ขอความที่พระเมตตานันโทเขียนไววาการเลือกปฏิบัติตอสตรีนี้มีปรากฏอยางชัดเจนใน

ภิกขุณีวินัยเม่ือเปรียบเทียบกับสิกขาบทของพระภิกษุ แตความในพระสูตรกลับแสดงการปฏิบัติที่เทาเทียมกันตอภิกษุและ

ภิกษุณี โดยเฉพาะในสวนของเถร-เถรีคาถาซ่ึงปรากฏหลักฐานวาภิกษุณีบางรูปไดรับการบวชบรรลุถึงภิกษุณีภาวะในแบบ

เอหิภิกขุ โดยการที่พระพุทธเจากลาววาเธอจงมาเถอะภิกษุ ซ่ึงขัดตอครุธรรม 8 ประการ ซ่ึงกําหนดใหหญิงที่จะบวชตอง

ผานการเปนสิกขมานากอน 2 ปจึงจะมีสิทธ์ิไดรับการอุปสมบทได  จึงเปนไปไดอยางมากวาครุธรรม 8 ประการและ

สิกขาบทจํานวนมากในภิกขุณีวินัยเหลานี้เกิดขึ้นภายหลังพุทธปรินิพพาน การพูดอยางนี้เปนวิธีพูดทํานองที่จะจูงความ

เขาใจของคนหรือชักจูงใหเขาใจไปตามความประสงคของตนเอง ก็เรียกวาไมตรงไปตรงมา ทําความเขาใจของเขาใหเขวไป

อยางใดอยางหนึ่งตามที่ตนตองการ  

อยางเรื่องที่วาภิกษุณีวินัยมีสิกขาบทมากกวาพระภิกษุ และทานก็ถือวาเปนการเลือกปฏิบัติตอสตรีอะไรอยางนี้ ความ

จริงเรื่องของการมีสิกขาบทหรือวามีกฎระเบียบมากมันก็เก่ียวกับเรื่องวิถีชีวิตความเปนอยูที่ไมเหมือนกันดวย ยกตัวอยาง

เชน เอางายๆ อยางมีภิกษุณีรูปหนึ่งเขามาบวชโดยมีครรภติดมาโดยไมทราบ เม่ือมาบวชแลวก็ถึงเวลาจะคลอดก็เลยมีเรื่องที่

จะตองกราบทูลถามพระพุทธเจาวาจะปฏิบัติอยางไร วาเม่ือคลอดแลว คือภิกษุณีมีบุตรแลวนี่จะเล้ียงดูบุตรไดไหม 

พระพุทธเจาก็ทรงอนุญาตวาใหเล้ียงดูไดจนเด็กนั้นรูเดียงสา นี่ก็กลายเปนสิกขาบทหนึ่งขึ้นมา เปนกฎระเบียบสําหรับ

ภิกษุณีซ่ึงไมมีสําหรับพระภิกษุเปนธรรมดา แลวตอมาก็มีปญหาอีกเพราะวาภิกษุณีนั้นก็ตามปกติอยูกับบุรุษไมได 

เชนเดียวกับพระภิกษุอยูกับสตรีโดยเฉพาะสองตอสองไมไดแมแตวาเปนเด็กหญิง ภิกษุณีก็อยูกับเด็กชายสองตอสองไมได 

ก็มีปญหาอีกวาจะเล้ียงอยางไร ก็ทูลถามพระพุทธเจา พระพุทธเจาก็ตรัสวาใหสงฆก็คือภิกษุณีสงฆนั้นประชุมกันสมมติคือ

แตงตั้งภิกษุณีรูปหนึ่งใหอยูดวย ทําหนาที่เปนเพ่ือนของภิกษุณีที่เปนมารดานั้นในการเล้ียงบุตรของเธอ อันนี้ก็กลายเปน

สิกขาบทอีกขอหนึ่ง สิกขาบทอยางนี้เปนเรื่องที่มีมากสําหรับภิกษุณีซ่ึงไมมีในฝายพระภิกษุ เปนเรื่องที่เปนไปตามปกติ

ธรรมดา มีเหตุมีผลมีความเปนไป คือทานควรจะพูดใหตรงไปตรงมา ไมใชพูดชักจูงไปโดยที่ทําใหรูสึกวาไมไดกลาวโดย

บริสุทธ์ิใจ  

อยางที่บอกวาในสวนเถร-เถรีคาถาปรากฏหลักฐานวาภิกษุณีบางรูปไดรับการบวชบรรลุเปนภิกษุณีภาวะในแบบเอหิ-

ภิกขุ ทานไมควรจะพูดวาภิกษุณีบางรูป ก็ควรพูดออกมาใหชัดคือมีรูปเดียว มีภิกษุณีอยูรูปหนึ่งไดแกทานพระภัทรากุณฑล-

เกศาเถรีที่กลาวคาถาไววาตอนที่ทานบวชทานไดขอกับพระพุทธเจาและพระพุทธเจาก็ตรัสวา “เอหิ ภทฺเท ” ก็คือ “ดูกอน  

ภัทรา มาเถอะ ” ทีนี้ก็ทําใหสงสัยกันวาขอความอยางนี้ซ่ึงไดเปนคําที่พระพุทธเจาตรัสตอนพระนางกุณฑลเกศาเถรีได

อุปสมบท จะเปนการบวชแบบ “เอหิภิกษุณี” หรือเปลา ก็เปนเรื่องที่นาสังเกตก็ควรจะนําขอมูลมาแสดงใหคนอานไดเห็น

เองแลวก็ไปวิเคราะหและคิดเอา มีคําอธิบาย มีมติใครยังไงก็เอามาแสดง ในอรรถกถานั้นทานอธิบายบอกวาคือเปนเรื่องที่

ทานพระภัทรากุณฑลเกศาเนี่ยะไดฟงธรรมของพระพุทธเจาแลวเล่ือมใสก็ขอบวช พระพุทธเจาก็ตรัส ก็คําวา “เอหิ” ใชใน

โอกาสอ่ืนๆ ดวยก็คือ “จงมาเถิด จงมาเปนภิกษุ ” ก็มี แตในกรณีนี้ก็คือ “เอหิ ภทฺเท —จงมาเถิดภัทราเอย ” อะไรทํานองนี้ 

                                                                                                                                                                                     

กาลกอนทีเดียว  เพราะความเคารพในพระสัทธรรม  พระผูมีพระภาคเจาทรงเห็นดังนั้น  ประทับนั่งอยูในพระคันธกุฏีนั่นแหละ  ทรง

กระทําโดยที่พระธรรมเสนาบดีจะรูธรรมเปนที่สิ้นกิเลสของทานดวยพุทธานุภาพ  จึงทรงเปลงอุทานนี้”—บรรณาธิการ  



วารสารพุทธศาสนศึกษา  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๘๗ 

พระอรรถกถาจารยบอกวา คือพระพุทธเจาตรัสส่ังวามาเถอะมาบวช ก็ไปบวชตามกระบวนการที่มีในเวลานั้น ซ่ึงไดแกการ

ที่ไปบวชในสํานักของภิกษุณีสงฆ นี่เปนมติของพระอรรถกถาจารย ซ่ึงเปนกรณีเดียวแลวก็ยังมีมติของคนรุนหลัง อยาง 

Miss I. B. Horner ซ่ึงเคยเปนนายกของสมาคมบาลีปกรณที่ประเทศอังกฤษ ที่พิมพพระไตรปฎกทั้งบาลีและฉบับแปลเปน

ภาษาอังกฤษ ทํางานกันมานานแลวในประเทศอังกฤษ ก็เปนผูเช่ียวชาญเรื่องภาษาบาลีแปลคัมภีรหลายคัมภีร Miss I. B. 

Horner นี่แปลพระวินัยปฎกทั้งหมดเลยแลวก็คัมภีรอ่ืน  ๆ อีก อันนี้ก็นับวาเปนผูเช่ียวชาญ ทานผูนี้ไดเขียนไวในหนังสือ

ตั้งแต ค .ศ. 1930 คือพิมพเม่ือปนั้น อาจจะเขียนไวกอน ก็คือราว 76 ปมาแลว Miss I. B. Horner ก็ถึงแกกรรมไปนานแลว 

ทานผูนี้ไดเขียนไวในหนังสือ “Women and Primitive Buddhism” วากรณีของพระกุณฑลเกศานี้ เปนการบวชแบบยกเวน

พิเศษ เจอหลักฐานรูปเดียว ภิกษุณีทานอ่ืนก็ตองบวชโดยภิกษุณีสงฆ อันนี้ก็เปนเรื่องธรรมดา ภิกษุสงฆก็ตอ งบวชโดยสงฆ 

ภิกษุณีก็ในเม่ือคณะสงฆนี้ตั้งม่ันแลวก็บวชโดยสงฆ ก็เปนเรื่องที่จะตองนําขอมูลมาแสดงตรงไปตรงมาและใหครบถวน

เทาที่จะคนไดใหโอกาสแกคนอานที่จะใชสติปญญาของเขาที่จะวิเคราะห ตัวเองตั้งขอสังเกตได แลวก็นําขอมูลมาเสนอ

ตรงไปตรงมา อยางนี้จะดีกวา  

หรืออยางทานพูดถึงเรื่องเม่ือตอนพระพุทธเจาปรินิพพาน แบงพระสารีริกธาตุนี่ตองเอาพราหมณแบง ถาพระมหา-

กัสสปะอยูในที่นั่นเปนประธานก็ทําไมพระมหากัสสปเถระไมเปนผูกําหนดเปนผูแบงเลา อะไรอยางนี้ คนอ่ืนเขาก็เถียงได

งายๆ บอกวาเรื่องการแบงพระธาตุเปนเรื่องของฝายญาติโยมบานเมืองพุทธบริษัทฝายคฤหัสถ ก็ตั้งแตการเผา ก็เปนเรื่องของ

คฤหัสถจัด คือการถวายพระเพลิง แลวการแบงก็เชนเดียวกันเปนเรื่องธรรมดาและถึงแมจะเอาในแงวาเปนพระ ถาพระ

ผูใหญ ถาพระมหากัสสปะมาอยูจริง พระอนุรุทธะก็อยูหรือพระอานนทก็อยูแลวทําไมพระอานนทไมเปนประธาน เปนผู

จัดเปนผูแบงเลา ก็เปนพระผูใหญ อันนี้เปนเรื่องที่วาทานพูดโดยที่มีอคติเองหรือเปลา หมายความวาแทนที่จะเปนวาพระ

มหากัสสปะมีอคติ พระเมตตานันโทนี่แหละกลายเปนผูนําเสนอขอมูลตีความอะไรตางๆ อยางมีอคติเสียเอง ชนิดที่เห็นได

ชัด โจงแจงไปเลย  

อยางที่กลาวแลวเบื้องตนวาปญหาของพระเมตตานี้อยูที่ขอมูลผิดพลาด ไมเพียงพอ ก็ทําใหเกิดความคลาดเคล่ือน เอา

ไปใชเปนฐานในการสันนิษฐานวินิจฉัยตางๆ ก็ทําใหพลอยผิดพลาดไปหมด ถาไมถือวาเปนการแรงไปก็คือเปน “วิชาการ

แบบผีหลอก” ไป เพราะฉะนั้นก็ถาหวังดีตอทานก็คือวาการที่ทานมีหัวคิดไวในการตั้งขอสังเกตก็ดีแลว แตวาใหมีการศึกษา

ใหชัดเจนถองแทดวย แลวตนมีความรูแคไหนก็บอกไปตามตรง ขอสังเกตที่จะตองพิสูจนถาใครอยากพิสูจนก็ หนึ่งทานไมรู

ภาษาบาลีเพียงพอ สองชัดเจนอยูแลวก็คือการที่ทานไปนําเอาขอมูลที่ผิดพลาดคลาดเคล่ือนมา แลวก็สามทํางานแบบที่เรียก

กันวาลวกๆ หละหลวม งานอยางนี้ก็ไมอยากจะมาติกัน ความจริงเปนธรรมดาการผิดพลาดก็มีได แตวามันตองเปนความ

ผิดพลาดในเรื่องเล็ก  ๆ นอย ๆ สวนใดที่เราจะใชในการวินิจฉัยตัดสินอะไรนี่ มันตองมีการตรวจสอบขอมูลใหชัดเจน  ถา

ผิดพลาดในเรื่องเล็ก ๆ นอย ๆ ประกอบนี่เราก็ยอมกันได ก็ถือเปนเรื่องที่วาทํางานมากๆ ก็ยอมมีพลาดบาง แตนี่สวนที่เปน

หัวใจของเรื่องที่ตัวจะวินิจฉัยนี่กลับไมไดดูแลใหดี จับเอาโนนเอานี่มาแลวก็วินิจฉัยเอางาย  ๆ นี่ก็ผลรายก็ตกแกผูอานที่

เขาใจเรื่องราวผิดพลาดไป ก็เลยไมจําเปนตองไปพูดถึงเรื่องขอสันนิษฐานของทานแลววาอยางนั้นอยางนี้เพราะมันก็ผิดไป

ตั้งแตฐานที่จะเอาไปวินิจฉัยมันผิด วงการวิชาการของเรานาจะมีการศึกษากันดวยความระมัดระวัง อยางที่วาใหเปนวิชาการ

ที่ทําดวยความไมประมาท ไมใชจับโนนจับนี่นิดหนอยมาไดบางแงบางมุมก็วินิจฉัยเหมารวมคลุมไปเลย หรือยังไดขอมูลมา

คลุมเครือก็พูดเอาหรือตั้งใจพูดใหคลุมเครือ เกิดการสับสนกันย่ิงขึ้น  



ความเห็นตอวารสารพุทธศาสนศึกษา  พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) 
 

๘๘ 

เรื่องวิชาการเปนเรื่องที่ตองการความชัดเจน ที่พูดอยางนี้อาตมาก็ไมใชนักวิชาการอะไร แมแตใครมาเรียกวาเปน

นักวิชาการก็ขอโอกาสขอรองวาอยาเรียก เคยมีพระที่วัดนี้เอง ไดทราบวาไปพูดที่ไหนวาอาตมาเปนนักวิชาการ อาตมาได

ยินก็เลยบอกกับทานขอเถอะอยาเรียกเปนนักวิชาการเลย อาตมาเปนพระภิกษุองคหนึ่งเทานั้น หรือจะเรียกเปนพระองคหนึ่ง

ก็พอแลว พระภิกษุก็มีหนาที่อยูแลวในการที่จะศึกษาหรือเลาเรียนปฏิบัติแลวก็ส่ังสอนธรรมะก็พยายามส่ังสอนเรื่องธรรมะ

ที่เปนความจริงความถูกตองความดีงามนี้ไป ก็ไมจําเปนจะตองไปเปนอะไรอีก ถาวาเรื่องทางปญญาหรือวิชาการอะไรตางๆ 

นี่ก็ใครจะเรียกก็ปลอยเขาไป ฝรั่งจะเรียกหรือคนสมัยใหมจะเรียกก็เปนเรื่องของเขา เขาเรียกไปตามวัฒนธรรมของเขา เม่ือ

เรียกตามวัฒนธรรมของเขาที่เรียกวาวิชาการก็ทําใหเปนวิชาการที่บริสุทธ์ิ คือใหเปนเรื่องของปญญาที่ซ่ือตรง ใหความรู

ความเขาใจที่ถูกตองแกประชาชนก็จะชวยใหสังคมของเรามีความเจริญงอกงามได  

เทาที่พูดมาทั้งหมดนี้ก็ไมใชหมายความวาวารสารพุทธศาสนศึกษาจะตองรับผิดชอบไปทั้งหมด บางเรื่องก็เปนความ

รับผิดชอบของผูเขียนเอง แตก็ไดพูดรวมๆ กันไป แลวเรื่องของวารสารในฐานะเปนงานใหญกิจการหรือเรื่องของสถาบัน

ทางวิชาการจะรับผิดชอบแคไหนก็สุดแตเห็นสมควร อยางนอยก็นาจะรับผิดชอบในเรื่องของขอมูลและความรูความเขาใจ

พ้ืนฐานอยางที่กลาวแลวขางตน อันนี้เปนความรับผิดชอบตอผูอานและตอสังคมสวนรวมอยูดวย นอกเหนือจากนี้หรือเหนือ

จากนี้ขึ้นมาเปนเรื่องของความรับผิดชอบตอคุณภาพของตัวเอง ซ่ึงเปนเรื่องที่สามารถเลือกไดวาจะรับผิดชอบแคไหน เรื่อง

ของพระเมตตานันโทเปนตนนี้ก็อาจจะคลายๆ กับเรื่องที่วามีคนเขียนหนังสืออธิบายดาราศาสตรขึ้นมาเลมใหม เขาบอก...  

“ดูซิเห็นม้ัยแสงจันทรนี่สวางมาก พระจันทรนี่เปนดาวฤกษดวงหนึ่งใหญกวาดาวทั้งหลายอ่ืนๆทั้งหมดเวนแตพระอาทิตย

เทานั้น”  พอเขียนขึ้นมาอยางนี้ปรากฏวาตื่นเตนกันใหญ นํามายกยองชมเชย วารสารที่ตื่นเตนไปกับเขาดวยก็เอาคําชมเชย 

ขอเขียนชมเชยอะไรเหลานี้มาพิมพลงไป มันจะเปนทํานองนี้หรือเปลา  เทาที่พูดมานี้อาตมาก็ตองขออภัยดวยทั้งตอทาน

เมตตานันโท ตอคุณชาญณรงค บุญหนุน แลวก็ทานอ่ืนๆ ที่อาจจะมีเรื่องพาดพิงเก่ียวของ ก็ขอใหชวยกันพิจารณาในแงที่วา

จริงม้ัยวามันมีการกระทําโดยความประมาทหรือวาไมรอบคอบหรืออาจจะเปนโทษเสียหายตอสวนรวมเริ่มตั้งแตตอผูอาน

ถาเราจะชวยกันทําใหงานวิชาการรัดกุมรอบคอบมีความชัดเจนแมนยําถูกตอง เริ่มตั้งแตขอมูลเปนตนไป ก็คิดวานาจะเปน

ประโยชนทําใหเกิดการพัฒนาในการปญญากันจริงจัง  

อาตมาภาพก็ขอโอกาสพูดเรื่องนี้ผานมาทางทานอาจารยเพียงเทานี้กอน เลยขออนุญาตทานอาจารยไวดวยวา ถามีคน

เขาอยากจะเอาเทปนี้ไปเปดฟงกัน หรือวาแมแตจะลอกเทปพิมพเผยแพรกัน อาตมาก็ขอโอกาสไวเสียในที่นี้เลย  เพ่ือใหเปน

ประโยชนแกสวนรวมเขาใจกันกวางขวางออกไป ขอเจริญพร 

 

 


