
วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 

บทความวิจัย 

แนวคิดเรื่อง “จิตเทาน้ันมีอยู”  

ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร 

พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 

 

 

บทท่ีหนึ่ง 

บทนํา 

๑.๑   ความเปนมาและความสําคัญของปญหา 

 ในสมัยพุทธกาล เม่ือมีผูยกปญหาในเชิงอภิปรั ชญา (metaphysical) ขึ้นมาถามวา “สรรพส่ิงคืออะไร ”Ò ก็ดี  “โลกคือ

อะไร”Ó ก็ดี  หรือปญหาที่วา “ความเกิดขึ้นและความดับของโลกคืออะไร ”Ô พระพุทธเจามักจะไมตอบปญหาเหลานี้แบบ

ตรงไปตรงมา  หากแตทรงลดปญหาเหลานี้ลงมาสูปญหาในเชิงจิตวิทยา (psychological) โดยตอบวาสรรพส่ิง โลก ความ

เกิดขึ้นแหงโลก และความดับแหงโลก ก็คือสรรพส่ิงหรือโลกที่เกิดจากกระบวนการรับรูทางอายตนะ ถาเราตีความจาก

คําตอบตรงนี้  ก็แสดงใหเห็นวา พระพุทธศาสนาเถรวาทไมสนใจที่ตอบปญหาเหลานี้ในทางภววิทยา (ontological) หรือ

ในทางอภิปรัชญา (metaphysical) เพราะความจริงในทางภววิทยาหรือทางอภิปรัชญาของโลกและสรรพส่ิง  เปนความจริงที่

ไมจําเปนตองขึ้นอยูกับรับรูของมนุษย  แตปญหาที่พระพุทธศาสนาสนใจตอบคืออะไร  คําตอบนาจะเปนโลกและสรรพส่ิง

ทางจิตวิทยา หรือโลกที่เกิดจากกระบวนการรับรูและการสรางสรรคของจิต  ถาอยางนั้นจะเปนไปไดหรือไมวา แนวคิดเรื่อง

ความมีอยูของโลกและสรรพส่ิงในพระพุทธศาสนาเถรวาท  มีลักษณะคลายคลึงกับแนวคิดแบบ “จิตนิยม” (idealism) ของ

พระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  ที่บอกวา จิตเทานั้นมีอยูจริง สรรพส่ิงเปนเพียงผลผลิตของจิตเทานั้น 3

Õ หรืออาจจะเปนไป

ไดหรือไมวาแนวคิดเรื่อง “จิตนิยม” ของนิกายโยคาจารอาจจะไดรับการพัฒนาขึ้นมาจากฐานแนวคิดเรื่องโลกและสรรพ

ส่ิงของนิกายเถรวาท     

 แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” (“จิตมาตร” (Mind-Only)  หรือ “วิชญัปติมาตร”) ถือวาเปนหัวใจสําคัญของนิกายโยคา-

จารเลยทีเดียว โดยเฉพาะขอความในคัมภีรลังกาวตารสูตรที่วา “แมส่ิงหนึ่งส่ิงใดมีอยู  ดวยความหลงผิดของจิต  (ส่ิงนั้น) 

ยอมเก่ียวเนื่องดวยสภาพทั้งสองของอาลยวิชญาน   โลกที่ปรากฏเปนเพียงความรูจากประสาทสัมผัส  เปนมหาสมุทรที่เกิด

                                                 
Òสํ.สฬา. (ไทย) ๑๘/๒๓/๒๒. 
Ó สํ.สฬา. (ไทย) ๑๘/๘๒/๗๕. 
Ô สํ.สฬา. (ไทย) ๑๘/๑๐๗/๑๒๑.  ดูเพ่ิมเติมใน  สํ.ส. (ไทย) ๑๕/๗๐/๗๘. 
Õ พระมหาสมจินต   สมฺมาปฺโญ , พุทธปรัชญา   สาระและพัฒนาการ , (กรุงเทพมหานคร  :  โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 

๒๕๔๔), หนา ๒๐๘. 



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๒๙ 

จากการเห็น” Ö     และวา “โลกสาม เปนเพียงความรูทางประสาทสัมผัสเทานั้น ” × เปนตน  ดวยขอความดังกลาวนี้  ทําให

การศึกษาพระพุทธศาสนาในเชิงวิชาการแบบสมัยใหม  โดยเฉพาะการศึกษาในเชิงปรัชญาตะวันตกไดจัดแนวคิดของนิกาย

โยคาจารใหอยูในประเภท   “จิตนิยม” (idealism) คือ แนวคิดที่เช่ือวาจิตเทานั้นที่มีอยูจริง  สรรพส่ิงเปนเพียงเงาสะทอนหรือ

ผลผลิตของจิตเทานั้น (manifestation of Mind)Ø นอกจากนั้น ยังไดมีการนําเอาแนวคิดของนิกายโยคารจารไปโยงกับ

แนวคิดเรื่อง “ประกฤติ” ของลัทธิสางขย ะ และแนวคิดเรื่องพรหมันของลัทธิอไทวตะ เวทานตะ ในฐานะเปนมูลฐานที่มา

ของสรรพส่ิง7

Ù  รวมทั้งแนวคิดจิตนิยมของตะวันตก เชน แนวคิดของเบิรคเลย (Berkley) ที่เสนอวา “ความมีอยู  ก็คือการถูก

รับรู” (to be is to be perceived)Ú และแนวคิด จิตนิยมไดอะเลกติก (Dialectical Idealism) ของเฮเกล (Hegel) ที่เสนอวา 

สรรพส่ิงในจักรวาลแปรสภาพมาจากตนกําเนิดเดียวกันที่เรียกวา “ส่ิงสมบูรณ”  (The Absolute) หรือ “จิตสมบูรณ” (The 

Absolute Idea)ÒÑ นอกจากนั้น  ยังมีความไมลงรอยกันในการใชคําเรียกแนวคิดของนิกายนี้ เชน บางทานใชคําวา “จิตนิยม

สมบูรณ” (Absolute Idealism)ÒÒ บาง  “เอกนิยมทางวิญญาณ ” (Spiritual Monism)ÒÓ บาง  “จิตนิยมแบบเลอเลิศ ” (Idealism 

par excellence)ÒÔ บาง  “จิตนิยมทางอภิปรัชญา ” (Metaphysical Idealism)ÒÕ บาง   อยางไรก็ตาม  แมนักวิชาการเหลานี้จะ

ใชถอยคําแตกตางกัน   แตโดยสาระสําคัญก็ถือวาสอดคลองกัน คือมองวานิกายโยคาจารมีแนวคิดแบบ “จิตนิยม” 

 อยางไรก็ตาม  การตีความนิกายโยคาจารตามแนวคิดกระแสหลักนี้  ใชวาจะมีผูเห็นดวยทั้งหมด  อยางนอยปราชญ

ทานหนึ่งที่ไมเห็นดวย คือ ทานราหุล (Walpola Rahula) ทานไดวิพากษกลุมนักวิชาการที่ตีความแนวคิดเรื่องจิตมาตรของ  

โยคาจารวาเปนแนวคิดที่ถือวาจิตหรือวิญญาณอยางเดียวเทานั้นมีอยูจริง  วาเปนความเช่ือที่ผิดพลาดอยางรายแรง  และ

ขัดแยงกับหลักคําสอนพ้ืนฐานของพระพุทธศาสนาทั้งฝายเถรวาทและมหายานอยางรุนแรง 14

ÒÖ ความจริงแลวแนวคิดเรื่อง 

“ศูนยตา” ของนาคารชุนก็ดี  เรื่อง “จิตมาตร” (Mind-Only) ของทานอสังคะและทานวสุพันธุก็ดี  ไมไดแตกตางกันแตอยาง

ใด  ตรงกันขามก ลับสนับสนุนกันดวยซํ้าไป  เพียงแตไดรับการอธิบายดวยวิธีการและเหตุผลที่แตกตางกันเทานั้น   การที่

                                                 
Ö ลังกาวตารสูตร , อางใน   จันทรัชนันท   สิงหทัต, “การศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องจิตใน   พระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน

อินเดีย :  ศึกษาเฉพาะกรณีพระสูตร   พระอภิธรรม   และลังกาวตารสูตร ”,  วิทยานิพนธปริญญาอักษรศาสตรมหาบัณฑิต , (บัณฑิต-

วิทยาลัย :  มหาวิทยาลัยมหิดล), หนา ๒๕๓๙. 
× ลังกาวตารสูตร,  ๓/๑๖๘/๖๘/๔๓. อางใน  เรื่องเดียวกัน 
Ø อางใน สมภาร  พรมทา, พุทธศาสนามหายาน, (กรุงเทพมหานคร :  โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๘), หนา ๑๐๘. 
Ù Ashok Kumar Chatterjee, The Yocacara  Idealsim (Delhi:  Motilal Banarsidass, 1975),  p. 91.  
Ú สมภาร  พรมทา, พุทธศาสนามหายาน (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๔), หนา. ๙๑. 
ÒÑ Th.Stcherbatsky, trans., Madhyanta-vibhanga: Discourse on Discrimination Between Middle and Extreme, (Calcutta: Indian 

Studies, Past and Present, 1971), p.8 
ÒÒ C.D. Sharma, A Critical Survey of Indian Philosophy, (Delhi : Motilal Banarsidas,1964), p. 121. 
ÒÓ Th.Stcherbatsky, trans., Madhyanta-vibhanga: Discourse on Discrimination Between Middle and Extreme, p. 8. 
ÒÔ T.R.V. Murti, The Central Philosophy of Buddhism, (London:  George Allen and Unwin Ltd., 1974), p. 316. 
ÒÕ Edward Conze, Thirty years of Buddhist Studies, (Oxford:  Bruno Cassirer Ltd., 1967), p. 78. 
ÒÖ Walpola Rahula, Zen and the Taming of the Bull, Towards the Definition of Buddhist Thought, (London: Gordon Fraser, 1978), 

p. 79. 



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๓๐ 

ทานเหลานั้นมีวิธีการอธิบายที่แตกตางกัน  ก็เพียงเพ่ือตองการที่จะพิสูจนคําสอนเรื่อง “ศูนยตา ”  “จิตมาตร ”  หรือ           

“ไนราตมยะ” (อนัตตา) เทานั้น  หาใชปญหาของตัวคําสอนที่อยูในคัมภีรแตอยางใด15

Ò×   

 นอกจากนั้น   ยังมีงานวิจัยระดับปริญญาเอกอีกเลมหนึ่งช่ือวา “A Buddhist Doctrine of Experience”  ที่เขียนโดย 

โทมัส  เอ . โกชุมมุตตัม (Thomas A. Kochummuttom) เสนอที่มหาวิทยาลัยแล งคัสเตอร (the University of Lancaster) 

ประเทศอังกฤษ  ในงานวิจัยเลมนี้     ผูวิจัยไดแยงแนวคิดแบบเอกจิตนิยมแนวจารีตที่บอกวาโยคาจารเปนแนวคิดที่แตก

ออกมาจากพระพุทธศาสนาแบบดั้งเดิมแลวสรางแนวคิดแบบเอกจิตนิยม (monistic idealism) มาแทนแนวคิดเดิม ผูวิจัยได

เสนอการตีความใหมวา จุดยืนของนิกายโยคาจารไมจําเปนตองไดรับการตีความวาเปนแนวคิดที่ปฏิเสธแนวคิดแบบพหุสัจ-

นิยม (realistic pluralism) ของพระพุทธศาสนาแบบดั้งเดิม และอภิปรัชญาของนิกายโยคาจารโดยพ้ืนฐานแลวก็เหมือนกับ

พระพุทธศาสนาแบบดั้งเดิมนั่นเอง16

ÒØ  

 จากที่กลาวมา เปนเพียงตัวอยางของความขัดแยงหรือความแตกตางหลากหลายในการตีความแนวคิดเรื่อง “จิตมาตร” 

ของนิกายโยคาจารที่ปรากฏในสังคมปจจุบันเทานั้น และความแตกตางหลากหลายนี้ไมถือวาเปนเรื่องใหม หากแตเปนเรื่อง

ที่เคยเกิดขึ้นมานานแลวในประวัติศาสตรพระพุทธศาสนามหายาน ดวยเหตุผลดังกลาวมานี้ ในงานวิจัยช้ินนี้ผูเขียนจึงมุงที่

จะศึกษาเพ่ือตอบคําถามหลัก  ๆ ๓ คําถาม คือ ความขัดแยงในการตีความแนวคิดเรื่องจิตมาตรของนิกายโยคาจารมีกําเนิด

และพัฒนาการมาอยางไร ? การตีความแนวคิดนี้ของนักวิชาการในสังคมปจจุบันเปนไปในทิศทางใดบาง ? และในบรรดา

การตีความที่แตกตางหลากหลายนั้น พวกเขาใชเหตุผลอะไรมาสนับสนุนแนวคิดของตน ? 

๑.๒ วัตถุประสงคของการวิจัย 

 ในการวิจัยครั้งนี้  มีวัตถุประสงค ดังนี้ 

 ๑.๒.๑ เพ่ือศึกษากําเนิดและพัฒนาการของการตีความเรื่อง “จิตมาตร” ของนิกาย  โยคาจาร 

 ๑.๒.๑  เพ่ือศึกษาความขัดแยงในการตีความเรื่อง “จิตมาตร” ของนิกายโยคาจารตั้งแตอดีตจนถึงปจจุบัน 

 ๑.๒.๒  เพ่ือศึกษาแนวโนมใหม ๆ ของการตีความเรื่อง “จิตมาตร” ในสังคมปจจุบัน 

๑.๓ ปญหาท่ีตองการทราบ 

 ๑.๓.๑ ความขัดแยงและความแตกตางหลากหลายในการตีความแนวคิดเรื่องจิตมาตรของนิกายโยคาจาร  มีกําเนิดและ

พัฒนาการมาอยางไรในประวัติศาสตรพระพุทธศาสนามหายาน 

 ๑.๓.๒  ในบรรดาการที่ตีความที่แตกตางหลากหลายนั้น แตละแนวทางใชเหตุผลหรือเกณฑมาตรฐานอะไรเปน

เครื่องสนับสนุน 

 ๑.๓.๓  แนวโนมการตีความเรื่องจิตมาตรเทาที่ปรากฏในสังคมปจจุบัน  มีก่ีแนวทาง 

๑.๔ ทบทวนเอกสารและรายงานการวิจัยท่ีเก่ียวของ 

 ๑.๔.๑ Ashok  Kumar Chatterchee, The Yogacara  Idealism,     ในงานวิจัยช้ินนี้ ผูวิจัยไดกลาวถึงพัฒนาการทาง

ประวัติศาสตรของนิกายโยคาจารตังแตสมัยทานอสังคะ และทานวสุพันธุเปนตนมาจนถึงสมัยทานทิคนาคะและทานธรรม -

                                                 
Ò× Ibid., pp. 82-83. 
ÒØ Thomas A. Kochumuttom, A Buddhist Doctrine of Experience, (Delhi :  Motilal  Banarsidass Publishers PVT. LTD., 1982), pp. 

232-234. 



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๓๑ 

กีรติ   จากนั้นไดนําเสนอหลักการปฏิเสธแนวคิดสัจนิยมของโยคาจาร  แลวเสนอแนวคิดใหมของตนขึ้นมาแทน คือ แนวคิด

แบบจิตนิยม  นอกจากนั้น ในงานวิจัยช้ินผูเขียนยังไดเสนอแนวคิดเรื่องวิชญา น ๓ อยางคือ   อาลยวิชญา น   มโนวิชญา น    

และปรวฤตติวิชญา น  พรอมทั้งทฤษฎีความจริง ๓ ระดับ คือ (๑) ปริกัลปตะ ความจริงที่จิตปรุงแตงสรางสรรคหรือ

จินตนาการขึ้น  (๒) ปรตันตระ  ความจริงในเชิงสัมพัทธหรือความที่เปนภาพปรากฎของความจริงแท  (๓) ปรินิษปนนะ  

ความจริงขั้นสูงสุดหรือความจริงสมบูรณ    

 ๑.๔.๒ Stcherbatsky, th., Madhyanta-Vibhanga : Discourse on Discrimination between Middle and Extremes,      

ในงานวิจัยช้ินนี้ผูเขียนไดแปลพระสูตรของโยคาจารช่ือวา มัธยานตวิภังค ซ่ึงเปนสูตรที่วาดวยการแจกแจงเรื่องทางสาย

กลางและทางสุดโตง แตงโดยทานอสังคะ พรอมทั้งยกคําอธิบายของทานสถิรมติมาประกอบ ผูเขียนไดนําเสนอกําเนิดและ

พัฒนาการแนวคิดของโยคาจารในยุคเริ่มตนของการเกิดนิกายนี้  โดยเนื้อหาสําคัญของคัมภีรนี้คือ การปฏิเสธแนวคิดวิมติ -

นิยมสุดโตง และแนวคิดสัจนิยมสุดโตง  แลวเสนอแนวคิดแบบทางสายกลางของพระพุทธศาสนา  นอกจากนั้น ยังไดเสนอ

หลักคําสอนสําคัญของนิกายโยคาจาร เชน แนวคิดเรื่อง “อาลยวิชญาน”  “จิตมาตร”  และ “วิชญัปติมาตร”  นอกจากนั้น  ยัง

แสดงไดกลาวถึงบทบาทของจิตในฐานะเปนผูสรางโลกแหงปรากฏการณ  รวมทั้งแนวคิดเรื่องนรก  โลก  สวรรค  ในฐานะ

เปนโลกแหงปรากฏการณที่ถูกสรางโดยจิต  เปนตน   

 ๑.๔.๓ Thomas A. Kochummuttom, A Buddhist Doctrine of Experience,  ในงานวิจัยช้ินนี้ เปนการศึกษาแนวคัมภีร 

(textual study) คือเปนการศึกษาที่ไมใหความสําคัญกับพัฒนาการทางประวัติศาสตรเหมือนการศึกษาของกลุมแรก โดย

ผูเขียนไดนํางานนิพนธของทานวสุพันธุ ๔ เรื่องมาอธิบายและตีความใหม คือ (๑) มัธยานตวิภังค  (อรรถกถาวาดวยการแจก

แจงระหวางทางสายกลางกับสุดโตง)  (๒) ไตรสภาวนิรเทศ  (ศาสตรที่วาดวยสภาวะ ๓ อยาง)   (๓) ตริงศติกา   (ศาสตรที่วา

ดวยคาถา ๓๐ )   และ (๔) วิงศติกา  (ศาสตรที่วาดวยคาถา ๒๐ )  ผูวิจัยไดแยงแนวคิดแบบเอกจิตนิยมแนวจารีตที่บอกวา       

โยคาจารเปนแนวคิดที่แตกออกมาจากพระพุทธศาสนาแบบดั้งเดิมแลวสรางแนวคิดแบบเอกจิตนิยม (monistic idealism) มา

แทนแนวคิดเดิม จากนั้นไดเสนอการตีความใหมวา จุดยืนของนิกายโยคาจารไมจําเปนตองไดรับการตีความวาเปนแนวคิดที่

ปฏิเสธแนวคิดแบบพหุสัจนิยม (realistic pluralism) ของพระพุทธศาสนาแบบดั้งเดิม 

๑.๕ ประโยชนท่ีคาดวาจะไดรับ 

 ๑.๔.๑ ทําใหทราบกําเนิดและพัฒนาการของความขัดแยงในการตีความเรื่องจิตมาตรของนิกายโยคาจาร 

 ๑.๔.๒ ทําใหทราบหลักการตีความในพระพุทธศาสนามหายาน 

 ๑.๔.๓ ทําใหทราบรูปแบบการตีความเรื่องจิตมาตรที่กําลังเปนแนวโนมใหมในสังคมปจจุบัน 

๑.๖ วิธีดําเนินการวิจัย 

 การวิจัยนี้เปนการวิจัยเชิงเอกสาร (documentary  research)  โดยจะรวบรวมเอกสารที่เก่ียวกับนิกายโยคาจาร ทั้ง

เอกสารช้ันตนกอนเกิดนิกายโยคาจาร เชน สันธินิรโมจนสูตร ทศภูมิกสูตร และลังกาวตารสูตร  และเอกสารที่เปนของ

นิกายโยคาจารเอง เชน คัมภีรมัธยานตวิภังค   ไตรสภาวนิเทศ  ตริงศติกา  และวิงศติกา เปนตน รวมทั้งงานเขียนของ

นักวิชาการรุนหลังทั้งที่เปนภาษาไทยและภาษาอังกฤษ  จากนั้น จะศึกษาวิเคราะหเพ่ือหาขอสรุปวาจากอดีตจนถึงปจจุบัน มี

ความขัดแยงและมีทิศทางในการตีความคําวา “จิตมาตร” ของนิกายโยคาจารอยางไรบาง 

 



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๓๒ 

บทท่ีสอง 

กําเนิดและพัฒนาการของการตีความเร่ือง “จิตมาตร” 

๒.๑ ความหมายและความเปนมาของคําวา “จิตมาตร”  

 ๒.๑.๑ “จิตมาตร” ในคัมภีรช้ันตน 

 คําวาคัมภีรช้ันตนในที่นี้ ผูเขียนหมายถึงพระสูตรมหายานยุคตนหรือยุคกอนที่จะเกิดนิกายโยคาจาร  คัมภีรที่ถือวา

เกาแกที่สุดที่ปรากฏคําวา “จิตมาตร” และ “วิชญัปติมาตร”ÒÙ เทาที่คนพบในปจจุบันนี้ มี ๓ พระสูตรดวยกัน คือ “ทศภูมิก-

สูตร” “สันธินิรโมจนสูตร” และ “ลังกาวตารสูตร ” พระสูตรเหลานี้ถือวาพุทธพจนที่ตรัสโดยพระพุทธเจา  ดังนั้น จึงเปนที่

ยอมรับรวมกันของชาวมหายานเกือบทุกนิกาย   

 ๑) ทศภูมิกสูตร สันนิษฐานวานาจะเปนพระสูตรมหายานที่เกาแกที่สุดที่ปรากฏคําวา “จิตมาตร” ไดรับการแปลเปน

ภาษาจีนโดยทานธรรมรักษา ในชวงปลายคริสตศตวรรษที่ ๓ ในพระสูตรนี้ปรากฏขอความวา “จิตฺตมาตฺรมฺ  อิทมฺ ยทฺ อิทมฺ 

ไตรธาตุกมฺ” ÒÚ แปลวาไตรธาตุเหลานี้ (กามธาตุ  รูปธาตุ  อรูปธาตุ) เปนเพียงจิตเทานั้น 

 ๒) สันธินิรโมจนสูตร  เปนพระสูตรที่เกาแกรองลงมาจากทศภูมิกสูตร สันนิษฐานวานาจะแตงกอนลังกาวตารสูตร  

หนังสือบางเลมระบุวาแตงประมาณ ค .ศ ๓๒๕ 19

ÓÑ  ถือวาเปนพระสูตรแรกที่ปรากฏคําวา “วิชญัปติมาตร”  ดังขอความที่วา 

“ทานไมเตรยะ ทูลถามวา  ขาแตพระองคผูเจริญ รูปทั้งหลายที่รับรูในกรรมฐาน  ตางจากจิตหรือไม ? พระผูมีพระภาคเจา

ตรัสวา    ไมเตรยะ  ไมแตกตางกันเลย ขอนั้นเพราะเหตุไร  เพราะรูปเหลานี้ หาใชอะไรอ่ืนไม  หากแตคือมโนภาพของจิต

เทานั้น ไมเตรยะ  เราไดอธิบายแลววาอารมณกรรมฐานของวิญญาณ หาใชอะไรอ่ืนไม  หากแตคือมโนภาพของจิตเทานั้น  

(วิชญัปติมาตร)”ÓÒ   

 ๓) ลังกาวตารสูตร  เปนพระสูตรที่นาจะเปนที่รูจักและไดรับการอางอิงมากที่สุดในงานศึกษาเก่ียวกับนิกายโยคาจาร  

และถือวาเปนคัมภีรช้ันตนที่ปรากฏคําวา “จิตมาตร” และ “วิชญัปติมาตร” มากที่สุด  ดังขอความที่วา “ณ เวลานั้น  พระผูมี

พระภาคเจาไดเปลงคาถานี้ขึ้นวา  โลกตามที่เรามองเห็นนี้ มิไดมีอยูจริง  ความหลากหลายของส่ิงตาง ๆ ที่เรามองเห็นเกิดมา

                                                 
ÒÙ คําวา “จิตมาตร” และ “วิชญัปติมาตร” เปนคําไวพจนที่ใชแทนกันได นักวิชาการรุนกอน  ๆ มักจะแปลเปนภาษาอังกฤษวา  “Mind-

Only””  (เปนเพียงจิตเทานั้น ) แตมีนักวิชาการรุนใหมบางทานแยงวาการแปลแบบนี้ทําใหเกิดความเขาใจไปในลักษณะจิตนิยม

สมบูรณ (absolute idealism) คือมองวาจิตเทานั้นมีอยูเพียงอยางเดียวในจักรวาล  ที่ถูกควรจะแปลวา  “just thought” หรือ “merely 

thought” (เปนเพียงความคิดเทานั้น )  สวนคําวา  “วิชญัปติมาตร ” มักจะแปลเปนภาษาอังกฤษวา  “conceptualization only” บาง 

“mental image ” บาง   “representation only” บาง “mere representation of consciousness” บาง  “ideation only”  “ideas only” บาง 

“imagination only” บาง แปลวาเปนไทยไดวา “เปนเพียงมโนภาพของจิตเทานั้น”  “เปนเพียงจินตภาพของจิตเทานั้น”  “เปนเพียงภาพ

ตัวแทนของจิต”  “เปนเพียงภาพที่จิตคิดขึ้นหรือปรุงแตงขึ้นเทานั้น” ฯลฯ 
ÒÚนักวิชาการบางทาน  เชน  แลมเบิรต   ชมิธอเซน   สันนิษฐานวาทศภูมิกสูตร   นาจะมีอายุเกาแกมากกวาสันธินิรโมจนสูตร   ดู  

Lambert Schmithausen, “On the Problem of the Relation of Spiritual Practice and Philosophical Theory in Buddhism,” in German 

Scholars on India. Contributions to Indian Studies, vol.2 (Bombay: Nachiketa Publications, 1976), p. 244.  
ÓÑ Karl H.Potter, Encyclopedia of Inian Philosophies, Vol.VIII (Delhi: Motilal Banasidass, 1999), p. xi. 
ÓÒ Janice Dean Willis, On Knowing Reality, (New York: Columbia University Press, 1979),  p. 29. 



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๓๓ 

จากจิต  รางกายของเราทรัพยสินของเรา  และบานเรือนของเราเปนเพียงภาพที่สะทอนออกมาจากอาลยวิญญาณเทานั้น ”ÓÓ   

และขอความที่วา “มหามติ  ตามหลักคําสอนของพระพุทธเจาทั้งหลาย ทั้งในอดีต ปจจุบัน  และอนาคต  สรรพส่ิงมิไดอุบัติ

ขึ้น  ทําไมหรือ  ก็เพราะส่ิงเหลานี้ไมมีอยูจริงนั่นเอง  สรรพส่ิงเปนเพียงภาพสะทอนของจิต”ÓÔ 

 ๒.๑.๒ “จิตมาตร” ในคัมภีรช้ันรอง 

 คําวาคัมภีรช้ันรองในที่นี้   ผูเขียนหมายถึงคัมภีรที่แตงขึ้นในยุคที่นิกายโยคาจารเกิดขึ้นเรีย บรอยแลว  ซ่ึงแตงโดย

คณาจารยของฝายโยคาจารเอง  ไดแกคัมภีรประเภท “ศาสตร”  “ภาสยะ” และ “ฎีกา” คัมภีรสําคัญที่ปรากฏคําวา  “จิตมาตร” 

“วิชญัปติมาตร” และ “อาลยวิญญาณ”  ผูเขียนขอยกตัวอยาง ๕ คัมภีรหลัก ๆ ดังนี้ 

 ๑) คัมภีร “มัธยานตวิภังค” แตงโดยทานไมเตรยนาถ ผูริเริ่มกอตั้งนิกายโยคาจารและเปนอาจารยของทานอสังคะ และ

วสุพันธุ  คัมภีรนี้มีความยาว ๒๒ โศลก (คาถา) และในโศลกที่ ๓ ปรากฏขอความวา  “วิญญาณ ปรากฏขึ้นโดยสะทอนภาพ

วัตถุ  สัต  อาตมัน และมโนภาพ   วัตถุภายนอกหามีอยูไม   และเพราะความไมมีแหงวัตถุภายนอกนั้น  วิญญาณจึงไมมี

เหมือนกัน”ÓÕ  

 ๒) คัมภีร “ไตรสภาวนิรเทศ” แตงโดยทานวสุพันธุ  คัมภีรนี้มีความยาว ๓๘ โศลก ในโศลกที่ ๖ มีขอความวา “จิตนั้น

มี ๒ อยาง คือ เหตุจิตและผลจิต เหตุจิต เรียกวาอาลยวิญญาณ   สวนผลจิต  เรียกวา ปรวฤตติวิญญาณ   วิญญาณอยางหลังนี้มี  

๗ อยาง” และในโศลกที่ ๗ มีขอความวา “อาลยวิญญาณ เรียกวา จิต เพราะส่ังสมพีชะ   สังกิเลส และวาสนาทั้งหลาย    ปรว-

ฤตติวิญญาณ  เรียกวา  จิต เพราะเปนไปโดยอาการอันวิจิตร ”ÓÖ  อาลยวิญญาณ  มักจะแปลเปนภาษาอังกฤษวา  “store 

consciousness” หมายถึงวิญญาณที่เก็บหรือส่ังสมพีชะประเภทตาง ๆ สวนปรวฤตติวิญญาณ  มักจะแปลเปนภาษาอังกฤษวา  

“evolved or active consciousness” หมายถึงวิญญาณที่วิวัฒนไป เปนไป หรือทําการสรางสรรคส่ิงตาง ๆ  

 ๓) คัมภีร “ตริงศติกา” แตงโดยทานวสุพันธุ   คัมภีรนี้มีความยาว  ๓๐ โศลก ในโศลกที่  ๑ มีขอความวา  “การใชคําวา  

อาตมัน และธรรม มีประการตางๆ แตคําทั้งสองนี้หมายถึงความแปรแหงวิญญาณ (วิชญานปริณาม ) ความแปรแหงวิญญาณ

มี ๓ อยาง”  และในโศลกที่ ๒ มีขอความวา “ความแปรแหงวิญญาณ ๓ อยาง คือ วิบาก  การคิดตรึกตรอง  และมโนภาพของ

วัตถุ(วิชญัปติ) อยางแรกเปนวิบากแหงพีชะทั้งปวง เรียกอีกอยางหนึ่งวาอาลยวิญญาณ”Ó× 

 ๔) คัมภีร “วิงศติกา” แตงโดยทานวสุพันธุ  คัมภีรนี้มีความยาว ๒๐ โศลก ในโศลกที่ ๑  ปรากฏขอความวา “สรรพส่ิง

เปนมโนภาพของจิตเทานั้น (วิชญัปติมาตร) เพราะเปนเพียงการปรากฏแหงวัตถุอันไมมีอยูจริง   เปรียบเหมือนบุคคลผูเปน

โรคตา มองเห็นส่ิงทั้งหลายเหมือนเสนผมและดวงจันทร เปนตน ซ่ึงเปนส่ิงที่ไมมีอยูจริง”ÓØ 

                                                 
ÓÓ  D.T. Suzuki, tr., The Sankavatara Sutra, (London: Routledge & Kegan Paul LTD., 1973),  p. 49.  
ÓÔ Ibid., p. 55-56. 
ÓÕ Thomas E. Wood, Mind Only : A Philosophical and Doctrical Analysis of the Vijnanavada, (Delhi: Motilal Banarsidass 

Publishers Private Limited, 1994), p. 11. 
ÓÖ Ibid., pp. 32-33. 
Ó×  Ibid., p. 49-50. 
ÓØ  Ibid., p.97. 



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๓๔ 

 ๕) คัมภีร “วิชญัปติมาตรตาสิทธิ” เปนคัมภีรที่ทานวสุพันธุแตงแกอรรถกถาคัมภีรของทานเอง คือ คัมภีรวิงศติกา  ใน

โศลกที่ ๑ ปรากฏขอความวา “นี้เปนเพียงมโนภาพของจิตเทานั้น เพราะมันสะทอนภาพแหงวัตถุอันไมมีอยูจริง  เหมือนการ

เห็นเสนผมและดวงจันทร (สองดวง) ของบุคคลผูมีทุกขเพราะโรคตา”ÓÙ  

 ๒.๑.๓ “จิตมาตร” ในทัศนะของนักวิชาการทั่วไป 

 เอ็ดเวิรด คอนซ  มองวา “จิตมาตร” หมายถึงแนวคิดที่ถือวาความคิดและส่ิงทั้งมวลยอมเปนจิตเทานั้น  รากฐานแหง

การหลอกตัวเองของเราก็คือ เราไปยึดถือวาส่ิงที่จิตของเราสมมุติใหเปนวัตถุภายนอกนั้น  เปนอีกโลกหนึ่งที่อิสระจากจิต

ของเราเอง  ซ่ึงที่จริงแลวจิตนั้นเองที่เปนทั้งกําเนิดและสาระสําคัญของวัตถุภายนอกนั้นอยางแทจริง  โลกภายนอกนั้นที่แทก็

คือจิตนี่เอง  การที่วัตถุภายนอกมีอยูหลากชนิดก็เปนเพียงการแสดงออกทางจิต  ไมใชอะไรอ่ืนนอกจากความคิด 

เชนเดียวกับภาพลวงตาในพยัพแดดที่เราหลงคิดวาเปนน้ํา  ความจริงแลวหามีน้ําอยูจริงไม28

ÓÚ 

 ที.อาร.วี. มูรติ มองวา “วิชญานวาท ยึดถือจุดยืนแบบจิตนิยมที่วาจิตเทานั้นเปนจริง  วัตถุเปนส่ิงที่ถูกจิตปรุงแตงหรือ

สรางขึ้นและออกมาจากจิต  แมนิกายโยคาจารจะใชศัพทหลากหลาย เชน ชญาน วิชญาน  วิชญัปติ  จิต  สวสังเวทนะ เปน

ตน ที่จริงแลวก็หมายถึงตัวกระทําการสราง หรือเจตจํานง (Will) วิชญานของนิกายนี้ก็คือกิริยภาพบริสุทธ์ิ (Pure Act) 

นั่นเอง”ÔÑ   ตามคํานิยามของมูรติในที่นี้ จิตมาตรของโยคาจาร มีลักษณะคลายคลึงกับ “สัต”(Being) หรือ “พรหมัน” ของ

ลัทธิอไทวตะ เวทานตะนั่นเอง  ในฐานะเปนองคแหงเจตจํานง (Will) หรือองคผูสรางที่บริสุทธ์ิ (Pure Act) อันเปน

แหลงกําเนิดของสรรพส่ิง30

ÔÒ 

 เสถียร โพธินันทะ ใหมองวา นิกายโยคาจารไดสรางปรัชญาระบบปรัชญาแบบจิตนิยม (Idealism) ขึ้นมาจาก “อาลย-

วิญญาณ” คือสอนวาทุกส่ิงทุกอยางลวนมีสภาพเปนจิต และออกจากจิตทั้งส้ิน เปนมูลการณะของโลกแลสรรพส่ิง  ดัง

ขอความในอภิธรรมสูตรที่ วา “อนาทิกาลิโก  ธาตุะ  สรฺวธรฺมสมาศฺรยะ  ตสฺมินฺ   สติ  คติ  สรฺวา  นิรฺวาณาธิคโมปวา ” 

แปลวา ธาตุที่ไมมีกาลเบื้องตน  (อาลยวิญญาณ) เปนที่อาศัยแหงธรรมทั้งปวง  เม่ือธาตุนั้นมีก็มีคติทั้งปวง แมการบรรลุพระ

นิรวาณก็ยอมมีดวย  นั่นคืออาลยวิญญาณเปนมูลฐานแหงสรรพส่ิง  ถาไรอาลยวิญญาณนี้แลว  สรรพส่ิงก็ไมมี  ทั้งนี้ก็เนื่อง

ดวยสรรพส่ิงเปนเงาสะทอนหรือเปนพฤติภาพของอาลยวิญญาณนั่นเอง  อาลยวิญญาณมีหนาที่ ๒ อยาง คือ “เก็บ” และ 

“กอ” คือ เก็บเอาพีชะหรือเมล็ดพันธุของส่ิงทั้งปวงเอาไว เชน กุศล อกุศล อาสวะ และอนาสวะ เปนตน จากนั้น จึงกอหรือ

แสดงพฤติภาพตาง ๆ ออกมา31

ÔÓ 

 พระมหาสมจินต  สมฺมาปฺโญ  กลาววา นิกายโยคาจารถือวาจิตหรือ  วิชญานเปนสัจจะเพียงหนึ่งเดียว  วัตถุภายนอก

เปนอสัจจะ  เหมือนความฝนหรือภาพลวงตา  การที่จะเขาใจลักษณะ พัฒนาการ และการทํางานของจิตตองปฏิบัติโยคะ  จิต

คือปรากฏการณที่เปนเหตุใหความมีอยูแหงจักรวาลปรากฏออกมา  แมจะไมสามารถทํางานไดเหมือนคอมพิวเตอร  แตก็ทํา

                                                 
ÓÙDavid J. Kalupahana, The Principle of Buddhist Psychology, (New York: State University of New York Press, 1987), p. 173.  
ÓÚ เอ็ดเวิรด  คอนซ, พระพุทธศาสนา  สาระและพัฒนาการ , แปลโดย  นิธิ เอียวศรีวงศ , (กรุงเทพมหานคร : บริษัท อมรินทร   พริ้นต้ิง 

กรุพ จํากัด, ๒๕๓๐), หนา ๒๓๙–๒๔๐. 
ÔÑ T.R.V. Murti, The Central Philosophy of Buddhism, p. 316. 
ÔÒ Ibid., p. 316. 
ÔÓ เสถียร โพธินันทะ, ปรัชญามหายาน, (กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพบรรณาคาร, ๒๕๒๒), หนา ๑๑๒–๑๑๔.   



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๓๕ 

ไดหลายส่ิงหลายอยางที่ไมมีใครคาดคิดได  รูปธรรมในโลกแมจะซับซอนแตสามารถหย่ังถึงได  สวนจิตนั้นซับซอนทั้ง

โครงสรางและกระบวนการทํางาน  ยากที่จะหย่ังถึง32

ÔÔ 

 สมภาร  พรมทา  มองวา โลกทางกายภาพที่เราไดสัมผัสอยูทุกวันนี้มีไดเพราะมีจิต  หากไมมีจิต  ส่ิงเหลานี้ยอมไมมี 

จักรวาลในทัศนะของนิกายโยคาจารประกอบดวยส่ิงเดียว ส่ิงนี้นิกายนี้เรียกวาจิต (Mind) รางกายของเราและทรัพยสมบัติ

ตาง ๆ ที่เราสะสมไว  เราอาจเขาใจวาเปนส่ิงที่มีอยูจริง  และมีอยูตางหากจากส่ิงที่เรียกวาจิต  แตสําหรับนิกายโยคาจาร  

รางกาย ทรัพยสมบัติ และบานเรือนของเราจะมีไมได  ถาไมมีจิต  หรือกลาวอีกนัยหนึ่ง  ส่ิงเหลานี้เม่ือทอนลงจนถึงที่สุด

แลวก็คือผลผลิตของจิตนั่นเอง  จักรวาลนี้จึงมีเพียงจิตกับผลผลิตของจิตเทานั้น (Mind and manifestation of Mind)ÔÕ 

๒.๓ หลักการตีความในพระพุทธศาสนามหายาน 

 เนื่องจากแนวคิดเรื่อง “จิตมาตร” ปรากฏในพระสูตรมหายานยุคตนหลายสูตรดวยกัน และพระสูตรเหลานั้นก็เปนที่

ยอมรับนับถือของชาวมหายานเกือบทุกนิกาย เชน ทศภูมิกสูตร สันธินิรโมจนสูตร และลังกาวตารสูตร เปนตน เม่ือหลาย

นิกายยอมรับพระสูตรเหลานี้  จึงหลีกเล่ียงไมไดในการที่จะยอมรับแนวคิดเรื่อง “จิตมาตร” ใหเขามาอยูในนิกายของตน  แต

ปญหาไมไดอยูที่วายอมรับหรือไมยอมรับ  หากแตอยูที่วาเม่ือยอมรับแลวไดมีการตีความแนวคิดนี้อยางไรเปนสําคัญ  การ

ตีความไมตรงกันในเรื่องเดียวกันนี้เอง  เปนเหตุปจจัยสําคัญที่นํามาซ่ึงความแตกแยกเปนนิกายตาง ๆ ในประวัติศาสตร

พระพุทธศาสนา ดังนั้น การศึกษาหลักการตีความของมหายาน  จึงถือวาเปนปจจัยสําคัญที่จะชวยทําใหเขาใจพัฒนาการของ

การตีความเรื่อง “จิตมาตร” ไดเปนอยางดี 

 ๒.๒.๑ เนยารถะ และนีตารถะ ในฐานะเปนพ้ืนฐานแหงการตีความ   

 การเขาใจความหมายของคําวา  “เนยารถะ” และ “นีตารถะ”ÔÖ ถือวาเปนพ้ืนฐานสําคัญในการตีความแนวคิดเรื่อง   

“จิตมาตร” และแนวคิดอ่ืนๆ  ของฝายมหายาน   ขอความทั้ง  ๒ ประเภทนี้ปรากฏในคัมภีรมหายานอยางหลากหลาย  ชาว

มหายานถือวาการเขาใจธรรมชาติของขอความทั้ง ๒ ประเภทนี้  เปนกุญแจสําคัญสําหรับทําความเขาใจหลักธรรมและเปน

เครื่องมือแกปญหาขอความในพระสูตรที่ลักษณะขัดแยงกันเอง  ในขณะเดียวกัน  ถานักตีความไมเขาใจความหมายของ

ขอความ  ๒ ประเภทนี้  ก็มีโอกาสสูงมากที่จะตีความพุทธพจนผิดพลาด    อยางไรก็ตาม  ผูเขียนมองวาพระสูตรมหายานที่

นาจะใหคําจํากัดความของคําวา “เนยารถะ” และ “นีตารถะ”  ไดชัดเจนที่สุด ไดแกขอความใน “อักษยมตินิรเทศสูตร”  ดังนี้  

                                                 
ÔÔ พระมหาสมจินต   สมฺมาปฺโญ , พุทธปรัชญา   สาระและพัฒนาการ , (กรุงเทพมหานคร  : โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 

๒๕๔๔),หนา ๒๐๘. 
ÔÕ สมภาร  พรมทา, พุทธศาสนามหายาน, หนา ๑๐๗–๑๐๙. 
ÔÖคําวา “เนยารถะ”  นักวิชาการมักใหความหมายในภาษาอังกฤษวา  “indirect meaning”  “interpretable meaning” หรือ “a meaning 

to be determined” สวนคําวา “นีตารถะ”  มักใหความหมายวา “direct meaning”   “precise meaning”   หรือ “definitive meaning”  

พระไตรปฎกของเถรวาท  ก็ปรากฏคําวา “เนยยัตถะ” และ “นีตัตถะ” เชนกัน คือ “ภิกษุทั้งหลาย  คน ๒ จําพวกนี้ยอมกลาวตูตถาคต   

คน ๒ จําพวกเปนไฉน คือ   คนที่แสดงสุตตันตะที่ควรไขความ (เนยยัตถะ ) วา ‘สุตตันตะที่ไขความแลว ’ คนที่แสดงสุตตันตะที่ไข

ความแลว (นีตัตถะ) วา ‘สุตตันตะที่ควรไขความ ’ คน ๒ จําพวกเหลานี้แล  ยอมกลาวตูตถาคตภิกษุทั้งหลาย …” (องฺ.ทุก. ๒๐/๒๕/

๕๙) 



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๓๖ 

 ถาถูกถามวา  อะไร คือ พระสูตรที่ไขความแลว  (นีตารถะ)  อะไร คือ พระสูตรที่ควรไขความ  (เนยารถะ) ? (๑) 

พระสูตรที่สอนสมมติสัจจะ  เรียกวาพระสูตรที่ควรไขความ  พระสูตรที่สอนปรมัตถสัจจะ   เรียกวาพระสูตรที่ไขความ

แลว  (๒) พระสูตรที่สอนดวยคําและอักษรเปนอันมาก  เรียกวาพระสูตรที่ควรไขความ  พระสูตรที่สอนธรรมอันลึกซึ้ง   

เห็นไดยาก  เขาใจไดยาก เรียกวาพระสูตรที่ไขความแลว (๓) พระสูตรที่สอนผูเปนเจาของวาไมใชเจาของ   การอธิบาย

ผูเปนเจาของดวยศัพทตาง ๆ เชน อัตตา  สัตว  ชีวะ บุคคล เปนตน  ซึ่งเกิดจากพระมนู   บุตรของพระมนู   เปนผูกระทํา

การ  และมีประสบการณ  เรียกวาพระสูตรที่ควรไขความ  พระสูตรที่สอนประตูแหงวิโมกข   ที่วางจากสิ่งทั้งหลาย   ไม

เครื่องหมาย   ไมมีความปรารถนา   ไมมีการปรุงแตง   ไมมีการเกิด   ไมชาติ  ไมมีสัตว   ไมมีบุรุษ   ไมมีบุคคล   ไมมี

เจาของ  เรียกวา พระสูตรที่ไขความแลว35

Ô×   

 ในสันธินิรโมจนสูตร  ก็ไดใหความหมายในลักษณะเดียวกันวา  “ตัวอยางของพระสูตรที่ไขความแลว  (นีตารถะ) พึง

ทราบจากคําสอนเรื่องศูนย ตาของพระตถาคต   คําสอนทั้งหมดที่สอนเรื่องสัตว   บุคคล  หรืออัตถิภาวะ   พึงทราบวาเปนคํา

สอนที่ควรไขความ  (เนยารถะ)”ÔØ  แมทานจันทรกีรติ   ปราชญมหายานนิกายมาธยมิก   ก็ไดกลาวไวในคัมภีร  “มัธยมกา-

วตาร” ในแนวเดียวกัน ดังขอความที่วา “การตีความตองยึดหลักวาพระสูตรที่สอนส่ิงที่ไมใชสัจธรรม เปนพระสูตรที่ควรไข

ความ  (เนยารถะ) พระสูตรที่เก่ียวกับเรื่องศูนยตา  เปนพระสูตรที่ไขความแลว  (นีตารถะ)”�� และขอความที่วา  “แมวา

พระพุทธเจาจะปราศจากสักกายทิฏฐิ   แตก็ทรงสอนโดยใชคําวา  ‘เรา’ ‘ของเรา’  เชนเดียวกัน   แมวาธรรมทั้งหลาย   จะไม

มีสวภาวะ  (intrinsic nature) แตพระองคก็สอนวาธรรมเหลานั้นมีอยู   ในฐานะเปนขอความที่ควรไขความ  (เนยารถะ)” ÔÚ  

จะเห็นวา  การนิยามความหมายของคําทั้งสองตามที่กลาวมานี้   สวนมากจะใชขอความที่กลาวถึง   “สัตว  บุคคล”  กับ

ขอความที่กลาวถึง  “ศูนยตา”  เปนเกณฑมาตรฐานในการแบง   ทั้งนี้เพราะเปนการนิยามบนพ้ืนฐานของแนวคิดนิกายมาธ

ยมิก  โดยเฉพาะแนวคิดที่มีรากฐานมาจากคัมภีร  “มาธยมิกศาสตร ” ของทานนาคารชุน  ดังความเห็นของทานจันทรกีรติ

เก่ียวกับวัตถุประสงคในการนิพนธคัมภีรมาธยมิกศาสตรของทานนาคารชุน ที่วา  

คนบางพวกมีขอกังขาวา  คําสอนแบบใดหมายถึงสัจธรรม    คําสอนแบบใดมีความหมายตามเจตนารมณ    เพราะมีจิตใจ

ออนแอ  คนบางพวกจึงคิดวา คําสอนที่ควรไขความ (เนยารถะ) เปนคําสอนที่ไขความแลว (นีตารถะ) เพ่ือจะสะสางขอกังขา

และการถือเอาความเช่ือเหลานั้นอยางผิด  ๆโดยอาศัยการใชเหตุผลและคัมภีร   ทานอาจารย  (นาคารชุน) จึงนิพนธคัมภีรนี้  

(มาธยมิกศาสตร)ÕÑ 

                                                 
Ô×ขอความนี้ทานจันทรกีรติยกมาอางในงานของทานชื่อ  “Pasannapada”  ดูเพ่ิมเติมใน  Donald s. Lopez, Jr., “Interpretation of the 

Mahayana Sutras”, Buddhist Hermeneutics, ed. By Donald s. Lopez, Jr., (Honolulu : University of Hawaii Press, 1988), p. 61.  
ÔØเปนขอความที่ทานจันทรกีรติยกมาอางในงานของทานชื่อ  “Madhyamakavatara” และ  “Pasannapada”  ดูเพ่ิมเติมใน   Donald s. 

Lopez, Jr.,  “Interpretation of the Mahayana Sutras”, p. 62. 
ÔÙIbid., p. 64. 
ÔÚIbid., p. 62.  
ÕÑฉบับภาษาสันสกฤต  ดู  Louis de la Vallee Poussin, ed., Mulamadhyamakadarikas de Nagarjuna avec la Prasannapada de 

Candrkirti, (Osnabruck :  Biblio Verlag, 1970), p.42.  อางใน Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation of the Mahayana Sutras”, p. 64. 



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๓๗ 

 ดร. ที.อาร.วี. มูรติ ไดอางถึงขอความที่ทานจันทรกีรติกลาวถึงคัมภีรมาธยมิกศาสตรในทํานองเดียวกันวา  “เนื้อหา

ของมาธยมิกศาสตรทั้งหมด   ตั้งอยูบนพ้ืนฐานของการสรางความแตกตางระหวางพระสูตรที่ไขความแลว  (นีตารถะ)  กับ

พระสูตรที่ควรไขความ (เนยารถะ)  แมทานจันทรกีรติ ก็ไดกลาวไวอยางชัดเจนวา ทานนาคารชุนแตงคัมภีรมาธยมิกศาสตร

ขึ้นมาเพ่ืออธิบายความแตกตางนี้”ÕÒ   

 ทานตสองขะปะ (Tsong-kha-pa)ÕÓ ปราชญมหายานชาวทิเบต  ไดวิจารณวา  การแบงแยกวาขอความใดเปนประเภท  

“เนยารถะ”  ขอความใดเปนประเภท “นีตารถะ”  เพียงเพราะอาศัยหลักฐานที่คัมภีรบอกไว   ยอมไมเพียงพอตอการทําความ

เขาใจพระพุทธพจน เพราะเกณฑการแบงที่แตละคัมภีรใหไวก็ไมเหมือนกัน     ดังนั้น ทางที่ดีควรจะยึดเอาเจตนารมณและ

อุบายวิธีในการแสดงธรรมแตละครั้งเขามารวมพิจารณาดวย   ดังที่ทานกลาวไวในงานช่ือวา  “Legs bshad snying po” 

(สารัตถะแหงการอรรถาธิบายที่ถูกตอง) ดังนี้  

 เปนไปไมไดที่จะแยกความแตกตางของธรรมเหลานั้น   เพียงเพราะอาศัยการอางคัมภีรที่บอกวา  “นี้คือขอความที่ควรไข

ความ (เนยารถะ) นี้คือขอความที่ไขความแลว  (นีตารถะ)”  มิฉะนั้น การนิพนธอรรถกถาเพ่ือแยกความแตกตางระหวางคํา

สอนที่ควรไขความ  กับคําสอนที่ไขความแลว   จะกลายเปนสิ่งที่ไรจุดหมายสําหรับทานมหาสารถีทั้งหลาย  (เชน ทานนาคา -

รชุน และอสังคะ) วิธีการแบงแยกคําสอนที่ควรไขความ กับคําสอนที่ไขความแลว ที่กลาวไวในคัมภีรตาง  ๆ มีความขัดแยงอยู

มากมาย…ดังนั้น บุคคลจะตองคนหาเจตนารมณของพระพุทธเจา   โดยเจริญรอยตามทานมหาสารถีทั้งหลาย   ผูไดรับการ

พยากรณจากพระพุทธเจาใหมาทําหนาที่จําแนกความแตกตางระหวางคําสอนที่ควรไขความ  กับคําสอนที่ไขความแลว   ทาน

มหาสารถีเหลานั้น  ไดชี้ใหเห็นเจตนารมณของพระพุทธเจาเกี่ยวกับคําสอนที่ควรไขความ  และคําสอนที่ไขความแลว   พรอม

ทั้งใชเหตุผลมาแสดงใหเห็นขอผิดพลาดในการตีความบางอยาง  และใหขอพิสูจนวา  คัมภีรใดมีขอความที่ไขความแลว  ซึ่งไม

เหมาะที่จะนําไปไขความอีก  ดังนั้น  ในที่สุดแลวบุคคลจะตองแยกออกจากกันระหวางคําสอนที่ควรไขความ  กับคําสอนที่ไข

ความแลว42

ÕÔ 

 แนวคิดในการตีความพุทธพจนของทานตสองขะปะ  นับวาเปนความกาวหนาอีกขั้นหนึ่งในพัฒนาการแหงการ

ตีความของพุทธศาสนามหายาน  แนวคิดนี้นาจะเกิดจากความรูสึกยุงยากสับสนกับแนวการตีความที่อาจารยรุนกอน  ๆ เคย

ทําไว  ตอมามีอาจารยอีกทานหนึ่งช่ือวา  “ปนเชนโสดนัมแกรกส  ปะ” (Pan-chen bSod nam grags pa) ไดแตงคัมภีรช่ือวา  

“Drang nges utpala’i phreng pa” เพ่ืออธิบายความในคัมภีร  “Legs bshad snying po” ของทานตสองขะปะ   ทานปนเชนฯ  

                                                 
ÕÒ T.R.V. Murti,  The Central Philosophy of Buddhism, (London :  George Allen and Unwin Ltd., 1974), pp. 254-255. 
ÕÓ ทานตสองขะปะ (Tsong-kha-pa) เกิดเม่ือ พ.ศ. ๑๙๐๑  เปนนักปฏิรูปศาสนาชาวทิเบตผูยิ่งใหญ   เปนผูต้ังนิกายเกลุกปะ  หรือนิกาย

หมวกเหลือง  และไดสะสางพระพุทธศาสนาใหหมดจดจากความเชื่องมงายในลัทธิพิธีตาง ๆ  
ÕÔ A.F. Thurman, Tsong Khapa’s Speech of Gold in the Essence of True Eloquence, (Princeton : Princeton University Press, 

1984),  p. 189. 



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๓๘ 

ไดนําแนวคิดเรื่องการตีความตามเจตนารมณของทานตสองขะปะมาพัฒนาตอโดย  ไดแบงเกณฑการตีความไว   ๔ ขั้นตอน 

คือ ÕÕ 

 ๑) ความหมายตามเจตนารมณหรือความหมายเฉพาะ  (dgongs pa, The intended meaning) คือ ความหมายที่

พระพุทธเจามีพระประสงคจะใหผูฟงเขาใจในการแสดงธรรมแตละครั้ง   ความหมายในแงนี้มีความแตกตางหลากหลายไป

ตามอุปนิสัยและความตองการที่แตกตางหลากหลายของผูฟง  

 ๒) พ้ืนฐานแหงเจตนารมณ  (dgongs gzhi,  The foundation of the intention) คือ ความจริงหรือสัจธรรมระดับลึกอัน

ซอนอยูเบื้องหลัง หมายความวา เม่ือใดก็ตามที่พระพุทธเจาตรัสถึงส่ิงอันไมเปนจริงในระดับปรมัตถ  พระองคจะมีสัจธรรม

หรือความจริงเปนฐานรองรับอยู  สัจธรรมอันนี้เองที่พระองคตองการใหผูฟงเขาใจในทายที่สุด 

 ๓) แรงจูงใจ (dgos pa, The motive) หมายถึง พระประสงคของพระพุทธเจาในการแสดงธรรมอันไมเปนจริงในระดับ

ปรมัตถ  ตองเขาใจใหไดวาทําไมพระองคจึงแสดงอยางนั้น  ทรงมีพระประสงคอยางไร เปนตน 

 ๔) เกิดความขัดแยงถายึดตามตัวอักษร  (dngos la gnod byed, The contradiction if taken literally)  หมายความวา ถา

ถือความหมายของขอความนั้นตามตัวอักษรโดยไมมีการตีความ  จะเกิดความขัดแยงในการใชเหตุผลทันที  เชน ขอความ

แบบ “เนยารถะ” ที่สอนวามีสัตว บุคคล เปนตน  ถายึดความขอความนี้วาเปนจริงตามตัวอักษร  จะเกิดความขัดแยงในแง

ของการใชเหตุผลทันที 

 อยางไรก็ตาม  เกณฑการตีความในลักษณะดังกลาวนี้  ไมใชวาอาจารยในยุคกอนทานปนเชนฯ จะไมเคยนํามาใช  

ตัวอยางที่นาจะทําใหเห็นภาพการตีความในแนวนี้  ก็คือการตีความคําวา “จิตมาตร” ของทานจันทรกีรติ   ในลังกาวตารสูตร 

ซ่ึงเปนรากฐานแนวคิดที่สําคัญของฝายโยคาจาร  ไดแกขอความที่วา  “วัตถุภายนอกไมมีอยู  แมมันจะปรากฏใหเห็นอยาง

นั้น  มันก็คือจิตที่ปรากฏออกมาเปนวัตถุอันหลากหลาย  ในรูปแหงเทหะ  แหลงกําเนิด และที่อาศัยทั้งหลาย  เรากลาววาเปน

เพียงจิตเทานั้น (จิตมาตร)”ÕÖ การตีความขอความนี้ของทานจันทรกีรติ ถาเอาเกณฑของทานปนเชนฯเขามาจับ จะมีขั้นตอน

ดังนี้ (๑) ความหมายตามเจตนารมณ  ก็คือขอความที่วา “วัตถุภายนอกไมมีอยู ” ซ่ึงเปนความหมายที่พระพุทธเจามีพระ

ประสงคจะใหผูฟงในขณะนั้นเขาใจ   (๒) พ้ืนฐานแหงเจตนารมณ ก็คือความหมาย หรือสัจธรรมระดับลึกที่พระองคมี

ประสงคจะใหผูฟงขอความนี้เขาใจในทายที่สุด ซ่ึงก็คือธรรมทั้งปวงทั้งที่เปนรูปและจิตวางจาก “สวภาวะ” หรือภาวะที่มีอยู

เปนอยูโดยตัวของมันเอง (intrinsic nature / self-nature)  แตในระดับสมมติบัญญัติทั้งวัตถุและจิตก็ถือวาเปนส่ิงที่มีอยู  (๓) 

แรงจูงใจ (motivation) หรือพระประสงคของพระพุทธเจาในการปฏิเสธความมีอยูของรูปในขอความนี้  ก็คือเพ่ือใหสาวกผู

ยึดม่ันถือม่ันในรูปไดคลายความยึดม่ันถือม่ันในรูปเสีย  เม่ือทําลายความยึดม่ันถือม่ัน (ในรูป) ไดแลว สาวกเหลานั้นจึงจะ

สามารถเขาใจไดวาแมจิตก็ไมไดมีอยูในตัวของมันเอง (สวภาวะ ) แลวจึงจะรูแจงในสัจธรรม คือความเปนศูนยตาของ   

สรรพส่ิงในจักรวาล  และ (๔) เกิดความขัดแยงถายึดตามตัวอักษร  คือถาเรายึดถือตามตัวอักษรวาวัตถุภายนอกไมมีอยูจริงๆ 

                                                 
ÕÕ Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation of the Mahayana Sutras”, p. 55.  ดูเพ่ิมเติมใน   D. Seyfort  Ruegg, “Purport, Implicature, 

and Presupposition : Sanskrit abhipraya and Tibetan  dgons pa / dgons gzhi as Hermeneutical Concept,” Journal of Indian 

Philosophy 13 (1985): 311. 
ÕÖMadhyamakavatara, VI.23;  อางใน Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation of the Mahayana Sutras”, p. 56. 



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๓๙ 

ตามขอความในพระพุทธพจนขางตน จะกอใหเกิดความขัดแยงกับขอความอ่ืน ๆ ที่ในพระสูตรเดียวกันนี้ที่บอกวาวัตถุ

ภายนอกมีอยู45

Õ×  

 กลาวโดยสรุป  พระพุทธศาสนาทั้งฝายเถรวาทและมหายาน  มองวาขอความในพุทธธรรมแบงออกเปน  ๒ ประเภท 

คือ ขอความแบบ  “เนยารถะ”  และขอความแบบ  “นีตารถะ”    ขอความประเภทแรก  คือ “เนยารถะ”  หมายถึง  ขอความที่

ควรไขความ  หรือควรตีความ   เปนขอความที่เก่ียวกับความจริงระดับสมมติที่ชาวโลกยอมรับกัน   เชน คําสอนเรื่องสัตว   

บุคคล  ตัวตน  เรา-เขา เปนตน  สวนขอความประเภทที่สอง คือ “นีตารถะ”  หมายถึง  ขอความที่ไขความแลว  หรือขอความ

ที่มีความชัดเจนในตัว   ไมตองอาศัยการตีความ   เปนขอความที่แสดงความจริงระดับปรมัตถ   เชน คําสอนเรื่องอนัตตา   

นิพพาน  และศูนยตา  เปนตน  อยางไรก็ตาม   จุดที่แตกตางกันก็คือ  นักคิดฝายมหายาน  นิกายมาธยมิก  ไดพยายามนิยาม

ความหมายของขอความทั้งสองใหสอดคลองกับจุดยืนนิกายของตน   นั่นคือ ขอความใดก็ตามที่กลาวถึงเรื่อง  “ศูนยตา” ถือ

วาเปนขอความแบบ  “นีตารถะ”   สวนขอความอ่ืนนอกจากนี้   ถือวาเปนขอความแบบ  “เนยารถะ” หรือขอความที่ควรไข

ความ   การนิยามความหมายแบบนี้   ไดเปนพ้ืนฐานใหนิกายมาธยมิกนําไปใชวิพากษคําสอนในนิกายอ่ืน  ๆ  ที่ไมไดเนน

เรื่อง “ศูนยตา” วาเปนคําสอนพ้ืนฐานเบื้องตนที่ควรไขความ 

 ๒ .๒.๒ การตีความกับการสอนโดยใช “อุบาย”  

 ปญหายุงยากอยางหนึ่งที่ชาวพุทธในยุคหลังพุทธกาลไดพบอยูบอย ๆ ก็คือ ลักษณะที่ดูเหมือนจะขัดแยงกันเองของคํา

สอนบางประการ  เชน ขอความใน “ธรมราตริทวยสูตร ” (สูตรวาดวยการแสดงธรรม ๒ ราตรี ) ที่วา “พระพุทธเจาแสดง

ธรรมตั้งแตราตรีเปนที่ตรัสรูตอเนื่องไปจนถึงราตรีเปนที่เสด็จดับขันธปรินิพพาน ”ÕØ  กับขอความที่ทานวัชรปาณิกลาวไว

ใน “ตถาคตจิตนยคุหยนิรเทศสูตร”  (พระสูตรวาดวยการแสดงความลับเปนอจินไตยของพระพุทธเจา ) ที่วา “ดูกอนสานต -

มติ  จากราตรีที่พระตถาคตตรัสรูสัมโพธิญาณจนถึงราตรีที่เสด็จดับขันธปรินิพพาน  พระองคไมประกาศหรือตรัสอะไรไว

เลยแมแตอักษรเดียว ”ÕÙ  หรือระหวางขอความที่วา “ทุกขเปนส่ิงที่ควรกําหนดรู  สมุทัยควรละ  นิโรธควรทําใหแจง  และ

มรรคควรใหเจริญ”  กับขอความที่วา “ไมมีทุกข  ไมมีสมุทัย  ไมมีนิโรธ  และไมมีมรรค ”ÕÚ  แนนอนวา ขอความเหลานี้ถา

ถือเอาความหมายตามตัวอักษรจะตองเกิดความขัดแยงอยางแนนอน ปญหาเหลานี้ทําใหชาวพุทธฝายมหายาน (รวมทั้งนิกาย

อ่ืน ๆ ) พยายามหาทางออกจากปญหาความขัดแยงดวยการพัฒนาแนวคิดเรื่อง “อุบาย” (กุสโลบาย) ในการแสดงธรรมของ

พระพุทธเจา แนวคิดนี้มีความเช่ือวา พระพุทธเจาไดตรัสรูความจริงจํานวนหนึ่งที่เรียกวา  “อริยสัจ ๔”  ภารกิจในการเผยแผ

ศาสนาของพระองคตั้งแตตรัสรูจนถึงเสด็จดับขันธปรินิพพาน  ก็คือการนําหลักอริยสัจ ๔ นี้เองไปสอนยักเย้ืองให

สอดคลองกับความแตกตางหลากหลายของหมูสัตว  โดยนัยนี้ คําวา “อุบาย” (upaya) จึงหมายถึง พุทธวิธีในการแสดงธรรม

ใหเหมาะสมสอดคลองกับสภาพปญหา  บริบทแวดลอม ความตองการ  และอุปนิสัยที่แตกตางหลากหลายของหมูสัตว  ชาว

มหายานมองวา เม่ือไรก็ตามที่เราเจอขอความในพระสูตรที่ดูเหมือนจะขัดแยงกันเอง  เราจะยึดเอาความหมายตามอักษร

                                                 
Õ× Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation of the Mahayana Sutras”, p. 56. 
ÕØอางใน Donald S. Lopez, Jr.,  ed., Buddhist Hermeneutics,  (Honolulu : University of Hawaii Press, 1988), p. 48. 
ÕÙ ดู  Louis de la Vallee Poussin, ed., Mulamadhyamakadarikas, p. 366.     

อางใน  Ibid., p. 48. 
ÕÚ อางใน  Donald S. Lopez, Jr.,  ed., Buddhist Hermeneutics,  (Honolulu : University of Hawaii Press, 1988), p. 3. 



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๔๐ 

ไมได  ส่ิงที่เราจะตองนํามารวมพิจารณาก็คือขอความนั้น ๆ แสดงภายใตบริบทแบบใด  แนวคิดของมหายานตรงนี้ไมได

เกิดขึ้นลอย ๆ โดยไมมีหลักฐานรองรับ  โดยขอความที่มักจะถูกหยิบยกขึ้นมาสนับสนุนแนวคิดนี้  คือขอความใน “จตุปติ-

สรณสูตร” (สูตรวาดวยที่พ่ึง ๔ ประการ) ที่วา   “จงยึดเอาอรรถะ (ความมุงหมาย) ไมใชยึดเอาความหมายตามตัวอักษร จงยึด

เอาขอความแบบนีตารถะ ไมใชยึดเอาขอความแบบเนยารถะ ” ÖÑ  และขอความที่วา  “อุปมาเหมือนทองที่ถูกหลอม  ถูกตัด  

และถูกขัดสีนั่นแหละ   ภิกษุและบัณฑิตทั้งหลาย  ก็ควรทําเชนนั้น  ควรวิเคราะหคําสอนของเรากอนแลวจึงยอมรับ ผูไมทํา

เชนนั้น  หาช่ือวามีความเคารพในเราไม”��   อยางไรก็ตาม  อาจารยฝายมหายานคนสําคัญที่นําแนวคิดเรื่องการแสดงธรรม

ดวยอุบายมาเปนฐานในการตีความ  ก็คือ ทานนาคารชุน ดังขอความที่ทานกลาวไวในคัมภีร “รัตนาวลี”  (Ratnavali) ที่วา 

นักไวยากรณเริ่มตนดวยการสอนใหอานตัวอักษรฉันใด  พระพุทธเจาก็ฉันนั้น  ทรงแสดงธรรมที่ผูฟงจะสามารถเขาใจได

งาย  สําหรับบางคนทรงสอนธรรมเพ่ือใหละบาป  บางคนทรงสอนธรรมเพ่ือใหบําเพ็ญบุญ  บางคนทรงธรรมระดับทวิภาวะ 

(duality, ภาวะเปนคู เชน ถูก -ผิด, ดี-ช่ัว เปนตน ) บางคนทรงสอนธรรมระดับอทวิภาวะ (non-duality, ภาวะไมเปนคู คือ 

โลกุตรธรรม อันอยูเหนือดี-ช่ัว, บาป-บุญ) บางคนทรงสอนธรรมระดับลึกซ้ึง เม่ือเขาใจสารัตถะแหงศูนยตาแลว  ช่ือวาเปน

มรรคาแหงการบรรลุอนุตตรโพธิญาณ51

ÖÓ   

 ส่ิงที่ทานนาคารชุนตองการนําเสนอในที่นี้ก็คือ คําสอนของพระพุทธเจาที่ดูเหมือนจะขัดแยงกันเอง  เชน คําสอน

แบบ “ทวิภาวะ” (duality) กับคําสอนแบบ “อทวิภาวะ” (non-duality)  ถาเราตีความขอความนี้ตามตัวอักษรโดยไมทราบที่

ไปที่มาของบริบทหรืออุบายในการแสดงธรรม    คําสอนของพระพุทธเจาจะตองขัดแยงกันเองอยางไมตองสงสัย  ส่ิงที่ทาน

นาคารชุนเนนในที่นี้ก็คือคําวา “บางคน” หมายถึง คนฟงธรรมที่มีความแตกตางหลากหลายอันเปนเหตุใหพระพุทธเจาตอง

แสดงธรรมดวยกุศโลอุบาย  ทานจันทรกีรติเปนอีกทานหนึ่งที่พยายามสานตอแนวคิดของทานนาคารชุน ดังที่ทานกลาวไว

วา “นายแพทยจัดยารักษาคนไขฉันใด  พระพุทธเจาก็ทรงสอนจิตมาตรแกสัตวทั้งหลายฉันนั้นเหมือนกัน ”ÖÔ  ความหมาย

ของขอความนี้ก็คือนายแพทยผูฉลาดยอมจัดยาชนิดตาง ๆ เพ่ือรักษาโรคของคนไขแตละคนซ่ึงไมเหมือนกัน   พระพุทธเจา

ก็เหมือนกัน  ยอมแสดงธรรมดวยอุบายอันหลากหลายเพ่ือใหสอดคลองกับอุปนิสัยของคนฟง 

 ๒.๒.๓ “จิตมาตร” กับการตอสูทางความคิดระหวางนิกาย 

 เปนที่ทราบกันดีวา การที่พระพุทธศาสนาแตกแยกยอยออกเปนนิกายตาง ๆ  เพราะมีความขัดแยงทางความคิดเปน

ปจจัยสําคัญ  ความขัดแยงที่วานี้ก็คือความขัดแยงเก่ียวกับการอธิบายหรือตีความหลักธรรมบางอยาง  เม่ือตางฝายตางยืนยัน

วาแนวคิดของตนถูกตอง  การตอสูทางความคิดจึงเกิดขึ้น  และส่ิงที่จะนํามาพิสูจนวา แนวคิดของฝายตนถูกตอง คือ 

หลักฐานขอมูล  ระบบเหตุผล  (ตรรกะ) และการพัฒนาหลักการตีความที่สมเหตุสมผลขึ้นมารองรับแนวคิดนั้น  ย่ิงสามารถ

                                                 
ÖÑ อางใน  Etienne Lamotte, “Textual Interpretation in Buddhism,” Buddhist Hermeneutics, ed. By  Donald s. Lopez, Jr., (Honolulu 

: University of Hawaii Press, 1988), p. 15.  
ÖÒเปนขอความที่ทานตสองขะปะยกมาอางในงานของทานชื่อ  “Drang nges legs bshad snying po”   ดูเพ่ิมเติมใน    Robert 

A.F.Thurman, Tsong- khapa’s Speech of Gold in essence of True Eloquence (Princeton: Princeton University Press, 1984), p. 190. 
ÖÓฉบับภาษาสันสกฤต  ดู P.L. Vaidya, ed., Madhyamakasastra of  Nagarjuna (Darbhanga: Mithila Institute, 1960), p. 310. อางใน  

Donald S. Lopez, Jr.,  ed., Buddhist Hermeneutics,  p. 2. 
ÖÔMadhyamakavatar VI.95;  อางใน  Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation of the Mahayana Sutras”, p. 55. 



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๔๑ 

พิสูจนไดวาแนวคิดของตนมีเหตุผลนาเช่ือถือมากเพียงใด  ก็ย่ิงไดรับการยอมรับจากสังคมมากเทานั้น  ตัวอยางที่คลาสสิค

ที่สุด คือ การตอสูในเรื่องการตีความ “จิตมาตร” ระหวางนิกายมาธยมิกกับนิกายโยคาจาร  

 ในคัมภีร “มัธยมกาวตาร”  แตงโดยทานจันทรกีรติ  ไดเริ่มตนดวยการสรุปใจความสําคัญของแนวคิดเรื่อง “จิตมาตร” 

ของนิกายโยคาจาร ที่วา “เพราะไมมีวัตถุ (ภายนอก) ดํารงอยู   จึงไมถูกรับรูโดยจิต  ดังนั้น  ความเขาใจวามีไตรภูมิจึงเปน

เพียงจิตเทานั้น (จิตมาตร) พระโพธิสัตวผูมีปญญาจึงจะเขาใจไดวาความจริงเปนเพียงจิตเทานั้น  อุปมาเหมือนคล่ืนที่เกิดใน

มหาสมุทร  เพราะถูกลมพัดพา จิตก็เชนเดียวกัน เกิดมาจากฐานแหงพีชะทั้งปวง จึงเรียกวาอาลยวิญญาณ” ÖÕ 

 แนวคิดเรื่อง “จิตมาตร” ของนิกายโยคาจารที่ทานจันทรกีรติไดสรุปไว ก็คือแนวคิดที่วาไมมีวัตถุภายนอกอ่ืนใดที่อยู

นอกเหนือจากจิต  เม่ือวัตถุภายนอกไมมีอยู  จึงไมมีส่ิงที่จะถูกรับรูโดยจิต   สรรพส่ิงในจักรวาลก็คือธรรมชาติของจิตนั่นเอง  

วัตถุทั้งหลายเกิดขึ้นได เพราะมี  พีชะอยูในอาลยวิญญาณ  พีชะหรือพลังกรรมเหลานี้ สงผลออกมาในฐานะเปน

ประสบการณระหวางผูรูหรือจิต (subject) กับส่ิงที่ถูกรับรูหรือวัตถุภายนอก (object) แตแทที่จริงแลวก็คือจิตเพียงอยางเดียว

เทานั้น  นอกจากนั้น ทานจันทรกีรติ ยังไดยกขอความในทศภูมิกสูตร ที่วา   “ไตรธาตุ (กามธาตุ รูปธาตุ   อรูปธาตุ ) เปน

เพียงจิตเทานั้น ”  และขอความในลังกาวตารสูตรที่วา “เราแสดงแตเพียงจิตเทานั้น ”ÖÖ  ซ่ึงเปนขอความที่นิกายโยคาจาร

มักจะยกมาสนับสนุนแนวคิดของตน  อยางไรก็ตาม  ทานจันทรกีรติ ไดตีความขอความที่วา “ไตรธาตุเปนเพียงจิตเทานั้น ”  

โดยยกเอาบริบทและเจตนารมณในการแสดงขอความนี้วา พระพุทธองคไมไดมีพระประสงคที่จะบอกวาวัตถุอ่ืนนอกจาก

จิตไมมีอยูจริง   บริบทของขอความนี้  มีดังนี้ 

 พระโพธิสัตวผูอยูในภูมิที่ ๖  เห็นความเกิดขึ้นของปฏิจจสมุปบาททั้งอนุโลมและปฏิโลมแลวคิดวา “ขันธอัน

เปนที่ต้ังแหงความทุกขเหลานี้ วางจากตัวผูกระทํา  เกิดมาจากหวงโซ ๑๒ ประการ มีอวิชชา เปนตน และตนไมแหง

ความทุกขจึงบังเกิดขึ้น ”  ดูกอนบุตรพระชินเจาทั้งหลาย  เพราะสิ่งนี้มี  สิ่งนี้จึงมี  ไตรธาตุเปนเพียงจิตเทานั้น  ธาตุ

เหลานี้ถูกสรางขึ้นและฝงแนนอยูในจิต  ไมมีผูตัวผูกระทําที่อยูนอกเหนือจากจิต55

Ö×  

 ตามการตีความของทานจันทรกีรติ  ใจความของคําสอนพระพุทธเจาก็คือ โลกถูกสรางขึ้นโดยจิต  จึงไมมีอัตตาที่

เที่ยงแทถาวรที่ทําหนาที่ในฐานะเปนผูสราง  ที่บอกวา ไตรธาตุเปนเพียงจิตเทานั้น  เปนเพียงวิธีกลาวโดยยอ ๆ ที่ตองการจะ

บอกวา ไมมีส่ิงอ่ืนใดที่จะสําคัญเทากับจิต แตก็ไมไดหมายความวารูปไมมีอยู  ดังที่ทานกลาวไวในมัธยมกาวตารวา 

 ถาพระองคมุงหมายที่จะปฏิเสธรูปดวยขอความที่วา  “ธาตุเหลานี้ เปนเพียงจิตเทานั้น ”  ทําไมพระมหาบุรุษจึง

ตรัสวา จิตเกิดมาจากโมหะและกรรม  จิตอยางเดียวที่สรางโลกคือหมูสัตว  และหม่ืนโลกธาตุอันที่เปนอาศัยของสัตว

                                                 
ÖÕLouis de la Vallee Poussin, ed., Madhyamakavatara  par Candrakirti, (Osnabruck : Biblio Verlag, 1970), p. 135-137.  อางใน 

Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation of the Mahayana Sutras”, p. 52. 
ÖÖเปนขอความที่ทานจันทรกีรติยกมาอาง  ดู  Ibid., p.53. 
Ö× Louis de la Vallee Poussin, ed., Madhyamakavatara  par Candrakirti, p. 182.  อางใน   Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation of 

the Mahayana Sutras” , p. 53. 



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๔๒ 

เหลานั้น  ทรงสอนวา ภูมิทั้งหมด (ภูมิแหงสังสารวัฏ ) ถูกสรางมาจากกรรม แตถาไมมีจิต  กรรมก็ไมมี  แมรูปจะมีอยู  

แตรูปไมใชผูกระทําเหมือนจิต  ดังนั้น  ตัวกระทําอื่นนอกจากจิตจึงถูกปฏิเสธ  แตรูปหาไดถูกปฏิเสธไม56

ÖØ 

 สวนขอความจากลังกาวตารสูตร ที่วา “บุคคล  ความสืบตอ  ขันธ  เหตุปจจัย  ปรมาณู  ประธาน  อิศวร  และผูกระทํา  

เรากลาววาเปนเพียงจิตเทานั้น” ÖÙ   ทานจันทรกีรติ ไดตีความวา ขอความนี้มีเจตนาที่จะปฏิเสธตัวผูกระทําการ (agents) ที่

เที่ยงแทถาวรทุกชนิด ที่พวกเดียรถียสํานักตาง ๆ ประกาศไว  เชน แนวคิดเรื่อง “ประธาน” (prathana) ของลัทธิสางขยะ และ

แนวคิดเรื่องพรหมัน เปนตน  ทั้งหมดนี้ลวนเปนแนวคิดที่ผิดพลาด  เพราะผูกระทําการเหลานั้นไมมี  จิตเทานั้นเปนผูสราง

โลก 58

ÖÚ   อยางไรก็ตาม  ทานจันทรกีรติ  ไดยอมรับในเวลาตอมาวา   มีขอความในพระสูตรที่บอกวาวัตถุที่ปรากฏในโลก

ภายนอกไมมีอยูจริง  โดยทานไดยกขอความในลังกาวตารสูตร ที่วา “วัตถุภายนอกไมมีอยู  แมมันจะปรากฏใหเห็นอยางนั้น  

มันก็คือจิตที่ปรากฏออกมาเปนวัตถุอันหลากหลาย  ในรูปแหง เทหะ  แหลงกําเนิดและที่อาศัยทั้งหลาย  เรากลาววาเปนเพียง

จิตเทานั้น”×Ñ แมขอความนี้จะเปนหลักฐานยืนยันชนิดที่ไมอาจปฏิเสธไดวา จิตเทานั้นเปนส่ิงที่มีอยูจริง  วัตถุทั้งหลายลวนมี

แหลงกําเนิดมาจากจิตทั้งนั้น  แตทานจันทรกีรติ  ไดยกเอาเจตนารมณของพระพุทธองคขึ้นมาโตแยงวา ขอความนี้

พระพุทธเจาไมไดมีพระประสงคที่จะแสดงทรรศนะขั้นสุดทาย (final view) ของพระองค   เพียงแตตองการใหหมูสัตวผูยึด

ม่ันถือม่ันในรูปไดคลายความยึดม่ันถือม่ันในรูปเทานั้น  พระประสงคก็คือการกําจัดกิเลสที่สัมพันธอยูกับรูป  จึงทรงปฏิเสธ

ความมีอยูของรูป  ไมไดหมายความวารูปไมไดมีอยูโดยปรมัตถ    ดังนั้น ขอความนี้จึงเปนคําสอนประเภทที่ตองไขความ 

(เนยารถะ)��  ทานไดยกขอความในลังกาวตารสูตร มาสนับสนุนขอโตแยงของทานวา “นายแพทยจัดยารักษาคนไขฉันใด  

พระพุทธเจาก็ทรงสอนจิตมาตรแกสัตวทั้งหลายฉันนั้นเหมือนกัน ”×Ó  สุดทายการตีความของทานจันทรกีรติ ก็นําไปสู

ขอสรุปที่วา คําสอนเรื่องจิตมาตรที่ฝายโยคาจารยึดถือนั้น  เปนเพียงอุบายวิธีอยางหนึ่งที่พระพุทธเจาสอนใหสอดคลองกับ

อัธยาศัยของผูฟงเทานั้น  เหมือนนายแพทยที่จัดยาใหถูกกับโรคของคนไข  หาใชจุดยืนขั้นสุดทายของพระพุทธเจาไม  

ความหมายวา คําสอนเรื่องจิตมาตรที่ฝายโยคาจารยึดถือนั้น  เปนขอความแบบ “เนยารถะ” (ควรไขความ ) ซ่ึงเปนทรรศนะ

เบื้องตนช่ัวคราว (provisional) ของพระพุทธเจา    สวนคําสอนเรื่องศูนยตาของมาธยมิก  เปนขอความแบบ “นีตารถะ”  หรือ

เปนทรรศนะขั้นสุดทาย (final view) ของพระพุทธเจา  

                                                 
ÖØLouis de la Vallee Poussin, ed., Madhyamakavatara  par Candrakirti, p. 182, 185.  อางใน  Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation 

of the Mahayana Sutras”,  p. 53-54. 
ÖÙ Louis de la Vallee Poussin, ed., Madhyamakavatara  par Candrakirti, p. 183.  อางใน  Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation of 

the Mahayana Sutras”,  p. 54. 
ÖÚLouis de la Vallee Poussin, ed., Madhyamakavatara  par Candrakirti, p. 183-185.  อางใน Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation 

of the Mahayana Sutras”,  p. 54. 
×ÑLouis de la Vallee Poussin, ed., Madhyamakavatara  par Candrakirti, p. 194.  อางใน Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation of the 

Mahayana Sutras”,  p. 54. 
×Ò Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation of the Mahayana Sutras”,  p. 54. 
×Ó  Louis de la Vallee Poussin, ed., Madhyamakavatara  par Candrakirti,  p. 194.  อางใน    Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation of 

the Mahayana Sutras”,  p. 55. 



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๔๓ 

  ๒.๒.๔ การตีความกับการคนหาจุดยืนขั้นสุดทายของพระพุทธเจา 

  อยางไรก็ตาม  แนวคิดเรื่องการแสดงธรรมดวยอุบายที่อาจารยฝายมหายานนํามาใชเปนเครื่องมือสําหรับตีความนี้ 

ไมไดมีเปาหมายเพียงเพ่ือคล่ีคลายปญหาความขัดแยงกันเองของขอความในพระสูตรเพียงเทานั้น  หากแตยังเปนเครื่องมือ

สําหรับสรางความเหนือกวาของคําสอนในนิกายของตนอีกดวย กลาวคือเปนเครื่องสําหรับตีความคําสอนของนิกายฝายตรง

ขามวาไมใชจุดยืนขั้นสุดทาย (final position) ของพระพุทธเจา  หากแตเปนคําสอนเบื้องตนช่ัวคราว (provisional) ที่ไม

สามารถยึดเอาความหมายตามตัวอักษรได   เพราะเปนคําสอนประเภทที่ควรไขความ (เนยารถะ)  สันธินิรโมจนสูตร ซ่ึงเปน

พระสูตรสําคัญสูตรหนึ่งของฝายโยคาจาร   ไดจัดลําดับเวลาแหงการแสดงธรรมของพระพุทธเจาเปน  ๓  ระยะ คือ 

 พระผูมีพระภาคทรงแสดงธรรมจักรครั้งที่ ๑ ที่ปาอิสิปตนมฤคทายวัน  อันเปนธรรมประเสริฐ  มหัศจรรย  เปนธรรม

อันเทวดาและมนุษยทั้งหลายไมเคยประกาศมากอน  ทรงแสดงอริยสัจ ๔ แกบุคคลผูเขาถึงสาวกยาน  แมวาธรรมจักรนี้จะ

แสดงโดยพระผูมีพระภาค แตก็เพียงธรรมเบื้องตน  ช่ัวคราว  มีอรรถอันบุคคลพึงไขความ (เนยารถะ ) และเปนที่ตั้งแหง

ความขัดแยง 

 พระผูมีพระภาคทรงแสดงธรรมจักรครั้งที่ ๒  เปนธรรมอันประเสริฐ มหัศจรรย  ทรงแสดงศูนยตาแกบุคคลผูเขาถึง

มหายาน เปนธรรมเก่ียวกับความไมมีแหงสวภาวะแหงธรรมทั้งหลาย  เปนธรรมไมมีการเกิด  ไมมีการดับ สงบนิ่งอยูโดย

พ้ืนฐาน  และมีธรรมชาติอยูเหนือความทุกข  แมธรรมจักรนี้จะแสดงโดยพระผูมีพระภาค  แตก็เปนเพียงธรรมเบื้องตน  

ช่ัวคราว  มีอรรถอันบุคคลพึงไขความ (เนยารถะ) และเปนที่ตั้งแหงความขัดแยง   

 พระผูมีพระภาคทรงแสดงธรรมจักรครั้งที่ ๓ เปนธรรมอันประเสริฐ  มหัศจรรย  เปนธรรมที่จําแนกดีแลวสําหรับ

บุคคลผูเขาถึงยานทั้งปวง  เปนธรรมที่เก่ียวกับความไมมีสวภาวะแหงธรรมทั้งหลาย  เปนธรรมที่ไมเกิด ไมดับ  สงบนิ่งโดย

พ้ืนฐาน และมีธรรมชาติอยูเหนือความทุกข  ธรรมจักรนี้ แสดงโดยพระผูมีพระภาค  ไมใชธรรมขั้นตน  ไมใชธรรมช่ัวคราว  

เปนธรรมที่ไขความแลว (นีตารถะ)  ไมเปนที่ตั้งแหงความความขัดแยง62

×Ô 

 พระสูตรนี้ตองการจะช้ีใหเห็นพัฒนาการแหงการแสดงธรรมของพระพุทธเจาในมิติเชิงประวัติศาสตร  โดยไดแบง

ลําดับเวลาแหงการแสดงธรรมจักรของพระพุทธเจาออกเปน ๓ ระยะ  ซ่ึงธรรมที่แสดงแตละระยะ  จะมีความลุมลึกลงโดย

ลําดับ จนถึงระดับที่เรียกวาเปนทรรศนะขั้นสุดทายของพระพุทธเจา  คือ  ธรรมจักรครั้งที่ ๑   ทรงแสดงหลักอริยสัจ ๔  

โปรดสาวกฝายสาวกยาน (หีนยาน)  ธรรมจักรครั้งที่ ๒ ทรงแสดงหลักศูนยตาโปรดสาวกฝายมหายาน (มาธยมิก) ธรรมจักร

ทั้งสองครั้งนี้  ถือวาเปนการแสดงธรรมขั้นพ้ืนฐานช่ัวคราว  เปนธรรมประเภทที่ควรไดรับการไขความ (เนยารถะ) จะถือเอา

ความหมายตามตัวอักษรไมได  และธรรมจักรครั้งที่ ๓ ทรงแสดงธรรมสาวกฝายโยคาจาร  เปนธรรมขั้นสูงสุดหรือทรรศนะ

ขั้นสุดทายของพระองค  ไมใชธรรมขั้นพ้ืนฐานช่ัวคราว (provisional) หากแตเปนธรรมประเภทที่ไขความแลว (นีตารถะ) 

ในฝายนิกายมาธยมิกก็ไดใชวิธีการตีความในแนวเดียวกันนี้สําหรับสรางความเหนือกวาใหกับคําสอนของฝายตน  แตไมได

เอามิติทางประวัติศาสตรมาเปนกรอบการอธิบายเหมือนฝายโยคาจาร ดังคํากลาวของทานจันทรกีรติ  ที่วา 

 พระพุทธเจาทั้งหลาย  ทรงสอนสาวกใหเขาใจความไมมีแหงสวภาวะแบบคอยเปนคอยไป  ในเบื้องตน  ทรง

สอนวาสิ่งทั้งหลายมีอยู  เพราะเปนวิธีสําหรับเขาถึงสัจธรรม  ผูมีบารมีจะเขาถึงสัจธรรมไดงาย  จากนั้น ทรงปฏิเสธ

                                                 
×Ô Etienne Lamotte, ed., Samdhinirmocana Sutra : L’Explication des Mysteres, (Paris : Adrien Maisommeuve, 1935)  อางใน  

Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation of the Mahayana Sutras”, p. 58. 



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๔๔ 

วัตถุแหงการรับรู  ซึ่งเปนวิธีสําหรับรูแจงแทงตลอดความไมมีตัวตน  ในเบื้องตน ทรงปฏิเสธเพียงวัตถุแหงการรับรูของ

จิต  ผูที่เขาใจความไมมีตัวตนของวัตถุแหงการรับรูของจิต  ก็จะเขาถึงความไมมีตัวตนของจิตไดโดยงาย63

×Õ  

 จะเห็นวา การใชเหตุผลโตแยง (argument) ของทานจันทรกีรติ  เปนไปอยางมีลําดับขั้นตอน  ทานเริ่มตนดวยการ

ช้ีใหเห็นวา เปาหมายสุดทายของพระพุทธเจาคือใหสาวกเขาใจความไมมีแหงสวภาวะหรือศูนยตา   ในขั้นแรกทรงแสดงวา

ส่ิงทั้งปวงมีอยู  คือมีอยูทั้งรูปและจิต (ทานคงหมายถึงแนวคิดของฝายสาวกยาน )  ขั้นตอมาทรงปฏิเสธความมีอยูของรูป

หรือวัตถุ  จิตเทานั้นเปนส่ิงที่มีอยู (ทานหมายถึงแนวคิดเรื่องจิตมาตรของฝายโยคาจาร) ที่ปฏิเสธเฉพาะวัตถุก็เพ่ือจะใหผูฟง

เขาใจความไมมีตัวตนของวัตถุเปนเบื้องตนกอนในฐานะเปนส่ิงที่หยาบและเขาใจไดงาย  และในขั้นสุดทายหรือขั้นสูงสุด  

ทรงปฏิเสธทั้งความมีอยูของจิตและของวัตถุ  นั่นคือทั้งจิตและวัตถุมีสภาพเปนศูนยหรือวางจากสวภาวะเหมือนกันหมด 

(ทานหมายถึงแนวคิดเรื่องศูนยตาของฝายมาธยมิก )×Ö  เปนอันวา คําสอนในระดับอ่ืน ๆ ทั้งหมด เปนคําสอนแบบ “เนยา-

รถะ”  ซ่ึงเปนคําสอนเบื้องตนช่ัวคราวที่ควรไดรับการไขความ ไมสามารถยึดความหมายตามตัวอักษรได  สวนคําสอนเรื่อง

ศูนยตา เปนจุดยืนหรือทรรศนะขั้นสุดทาย (final view) ของพระพุทธเจา  เปนคําสอนแบบ “นีตารถะ ” ที่มีความหมาย

ชัดเจนในตัว ไมตองมีการตีความอีกตอไป   

 กลาวโดยสรุป ชาวพุทธฝายมหายาน นอกจากจะใชหลักการแสดงธรรมดวยอุบายเปนเครื่องมืออธิบายความ

หลากหลายของคําสอนแลว ยังใชเปนเครื่องมือสรางความเหนือกวาของคําสอนในนิกายของตนดวย  ฝายโยคาจาร ได

ตีความหลักธรรมในมิติทางประวัติศาสตร คือมองวา พระพุทธเจาไดแสดงธรรมจักร ๓ ครั้ง  สองครั้งแรก เปนการแสดง

ธรรมของฝายสาวกยาน และมหายาน (มาธยมิก ) ตามลําดับ เปนธรรมเบื้องตนช่ัวคราวที่ควรไดรับการไขความ  สวน

ธรรมจักรครั้งที่ ๓ เปนการแสดงธรรมของฝายโยคาจาร ถือวาเปนทัศนะขั้นสุดทายของพระพุทธเจา  สําหรับหลักการ

ตีความของฝายมาธยมิก ไมไดนํามิติเชิงประวัติศาสตรเขามาเปนองคประกอบชัดเจนมากนัก  หากมีจุดเนนอยูที่เจตนารมณ

ในการแสดงธรรมมากกวา เชน เม่ือพระพุทธเจาตรัสถึงความไมมีอยูของวัตถุภายนอกจากจิต   ฝายมาธยมิกมองวา 

เจตนารมณของขอความนี้คือตองการใหผูฟงเห็นความไมมีตัวตนของรูป  อันจะเปนพ้ืนฐานตอการเขาใจความไมมีตัวตน

ของจิตตอไป  เม่ือเขาใจความไมมีตัวตนของกายและจิตแลว  ก็จะเขาความวางของสรรพส่ิง (ศูนยตา) อันเปนทรรศนะขั้น

สุดทายของพระพุทธเจา  

 

บทท่ีสาม 

แนวโนมการตีความจิตมาตรในสมัยปจจุบัน 

๓.๑ การตีความแบบเอกจิตนิยมในเชิงอภิปรัชญา  

 คําวา การตีความแบบเอกจิตนิยมในเชิงอภิปรัชญาที่ผูเขียนใชในที่นี้  ผูเขียนหมายถึงแนวการตีความใด ๆ ก็ตามที่

นําไปสูบทสรุปที่วานิกายโยคาจารยอมรับวาความจริงสูงสุดมีเพียงหนึ่งเดียว  ส่ิงนั้นคือ “จิต” (จิตมาตร) หรือมีสภาพเปน

                                                 
×Õ Louis de la Vallee Poussin, ed., Madhyamakavatara  par Candrakirti, p. 194.  อางใน    Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation of 

the Mahayana Sutras”,  p. 55. 
×Ö Donald s. Lopez, Jr.,  “Interpretation of the Mahayana Sutras”, p. 55. 



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๔๕ 

จิต  ส่ิงอ่ืนๆ ทั้งหมดลวนมีกําเนิดมาจากจิตหรือเปนเพียงผลิตของจิตทั้งนั้น  นี้คือการตีความกระแสหลักที่ยึดถือกันมาเปน

เวลานาน  โดยเฉพาะอยางย่ิงในแวดวงการศึกษาพระพุทธศาสนาในเชิงปรัชญาแบบตะวันตก  การตีความในแนวนี้  

นักวิชาการแตละทานอาจใชคําเรียกไมเหมือนกัน เชน บางทานเรียกวา “เอกจิตนิยม” (Spiritual Monism) บาง “จิตนิยม

สมบูรณ ” (Absolute Idealism)บาง “จิตนิยมทางอภิปรัชญา ” (Metaphysical Idealism) บาง หรือ “สัมบูรณนิยม ” 

(Absolutism) บาง แตโดยสาระสําคัญแลว   คําเหลานี้มีความหมายไมแตกตางกัน คือมองวาความจริงสูงสุดหรือความจริง

ระดับอภิปรัชญาในทัศนะของนิกายโยคาจารมีเพียงหนึ่งเดียวคือ “จิต”   

 นักวิชาการคนสําคัญถือวาเปนผูนําในการตีความแบบนี้  สวนมากมีภูมิหลังการศึกษาทางดานปรัชญาตะวันตก  เชน 

เชอรบัตสกี (Th.Stcherbatsky) ที.อาร.วี.มูรติ (T.R.V.Murti) และอโศก กุมาร แชตเตอรจ ี(Ashok Kumar Chatterjee) เปนตน 

กรอบความคิด (conceptual framework) ที่นักวิชาการกลุมนี้นํามาใชในการศึกษาพระพุทธศาสนา คือกรอบความคิดที่วา

ดวยพัฒนาการของศาสนาแบบเทวนิยม (theism) นั่นคือแนวคิดที่วาศาสนาแบบเทวนิยมทุกศาสนา เชน ศาสนาฮินดู  

ศาสนาคริสต และศาสนาอิสลามเปนตน ศาสนาเหลานี้มีเสนทางพัฒนาการทางประวัติศาสตรในลักษณะเดียวกัน คือเริ่มตน

จากความเช่ือวามีเทพเจาประจําธรรมชาติหลายองค หรือที่เรียกวา “พหุเทวนิยม” (polytheism) แลวพัฒนาไปสูความเช่ือวามี

เทพเจาผูใหญอยูเพียงองคเดียว หรือที่เรียกวา “เอกเทวนิยม ” (monotheism) เม่ือนักวิชาการกลุมนี้ไดเขามาศึกษา

พระพุทธศาสนาในเชิงวิชาการ  กรอบความคิดดังกลาวนี้ไดเขามามีอิทธิพลตอการแบงชวงทางประวัติศาสตรของ

พระพุทธศาสนาอยางหลีกเล่ียงไมได  แตเนื่องจากพระพุทธศาสนาเปนศาสนาแบบ อเทวนิยม (atheism) คือไมนับถือใน

อํานาจของเทพเจา แทนที่จะเปนการศึกษาพัฒนาการของแนวคิดเก่ียวกับเทพเจา  นักวิชาการกลุมนี้ก็เปล่ียนมาศึกษา

พัฒนาการของความจริง (reality) แทน แตก็ยังคงรักษาตัวแบบหรือกรอบแนวคิดแบบเดิมไว คือมองวาพระพุทธศาสนาได

พัฒนาจากความเช่ือวามีความจริงหลากหลาย (Pluralism) ไปสูความเช่ือวามีความจริงเพียงหนึ่งเดียว (monism)    

 เชอรบัตสกี  เปนบุคคลหนึ่งที่พยายามใชกรอบแนวคิดดังกลาวนี้เขามาจับพัฒนาการของพระพุทธศาสนา  เขา

นําเสนอไวในงานช่ือวา “Buddhist Logic” วา พัฒนาการทางประวัติศาสตรของพระพุทธศาสนาในอินเดีย สามารถแบงได 

๓ ยุค คือ65

××   

 ๑) ยุคพหุนิยม (Pluralism) หมายถึงยุคที่ถือวาสัจธรรมหรือความจริงมีหลากหลาย คือมีความจริงทั้งในสวนที่เปน

รูปธรรมและนามธรรม นิกายที่เปนตัวแทนของยุคนี้ คือ  นิกาย   สรวาสติวาท  และนิกายวัชชีบุตร โดยนิกายแรกมีแนวคิด

แบบสุดโตง (extreme) สวนนิกายหลังมีแนวคิดแบบสายกลาง (moderate)  

 ๒) ยุคเอกนิยม (Monism) หมายถึงยุคที่มีความเช่ือวาสัจธรรมหรือความจริงไมไดมีอยูอยางหลากหลายเหมือนความ

เช่ือในยุคแรก หากแตส่ิงทั้งปวงไมวาจะเปนสังขตธรรมหรือ อสังขตธรรมมีสภาวะอยางเดียวกันทั้งหมด คือมีสภาพวาง

เปลาหรือศูนย (สรวธรมศูนยตา) นิกายสําคัญของยุคนี้ คือนิกายมาธยมิก แบงเปน ๒ สาย คือสายประสังคิกะ และสวตรัน -

ติกะ สายแรกมีแนวคิดแบบสุดโตง ผูนําคนสําคัญคือทานนาคารชุนและทานอารยเทวะ สายที่สองมีแนวคิดแบบสายกลาง 

โดยผูนําคนสําคัญ คือ ทานภาววิเวก     

 ๓) ยุคจิตนิยม (Idealism) หมายถึงยุคที่มีความเช่ือวาความจริงของส่ิงทั้งปวงไมไดมีอยูอยางหลากหลายเหมือนความ

เช่ือของยุคที่ ๑ และไมไดศูนยไปเสียทั้งหมดเหมือนความเช่ือของยุคที่ ๒ หากแตความจริงมีเพียงส่ิงเดียวเทานั้น  ส่ิงนั้นคือ

                                                 
×× Th. Stcherbatsky, Buddhist Logic, Vol.1, (New Delhi: Motilal  Banarsidass Publishers PVT. LTD., 1994), pp. 3-4. 



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๔๖ 

จิต (จิตมาตร) นั่นเอง  วัตถุภายนอกตางหากที่ศูนย (พาหยารถศูนยตา ) เพราะเปนเพียงภาพสะทอนของจิตเทานั้น  นิกาย

สําคัญของยุคนี้ คือ นิกายโยคาจาร  แบงออกเปน ๒ สาย คือ สายอาคมานุสารี  และสายนยายวาที  สายแรกมีแนวคิดแบบ

สุดโตง ผูนําคนสําคัญคือทานอสังคะ  และทานวสุพันธุ  สายที่สองมีแนวคิดแบบสายกลาง  มีผูนําคนสําคัญคือทานทิคนาคะ 

และทานธรรมกีรติ  

 นอกจากนั้น เชอรบัตสกี ยังมองวาเสนทางเดินทางประวัติศาตรของพระพุทธศาสนามีลักษณะแบบปฏิพัฒนาการ 

(dialectic) ตามแนวคิดของเฮเกล (Hegel) นั่นคือเปนการปฏิเสธ (antithesis) แนวคิดความเช่ือที่มีอยูเดิม (thesis) แลว

สังเคราะหระบบความคิดขึ้นมาใหม (synthesis) ดังคํากลาวของเขาที่วา  

 นิกายโยคาจารปฏิเสธแนวคิดสัมพัทธนิยมแบบสากลของนิกายมาธยมิก (Universal Relativism) และแนวคิด

แบบพหุนิยม (Pluralism) ของนิกายหีนยาน อาศัยการแบงแยกระหวางภาพที่ปรากฏกับความจริงออกจากกัน นิกายนี้

จึงไดสรางแนวคิดแบบเอกจิตนิยม (Spiritual Monism) เปนระบบของตนเองขึ้นมา มีความเชื่อวาวิญญาณบริสุทธิ์ 

(Pure Spirit) หรือวิชญัปติมาตร เปนความจริงสูงสุดดับโลกุตระ เหมือนกับแนวคิดแบบจิตสมบูรณ (Absolute Idea) 

ของเฮเกล”×Ø     

 ดร . ที.อาร .วี.มูรติ  เปนนักวิชาการคนสําคัญอีกทานหนึ่งที่พยายามเจริญรอยตามแนวคิดของเชอรบัตสกี ใน

วิทยานิพนธปริญญาเอกเรื่อง “The Central Philosophy of Buddhism” เขาไดแบงจุดเปล่ียน (turning point) แหงพัฒนาการ

ทางประวัติศาสตรของพระพุทธศาสนาในอินเดียเปน ๓ ยุคเหมือนกัน คือ 67

×Ù 

 ๑) ยุคตน คือ ยุคของกลุมนิกายที่ยึดถือแนวคิดแบบสัจนิยม (realistic) และแบบ   พหุนิยม (pluralistic) ไดแกนิกายที่

อยูในสายหีนยาน คือ นิกายเถรวาท และนิกายไวภาษิกะ (รวมทั้งนิกายสรวาสติวาท) หรืออาจจะเรียกแนวคิดสายนี้วาระบบ

อภิธรรมก็ได (Abhitharmika System) แมแตสํานักเสาตรานติกะก็ไดขยายแนวคิดบางสวนมาจากแนวคิดแบบสัจนิยมนี้เอง   

 ๒) ยุคกลาง คือ ยุคของนิกายที่ยึดถือแนวคิดแบบ “ศูนยวาท” ไดแกยุคของนิกายมาธยมิกของทานนาคารชุน และ

อารยเทวะ   

 ๓) ยุคสุดทาย  คือยุคของนิกายที่ยึดถือแนวคิดแบบ “จิตนิยม” (Idealistic) ไดแกนิกายโยคาจารของทานอสังคะและ  

วสุพันธุ และแนวคิดแบบวิชญานวาทรุนหลังของทานทิคนาคะและ ทานธรรมกีรติ 

 นอกจากนั้น เพ่ือใหเห็นภาพชัดเจนมากขึ้น  ในงานช้ินเดียวกันนี้   ดร. มูรติ ยังไดนําเอาพัฒนาการของลัทธิฮินดูตั้งแต

ยุคอุปนิษัทไปจนถึงยุคอไทฺวตะเวทานตะของ ศังกราจารยมาเปนแนวเทียบสําหรับทําความเขาใจพัฒนาการของ

พระพุทธศาสนาอีกดวย  โดยเขามองวาแนวคิดสองสายนี้แมจะมีความเช่ือพ้ืนฐานแตกตางกัน คือสายหนึ่งเปนแนวคิดแบบ 

“อาตมวาท” (ฮินดู) อีกสายหนึ่งเปนแนวคิดแบบ “อนาตมวาท” (พุทธศาสนา ) แตก็มีพัฒนาการเดินเคียงคูขนานกันมาโดย

ตลอด และเปนการพัฒนาไปสูแนวคิดแบบเดียวกัน นั่นคือแนวคิดแบบ สัมบูรณนิยม (Absolutism) กลาวคือในสายอาตม -

วาท ไดพัฒนาจากแนวคิดแบบพหุนิยมของยุคอุปนิษัทไปสูแนวคิดแบบสัมบูรณนิยมของอไทวตะ เวทานตะ สวนในสาย  

                                                 
×Ø Th.Stcherbatsky, Madhyanta-vibhaga: Discourse on Discrimination Between Middle and Extreme, pp. 7-8. 
×Ù T.R.V.  Murti, The Central Philosophy of Buddhism, p. 4. 



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๔๗ 

อนาตมวาท เปนการพัฒนาจากแนวคิดแบบพหุนิยมของนิกายเถรวาท นิกายไวภาษิกะ และอ่ืนๆ ไปสูแนวคิดแบบ สัมบูรณ-

นิยมของนิกายมาธยิกและนิกายโยคาจาร68

×Ú 

 ในทัศนะของ ดร. มูรติ แนวคิดสัมบูรณนิยมของอไทฺวตะ เวทานตะ คือแนวคิดที่เช่ือวา พรหมัน เปนวิญญาณบริสุทธ์ิ

หรือกิริยภาพบริสุทธ์ิ (Pure Consciousness/Pure Act) เปนส่ิงที่แทจริงเพียงส่ิงเดียวและเปนบอเกิดของสรรพส่ิง นอกจาก  

พรหมันแลวก็ไมอะไรอีกที่เปนจริงหรือมีอยูจริง  สัมบูรณนิยมของนิกายมาธยมิก คือแนวคิดที่วาสรรพส่ิงมีสภาวะ

เหมือนกันหมดคือ “ศูนย”  สวนแนวคิดแบบสัมบูรณนิยมของนิกายโยคาจาร คือแนวคิดที่วาส่ิงที่แทจริงมีเพียงหนึ่งเดียว

เทานั้นคือจิต ส่ิงอ่ืนนอกจากนั้นเปนเพียงมายาหรือเปนภาพสะทอนของจิตเทานั้น ในบรรดาแนวคิดสัมบูรณนิยมทั้ง ๓ 

แบบนี้  ดร. มูรติ มองวา สัมบูรณนิยมของอไทฺวตะ กับสัมบูรณนิยมของนิกายโยคาจาร  มีความหมายใกลเคียงกันมากที่สุด 

เพราะเปนแนวคิดที่วิเคราะหโลกภายนอกที่ประจักษแกการรับรูของเราวาเปนเพียงมายาภาพเทานั้น (empirical illusion)ØÑ  

สําหรับแนวคิดเรื่องจิตมาตรของนิกายโยคาจาร  ดร.มูรติ ตีความวาเปนจิตนิยมเลอเลิศ (idealism par excellence) ดังคํากลาว

ของเขาที่วา 

 จุดยืนแบบจิตนิยมของวิชญาณวาท ถือวาจิตที่ทําหนารับรูเปนจริงเพียงอยางเดียว  วัตถุเปนเพียงสิ่งที่จิตปรุงแตง

ขึ้นหรือสรางออกมาจากจิต  แมนิกายโยคาจารจะใชคําตาง ๆ เชน ชญาน  วิช ญาน วิชญัปติ  จิต  เปนตน แตจริง ๆ แลว

ก็หมายถึงกิริยภาพที่สรางสรรพสิ่ง (creative act) แทที่จริงแลววิญญาณของนิกายนี้ก็คือกิริยภาพบริสุทธิ์ (Pure Act) 

นั่นเอง…นี้คือแนวคิดจิตนิยมแบบเลอเลิศ (Idealism par excellence)  และวิชญานวาทเปนสํานักจิตนิยมที่โดดเดน

เพียงสํานักเดียวในอินเดีย วิญญาณ ก็คือเจตจํานงของจักรวาลที่ปราศจากตัวตน (Cosmic, Impersonal Will) นั่นเอง70

ØÒ 

 จากการตีความแนวคิดจิตมาตรของนิกายโยคาจารโดยเทียบเคียงกับกิริยภาพบริสุทธ์ิหรือพรหมันของอไทวตะ

เวทานตะแลว  ดร .มูรติ ยังไดนําแนวคิดนี้ไปเปรียบเทียบแนวคิดแบบสัมบูรณนิยมของตะวันตกอีกดวย คือแนวคิดแบบ 

“อัตตาบริสุทธ์ิ” (Pure Ego) ของฟชเต (Fichte) และแนวคิดเก่ียวกับ “เหตุผล” (Reason) ของเฮเกล  (Hegel) ดังที่เขากลาวไว

วา  

 คูเทียบเคียงของวิชญานวาทในตะวันตก คือระบบของฟชเต หรือเฮเกล …ความแตกตางระหวางวิชญานวาทกับ

เฮเกล คือแนวคิดสัมบูรณนิยม แบบเฮเกล เปนเรื่องของความคิดหรือเหตุผล  ดังนั้น จึงมีทวิภาวะของสิ่งที่อยูตรงกัน

ขามกัน  สวนสัมบูรณนิยมของวิชญานวาท อยูเหนือเหตุผล และไมมีทวิภาวะ71

ØÓ   

 งานวิจัยอีกช้ินหนึ่งที่นาจะนําเสนอแนวคิดของนิกายโยคาจารในเชิงวิชาการไดอยางมีระบบและละเอียดมากที่สุด คือ

งานวิจัยเรื่อง “The Yogacara Idealism” ของ ดร.อโศก กุมาร แชตเตอรจี  ในฐานะเปนลูกศิษยและเปนผูสานตอแนวคิดของ 

ดร.มูรติ ที่ไดริเริ่มไวในงานวิจัยเรื่อง “the Central Philosophy of Buddhism” ดร.แชตเตอรจี ไดนําเสนอการตีความแนวคิด

                                                 
×Ú Ibid., pp. 55-103. 
ØÑ Ibid., p.322. 
ØÒ Ibid., p. 316. 
ØÓ  Ibid., p. 317. 



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๔๘ 

เรื่อง “จิตมาตร ” ในรูปแบบที่ไกลเคียงกับแนวคิดอาจารยของตน คือ เขาไดแบงพัฒนาการทางประวัติศาสตรของ

พระพุทธศาสนาในอินเดียออกเปน ๓ ยุคเหมือนกัน คือ72

ØÔ   

 ๑) ยุคสัจนิยม  (realism) หมายถึงยุคของนิกายสรวาสติวาทและนิกายเสาตรานติกะ แชตเตอรจีมองวา “นิกายเสา -

ตรานติกะปฏิเสธความแทจริงของบุคคล (Pudgala) แตก็ยอมรับความจริงของธรรมทั้งหลาย  (Dharmas) บุคคลเปนเพียง

ภาพความคิด (ที่ไมมีอยูจริง) ที่จิตคิดสรางขึ้นใหแกธรรมทั้งหลายซ่ึงเปนส่ิงที่อยูจริงอยางภววิสัย”ØÕ      

 ๒) ยุควิพากษ (criticism) หมายถึงยุคแหงการวิพากษโดยใชระบบตรรกะ (logic) และวิภาษวิธี (dialectic) ของนิกาย

มาธยมิก คือการวิพากษความไมสมเหตุสมผลของแนวคิดแบบสัจนิยมของยุคแรก กลาวคือนอกจากนิกายมาธยมิกจะ

ปฏิเสธความไมมีตัวตนของบุคคลแลว (ปุทคลไนราตมยะ ) ยังไดปฏิเสธความไมมีตัวตนของธรรมทั้งหลายอีกดวย (ธรม- 

ไนราตมยะ)ØÖ ดวยเหตุนี้เอง นิกายนี้จึงไดช่ือวาศูนยวาท  

 ๓) ยุคจิตนิยม (idealism) หมายถึงยุคของแนวคิดแบบจิตนิยมของนิกายโยคาจารหรือนิกายวิชญาณวาท  

 สําหรับการตีความแนวคิดเรื่อง “จิตมาตร” ดร.แชตเตอรจี  มีความเห็นวา แนวคิดแบบจิตนิยมไมใชเพ่ิงมาเกิดขึ้นใน

ยุคของนิกายโยคาจาร  หากแตไดกอตัวขึ้นบางแลวในแนวคิดของนิกายสรวาสติวาทและนิกายเสาตรานติกะ เชน การ

ปฏิเสธบุคคลวาไมมีอยูจริง เปนเพียงภาพที่จิตสรางขึ้นเทานั้น  ดังนั้น แนวคิดของโยคาจาร สวนหนึ่งเปนการรับเอาแนวคิด

แบบจิตนิยมของนิกายเสาตรานติกะมา  ในขณะเดียวก็ปฏิเสธแนวคิดแบบสัจนิยมของนิกายนี้ที่มองวามีความจริงอยูใน

ธรรมทั้งหลาย  ในสวนแนวคิดของนิกายมาธยมิกก็เชนเดียวกัน นิกายโยคาจารไดรับเอาแนวคิดแบบศูนยตามาสวนหนึ่ง แต

ก็ปฏิเสธวาแนวคิดศูนยตาของนิกายนี้สุดโตงจนเกินไป ดังคํากลาวของแชตเตอรจีที่วา  

 โยคาจารยอมรับการที่นิกายมาธยมิกวิพากษจุดยืนของนิกายเสาตรานติกะและสนับสนุนแนวคิดแบบธรรมศูนย-

ตาดวย  การปฏิวัติของนิกายนี้เพ่ือโตแยงแนวคิดสุดโตงของนิกายมาธยมิก มีศูนยกลางอยูที่การตีความเรื่อง จิตวิสัย 

(subjectivity) สําหรับนิกายมาธยมิก จิตวิสัยเปนตัวสรางความไมจริงขึ้นมา  แมตัวมันเองก็ไมมีจริงดวย  นิกายโยคา -

จารโตแยงวาแมจิตวิสัยจะเปนแหลงที่มาของความไมจริง แตตัวมันเองก็มีอยูจริง75

Ø×     

 นอกจากนั้น ดร.แชตเตอรจ ียังไดตีความจิตมาตรวาเปนแนวคิดแบบสัมบูรณนิยมเหมือนกับที่ ดร .มูรติ ไดเคยตีความ

เอาไว และมองวาจิตก็คือเจตจํานงบริสุทธ์ิ  (Pure Will) เหมือนกับแนวคิดกิริยภาพบริสุทธ์ิ (Pure Act) หรือพรหมันของ   

อไทฺวตะ เวทานตะ 76

ØØ  นอกจากนั้น เขายังไดเปรียบเทียบอาลยวิญญาณกับแนวคิดเรื่องประกฤติของลัทธิสางขย ะอีกดวย 

ดังที่เขากลาวไววา  

 แนวคิดอาลยวิญญาณมีสวนคลายคลึงกับประกฤติของลัทธิสางขย ะ แนวคิดสองระบบนี้ยอมรับคําสอนเรื่อง

วิวัฒนาการ  โดยระบบหนึ่งมีรากฐานมาจากจุดยืนแบบสัจนิยม สวนอีกระบบหนึ่งมีรากฐานมาจากจุดยืนแบบจิต

                                                 
ØÔ Ibid., p. 2-23. 
ØÕ Ashok Kumar Chatterjee, The Yogacara Idealism, (Delhi :  Motilal Banarsidass, 1975),  p. 7. 
ØÖ Ibid., p. 10. 
Ø× Ibid., p. 11. 
ØØ Ibid., pp. 134-137. 



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๔๙ 

นิยม….วัตถุภายนอกทุกอยางที่ปรากฏตอวิญญาณ  สามารถสืบยอนกลับไปหาประกฤติในฐานะเปนรากฐานที่มาของ

มันได ประกฤติเปนสาเหตุของทุกสิ่ง  สิ่งอื่น ๆ ทั้งหมดเปนรูปแบบหนึ่งของประกฤติ77

ØÙ   

 ตัวอยางนักวิชาการ ๓ ทานที่ผูเขียนยกมานี้  เปนเพียงตัวอยางของนักวิชาการเดน ๆ ที่ตีความวานิกายโยคาจารมี

แนวคิดแบบเอกจิตนิยม คือแนวคิดกระแสหลักที่มีอิทธิพลตอวงการศึกษาพระพุทธศาสนาในเชิงวิชาการจนเทาทุกวันนี้       

๒.๒ การตีความแบบพหุสัจนิยม 

 การตีความแนวคิดของนิกายโยคาจารแบบพหุสัจนิยม (Realistic Pluralism) เปนการตีความในลักษณะที่ตรงกันขาม

อยางส้ินเชิงกับการตีความแบบแรกหรือการตีความแบบเอกจิตนิยมดังที่กลาวมาแลว ถือวาเปนการตีความแบบใหมที่ไมเคย

ปรากฏมากอน ผูที่ริเริ่มนําเสนอการตีความแบบนี้เปนคนแรก คือ โทมัส เอ . โกชุมมุตตัม  (Thomas A. Kochummuttom) 

โดยเขาไดนําเสนองานดุษฎีนิพนธสาขาปรัชญา เรื่อง “A Buddhist Doctrine of Experience” ในป ค .ศ.๑๙๗๘    ที่

มหาวิทยาลัยแล งคัสเตอร (University of Lancaster) ประเทศอังกฤษ ในงานช้ินนี้ เปนการศึกษาแนวคัมภีร (textual study) 

คือเปนการศึกษาที่ไมใหความสําคัญกับพัฒนาการทางประวัติศาสตรเหมือนการศึกษาของกลุมแรก โดยผูเขียนไดนํางาน

นิพนธของทานวสุพันธุ ๔ เรื่องมาอธิบายและตีความใหม คือ (๑) มัธยานตวิภังค  (อรรถกถาวาดวยการแจกแจงระหวางทาง

สายกลางกับสุดโตง )  (๒) ไตรสภาวนิรเทศ   (ศาสตรที่วาดวยสภาวะ ๓ อยาง )   (๓) ตริงศติกา   (ศาสตรที่วาดวยคาถา ๓๐ ) 

และ (๔) วิงศติกา  (ศาสตรที่วาดวยคาถา ๒๐) ØÚ  

 งานเขียนของนักวิชาการ ๕ ทานที่ตีความจิตมาตรแบบกระแสหลักหรือเอกจิตนิยมที่ผูวิจัยยกขึ้นมาโตงแยง ไดแก79

ÙÑ  

 ๑) งานเขียนของ แชตเตอรจี เรื่อง “Readings on Yogacara Buddhism” ไดแกขอความที่วา “ปรินัษปนนสภาวะ เปน

ภาวะสมบูรณ ปราศจากกิเลส ไมมีการแบงแยก เปนวิญญาณที่ปราศจากทวิภาวะ (วิชญัปติมาตรตา )”ÙÒ  และงานเขียนเรื่อง 

“The Yogacara Idealism” ไดแกขอความที่วา “เม่ือความคิดเก่ียวกับวัตถุวิสัย (วัตถุภายนอก) ถูกกําจัดออกไป วิญญาณทั้ง ๓ 

อยางก็จะกลายเปนวิชญัปติมาตรตาอันบริสุทธ์ิผุดผอง”ÙÓ 

 ๒) งานเขียนของ เชอรบัตสกี  เรื่อง “Madhyanta-vibhanga: Discourse on Discrimination Between Middle and 

Extreme”  ไดแกขอความที่วา “มีวิญญาณบริสุทธ์ิอันเปนความจริงสูงสุดระดับโลกุตระ (วิชญัปติมาตรตา ) เหมือนจิต

สมบูรณ (Absolute Idea) ของ     เฮเกล”ÙÔ 

 ๓) งานเขียนของ ดี .ซี.ชารมา (C.D.Sharma) เรื่อง “A Critical Survey of Indian Philosophy” ไดแก ขอความที่วา 

“ความจริงที่คัมภีรตริงศติกากลาวไว คือวิญญาณบริสุทธ์ิ  ความจริงนี้ (วิชญัปติมาตรตา) มีพลังอํานาจซอนอยูขางใน (ศักติ) 

                                                 
ØÙ Ibid., p. 91. 
ØÚ Thomas  A. Kochumuttom, A Buddhist Doctrine of Experience, p. 234. 
ÙÑ เอกสารที่วิจัยยกมาโตแยงทั้งหมด ดู  Thomas  A. Kochumuttom, A Buddhist Doctrine of Experience, p. 198-199. 
ÙÒ A.K.Chatterjee, Readings on Yogacara Buddhism, (Babaras Hindu University, 1970),  p. 31.  
ÙÓ Ashok Kumar Chatterjee, The Yogacara Idealism, p. 87. 
ÙÔ Th. Stcherbatsky, Madhyanta-vibhaga: Discourse on Discrimination Between Middle and Extreme, p. 8. 



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๕๐ 

ไดประสบทุกขเพราะความแปรแหงวิญญาณ ๓ อยาง …เบื้องหลังแหงความแปรแหงวิญญาณ ๓ อยางนี้  ก็คือวิญญาณ

บริสุทธ์ิอันเที่ยงแทถาวรไมเปล่ียนแปลง (วิชญัปติมาตรตา)”ÙÕ  

 ๔) งานเขียนของ พี.ที.ราชู (P.T. Raju) เรื่อง “Idealistic Thought of India” ไดแกขอความที่วา “วิชญัปติมาตรานี้  เปน

วิญญาณระดับโลกุตระ อยูเหนือจิตและความคิดปรุงแตง เปนธรรมอันบริสุทธ์ิ  ไดแกธรรมธาตุของพระพุทธเจา และเปน

เชนเดียวกับธรรมกาย”ÙÖ 

 ๕) งานเขียนของ เอส .เอ็น. ดัสคุปตะ  (S.N.Dasgupta) เรื่อง “Indian Idealism”    ไดแกขอความที่วา “เพราะพ้ืนฐาน

แหงอาลยวิญญาณนี้เอง  เราจึงมีวิญญาณอันบริสุทธ์ิ เรียกวา วิชญัปติมาตรา   ซ่ึงอยูเหนือประสบการณทั้งปวง เปนวิญญาณ

บริสุทธ์ิระดับโลกุตระ นิรามิสสุข เที่ยงแท  ไมเปล่ียนแปลง และเขาถึงไมไดดวยการคิด …เหมือนกับพรหมันของ

เวทานตะ”Ù× 

 จากขอความของนักวิชาการทั้ง ๕ ทาน  ประเด็นที่โกชุมมุตตัมไมเห็นดวย คือการตีความคําวา “วิชญัปติมาตร” ซ่ึง

นักวิชาการกลุมนี้ตีความวาเปนวิญญาณบริสุทธ์ิระดับโลกุตระ เที่ยงแทถาวร  เหมือนกับพรหมันของลัทธิเวทานตะ  หรือ

เหมือนกับจิตสมบูรณของเฮเกล  นี้คือขอความที่โกชุมมุตตัมมองวาเปนการตีความแบบเอกจิตนิยม ถือวาเปนการตีความที่

ไมตรงกับความหมายที่แทจริงของคัมภีรนิกายโยคาจาร เขาไดตั้งคําถามวา “ระบบโยคาจารไดรับการยอมรับวาเปนจิตนิยม

ไดอยางไร? เหตุผลพ้ืนฐานนาจะเกิดมาจากความเขาใจผิด และการตีความผิดตอคําวา วิชญัปติมาตร   ปรัชญัปติมาตร   และ

จิตมาตร” เม่ือเขาใจผิดหรือตีความผิดก็นําไปสูการสรุปวาคําเหลานี้ใชในความหมายระดับสูงสุด เขามองวาที่จริงแลวคํา

เหลานี้เปนคําไวพจนกันและสามารถใชแทนกันได 86

ÙØ  นอกจากนั้น เขาไดยังไดยกขอความที่พวกตีความแบบเอกจิตนิยม

มักจะนํามาสนับสนุนแนวคิดของตน คือขอความในคัมภีรวิงศติกา โศลกที่ ๑ ที่วา “ส่ิงทั้งปวงนั้นเปนเพียงมโนภาพของจิต

เทานั้น (วิชญัปติมาตร) เพราะเปนการปรากฏแหงวัตถุอันไมมีอยูจริง” ขอความในคัมภีรวิงศติกาวฤตติ โศลกที่ ๗ ที่วา “ใน

มหายาน เปนอันยุติแลววาไตรธาตุเปนเพียงมโนภาพของจิตเทานั้น …”  ขอความในมัธยานตวิภังค  โศลกที่ ๖ ที่วา “เพราะ

อาศัยการรับรูซ่ึงมีเพียงมโนภาพของจิตเทานั้น  การไมรับรูวัตถุภายนอกจึงเกิดขึ้น…” และขอความในคัมภีร  ไตรสภาวนิร -

เทศ โศลกที่ ๓๖ ที่วา “เพราะอาศัยการรับรูซ่ึงเปนเพียงจิตเทานั้น จึงไมมีการรับรูวัตถุที่จะพึงรู (ชฺเญยารถะ) เกิดขึ้น…”ÙÙ   

 โกชุมมุตตัม มองวา ถาเราอานและตีความขอความเหลานี้โดยไมดูบริบทแวดลอมของมัน   ก็อาจจะนําไปสูการสรุป

งาย ๆ วาเปนขอความที่สนับสนุนแนวคิดแบบสัมบูรณนิยม ดังคํากลาวของเขาที่วา 

 ถาอานขอความเหลานี้โดยไมดูบริบทของมัน  ก็จะทําใหสรุปงาย ๆ วาวิชญัปติมาตร  หรือจิตมาตร เปนความ

จริงสูงสุดสําหรับทานวสุพันธุ  แตเม่ือเราวิเคราะหคัมภีรเหลานี้อยางรอบคอบภายในบริบทที่มันเกิดขึ้น  ก็จะประจักษ

ไดวา คําวาวิชญัปติมาตร และจิตมาตร ไมไดบงถึงความจริงระดับสูงสุดแตอยางใด  ย่ิงไปกวานั้น  ไมมีที่ไหนเลยที่

                                                 
ÙÕ C.D.Sharma, A Critical Survey of Indian Philosophy, (Delhi: Motilal Banarsidass, 1964), p. 117. 
ÙÖ P.T.Raju, Idealistic Thought of India, (George Allen & Unwin Ltd., 1953; reprint ed. with the subtitle “Vedanta and Buddhism 

in the Light of Western Indealism”, New York: Johnson Reprint Corporation, 1973), p. 269. 
Ù× S.N. Dasgupta, Indian Idealsim, (Cambridge, The Syndics of the University Press, 1962), pp. 119-120. 
ÙØ Thomas  A. Kochumuttom, A Buddhist Doctrine of Experience, p. 198. 
ÙÙ ดูขอความที่ผูวิจัยยกมาอางใน  Thomas  A. Kochumuttom, A Buddhist Doctrine of Experience, p. 200. 



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๕๑ 

ทานวสุพันธุใชคําเหลานี้เพ่ืออธิบายถึงภาวะแหงความมีอยูระดับสูงสุด  ตรงกันขาม เม่ือไรก็ตามที่ทานใชคําเหลานี้  

ทานหมายถึงสิ่งที่ตกอยูในประสบการณแหงโลกสังสารวัฏของบุคคลวาเปนเพียงมโนภาพของจิต เปนเพียงความคิด 

หรือเปนเพียงจิตเทานั้น  อีกประการหนึ่ง  นอกจากจะไมเกี่ยวกับการบรรยายถึงสภาวะแหงความมีอยูระดับสูงสุดแลว     

วิชญัปติมาตร  ปรัชญัปติมาตร  และจิตมาตร ยังเปนการบรรยายเชิงประเมินคาถึงวัตถุที่บุคคลไดประสบในสภาวะ

แหงสังสาวัฏอีกดวย88

ÙÚ 

 แนนอนวา ถาคําวา “จิตมาตร ” และคําอ่ืน ๆ ไมไดมีความหมายระดับสูงสุด หรือเปนคําที่ใชในขอบเขตแหง

ประสบการณของมนุษยปุถุชนที่ยังทองเที่ยวอยูในสังสารวัฏ จึงเปนไปไมไดที่เราจะตีความแบบเอกจิตนิยมวาความจริงมี

อยูเพียงอยางเดียวเทานั้นคือจิต  ส่ิงอ่ืนทั้งหมดไมมีอยูจริงหรือเปนผลผลิตของจิตเทานั้น เพราะเม่ือคําเหลานี้ (จิตมาตร 

ฯลฯ) ไมไดหมายถึงสภาวะที่มีอยูจริงอยางสูงสุด  จึงไมเหตุผลใด ๆ ที่จะบอกวาจิตเทานั้นมีอยู นอกจากนั้น ผูวิจัยยังได

เสนอการตีความใหม  โดยใหความสําคัญกับบริบทแวดลอมที่ขอความเหลานั้นเกิดขึ้น ดังนี้ 

 ๑) คําวา “วิชญัปติมาตร ฯลฯ” มีขอบเขตการใชอยางไร? : ถาเราอานขอความตอไปนี้ใหตลอด จะทราบไดทันที่วา คํา

วาวาวิชญัปติมาตร  ฯลฯ มีขอบเขตการใชแคไหนเพียงไร   ขอความที่วานี้ คือขอความในคัมภีรมัธยานตวิภังค  โศลกที่ ๖ 

ที่วา “เพราะอาศัยการรับรู (วัตถุภายนอก ) การไมรับรูจึงเกิดขึ้น และเพราะอาศัยการไมรับรู  จึงไมมีการรับรูเกิดขึ้น ”  

ขอความนี้ทานวสุพันธุไดไขความไวในคัมภีรมัธยานตวิภังคภาษยะ  ที่วา “เพราะอาศัยการรับรูซ่ึงมีเพียงมโนภาพของจิต

เทานั้น (วิชญัปติมาตร) การไมรับรูวัตถุภายนอกจึงเกิดขึ้น  เพราะอาศัยการไมรับรูวัตถุภายนอก จึงไมมีการรับรูมโนภาพที่

จิตคิดสรางขึ้น บุคคลยอมเขาใจซ่ึงลักษณะของส่ิงที่พึงยึดถือ (คาหยะ ) และผูยึดถือ (คาหกะ ) ไดดวยประการฉะนี้ ”ÚÑ 

เห็นชัดวา คําวา วิชญัปติมาตร ซ่ึงอยูในตอนตนของขอความ ทานไมไดใชในความหมายสูงสุด หากแตใชในบริบทแหง

ประสบการณของมนุษยปุถุชนคนธรรมดาทั่วไปเทานั้น  คือใชบรรยายเหตุการณตามลําดับขั้นตอนของการปฏิบัติธรรม

เพ่ือใหเขาถึงการรูแจงซ่ึงความไมแทจริง (unreality) ของการคิดแบงแยกเปนฝกฝายหรือเปนทวิภาวะระหวางผูรูกับส่ิงที่ถูก

รู หรือระหวางผูยึดถือ (คาหกะ) กับส่ิงที่ถูกยึดถือ (คาหยะ) ถาปรับขอความเหลานี้ใหเปนภาษางาย ๆ อาจแบงเปนขั้นตอน

ไดดังนี9้0

ÚÒ 

 ขั้นตอนที่ ๑  : การรับรูโลกภายนอกในชีวิตประจําวันของปุถุชนคนธรรมดา  เปนการรับรูที่ไมตรงกับความแทจริง

ของส่ิงเหลานั้น  เพราะเปนการรับรูที่เต็มไปดวยการใหคุณคาและความหมายตามความโนมเอียงทางจิต (dispositions) ของ

แตละบุคคล เปนการรับรูแบบคิดแบงแยกเปนฝกฝายระหวางผูรับรูกับส่ิงที่ถูกรับรู (คาหกะ/คาหยะ, the graspable-grasper 

duality or the subject-object duality) ดังนั้นภาพที่เรารับรูหรือที่เราคิดสรางขึ้นมานั้น จึงไมใชความจริงแทของส่ิงที่รับรูนั้น  

หากแตเปนเพียงมโนภาพของจิตเทานั้น (จิตมาตร/วิชญัปติมาตร) ÚÓ   

                                                 
ÙÚ Ibid., p. 201. 
ÚÑ Ibid., p. 201-202. 
ÚÒ Ibid., p. 202-204. 
ÚÓ ตรงนี้มีความหมายคลายกับคําวา  “ปปญจสัญญา” และ “ปปญจสัญญาสังขา ” ของฝายเถรวาทเปนอยางมาก   หมายถึงสัญญาที่

ซับซอนหลากหมายอันเกิดจากการรับรูของมนุษยแลวปรุงแตงการรับรูนั้นใหมีแงมุมที่ละเอียดพิสดารออกไป 



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๕๒ 

 ขั้นตอนที่ ๒ : ดังนั้น  การรับรูโลกภายนอกตามขั้นตอนที่ ๑ นั้น  จึงถือวาไมใชการรับรูที่แทจริง หรือมีความหมาย

เทากับการไมรับรูนั่นเอง  (non-perception) 

 ขั้นตอนที่ ๓ : เม่ือถือวาการรับรูโลกภายนอกไมใชการรับรูที่แทจริง  มโนภาพที่จิตคิดสรางขึ้นนั้น ก็ถือวาไมใชการ

รับรูเชนเดียวกัน(non-perception of the mere representation of consciousness) เพราะเปนภาพบิดเบือนที่สรางขึ้นจากความ

โนมเอียงทางจิตใจของแตละคน  

 ขั้นตอนที่ ๔ : แตเม่ือใดก็ตามที่มนุษยมีปญญารูเทาทันโลกแหงประสบการณของตนตามความเปนจริงตามขั้นตอนที่

กลาวมานี้  จนรูแจงถึงความไมแทจริงของการแบงเปนฝกฝายระหวางผูรูกับส่ิงที่ถูกรับรู (unreality of the subject-object 

duality) นั่นแหละจึงจะถือวาเปนความรูที่แทจริง   

   จากที่กลาวมา เห็นไดชัดเจนวา คําวา “วิชญัปติมาตร” ทานใชเพ่ือบรรยายกระบวนการรับรูโลกในชีวิตของมนุษย

ปุถุชนคนธรรมดานี้เอง  ไมไดมีความหมายสูงสุดแตอยางใด  แมคําวา “จิตมาตร” ก็ใชเพ่ือบรรยายกระบวนการรับรูโลก

เชนเดียวกันนี้  ดังขอความที่ปรากฏในคัมภีรไตรสภาวนิรเทศ   โศลกที่ ๓๖ วา “อาศัยการรับรูซ่ึงเปนเพียงความคิดเทานั้น 

(จิตมาตร ) การไมรับรูวัตถุภายนอกจึงเกิดขึ้น  อาศัยการไมรับรูวัตถุภายนอก การไมรับรูของจิตจึงเกิดขึ้น ”ÚÔ ถาเรานํา

ขอความนี้ไปจัดลําดับเหมือนขอความขางตน  ก็จะไดความหมายอยางเดียวกัน   

 ๒) จิตมาตรกับการวิพากษทฤษฎีความรูแบบสมนัย : เม่ือการรับรูของมนุษยไมสอดคลองกับความจริงแทของโลก

ภายนอก ดังนั้น แนวคิดเรื่องจิตมาตรของทานวสุพันธุ  จึงเปนเรื่องของการปฏิเสธทฤษฎีความรูแบบสมนัย (correspond-

dence theory of knowledge) ไมไดเก่ียวกับการเสนอทฤษฎีจิตนิยมแตอยางใด ดังที่โกชุมมุตตัม กลาวไววา  

 การบอกวาการรับรูวัตถุภายนอกเปนเพียงมโนภาพของจิตเทานั้น  เทากับวาทานวสุพันธุกําลังปฏิเสธทฤษฎี

ความรูแบบสมนัยอยางแข็งขัน  ตามความเชื่อของทฤษฎีนี้มีวา มโนทัศน (concepts) กับวัตถุภายนอกมีความ

สอดคลองกันอยางไมผันแปร  ตรงนี้ทานวสุพันธุ ไดโตแยงวาการรับรูวัตถุภายนอกเปนเพียงมโนภาพของจิตเทานั้น  

หมายความวาเขาเหลานั้นถูกกําหนดดวยความโนมเอียงทางจิตใจอันเปนเครื่องแบงแยกระหวางผูรับรูกับสิ่งที่ถูกรับรู  

ซึ่งเมล็ดพันธุ (พีชะ) แหงความโนมเอียงเหลานี ้ไดถูกเก็บไวเรียบรอยแลวในจิตไรสํานึกที่เรียกวาอาลยวิญญาณ93

ÚÕ     

 โกชุมมุตตัม  มองตอไปวา ประสบการณในโลกสังสารวัฏตามทฤษฏีของทานวสุพันธุสามารถเทียบกันไดกับ

ประสบการณในความฝน  ส่ิงตาง ๆ ที่เราพบในความฝน  ไมอาจจะช้ีไปหาความมีอยูจริงของมันได  ดังนั้น จึงไมแปลก

อะไรที่ทานวสุพันธุจะเสนอวาในสภาพที่บุคคลยังอยูในโลกแหงสังสารวัฏ ประสบการณตาง ๆ ของเขา จึงเปนเพียงมโน -

ภาพที่จิตของตนคิดสรางขึ้นเทานั้น94

ÚÖ 

 ๓) จิตมาตรของโยคาจาร เปนจิตนิยมหรือสัจนิยม ? : ประเด็นปญหาที่วาแนวคิดของนิกายโยคาจารควรจะเปนจิต -

นิยม (idealism) หรือสัจนิยม (realism) ซ่ึงเปนปญหาที่กลุมนักวิชาการกระแสหลักไดพยายามตอบมานาน โดยสวนมากก็จะ

จัดใหพระพุทธศาสนายุคตนอยูในกลุมแนวคิดแบบพหุสัจนิยม และจัดใหพระพุทธศาสนายุคปลาย (นิกายโยคาจาร ) ใหอยู

                                                 
ÚÔ Thomas  A. Kochumuttom, A Buddhist Doctrine of Experience, p. 204. 
ÚÕ Ibid., p. 211. 
ÚÖ Ibid., p. 230. 



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๕๓ 

ในกลุมแนวคิดจิตนิยม ตอประเด็นปญหานี้   โกชุมมุตตัม  ไมไดตอบอยางชัดเจนมากนัก  เพียงแตบอกวา “จริง ๆ แลว 

ขอความในวรรณกรรมของนิกายโยคาจารที่สนับสนุนแนวคิดแบบเอกจิตนิยมก็มีอยูเหมือนกัน แตผูเขียนก็ยังยืนยันวาเม่ือ

มองระบบโดยรวมทั้งหมด ถาเราทําความเขาใจในแงของพหุสัจนิยม จะทําใหไดความหมายดีกวา”Ú× นอกจากนั้น  เขายังได

แสดงความเห็นดวยกับความเห็นเชิงวิจารณของ ดร. ราหุล (W.Rahula) ตอแนวการตีความกระแสหลักใน ๓ ประเด็น คือ96

ÚØ 

 ประเด็นที่ ๑ : ดร.ราหุล มองวา แมพุทธปรัชญาจะผานประวัติศาสตรอันยาวนาน แตยังคงรักษารากฐานเดิมของตน

ไวได ดังขอความที่วา 

 นักวิชาการบางทานมีความคิดวาปราชญทางพระพุทธศาสนา เชน ทานนาคารชุน ทานอสังคะหรือทานวสุพันธุ  

ไดอธิบายระบบปรัชญาของตนขัดแยงกับสํานักอื่นๆ ความจริงหาไดเปนเชนนั้นไม ทานเหลานั้น เพียงแตอาศัยการ

ตีความ การอธิบาย การใชเหตุผล และทฤษฎีแบบใหม ๆ  มาอธิบายคําสอนตามสติปญญา ความสามารถ ความรู และ

ประสบการณของตนเทานั้น นอกจากนั้น ทานเหลานั้นยังสนับสนุนทฤษฎีและการตีความใหม ๆ ดวยการยกขอความ

ในคัมภีร (พุทธพจน) มาอางอยูเสมอ  คุณูปการของทานเหลานั้นที่มีตอพระพุทธศาสนา ไมใชเพียงแคการใหระบบ

ปรัชญาใหมเทานั้น หากยังใหแนวทางที่แตกตางและการตีความปรัชญาเดิมในรูปแบบใหม ๆ อีกดวย97

ÚÙ       

 ประเด็นที่ ๒ : ดร.ราหุล วิจารณวา ทัศนะวานิกายโยคาจารยึดถือความจริงสูงสุดของจิตเพียงอยางเดียว  ถือวาเปน

ทัศนะที่ผิดพลาด  ดังขอความที่วา 

 นักวิชาการจํานวนหนึ่งไดยืนยันมาตลอดวาแนวคิดแบบ ‘วิชญัปติมารตร ’ หรือ ‘จิตมาตร’  ของโยคาจาร เปน

แนวคิดที่บอกวาจิตหรือวิญญาณเทานั้นเปนความจริงสูงสุดเพียงอยางเดียว  ตองขอย้ําไวตรงนี้เลยวา นี้เปนความเชื่อที่

ผิดอยางรายกาจ  และขัดแยงกับหลักคําสอนพ้ืนฐานของพระพุทธศาสนาทั้งนิกายเถรวาทและมหายาน98

ÚÚ 

 ประเด็นที่ ๓ : ดร.ราหุล มองวา ทั้งนิกายมาธยมิกและโยคาจาร ลวนแตนําเสนอทฤษฎีเกาเหมือนกัน คือทฤษฎี       

“ไนราตมยะ” “ศูนยตา” “ตถตา” และ “ปฏิจจสมุปบาท” เพียงแตแตกตางกันในดานรูปแบบการนําเสนอและการใชคําศัพท

เทานั้น ดังขอความที่วา 

 ปรัชญาศูนยตาที่นําเสนอโดยทานนาคารชุน และปรัชญาจิตมาตร ที่พัฒนาโดยทานอสังคะและทานวสุพันธุ  

ไมไดขัดแยงกัน  หากแตสงเสริมกันและกันดวยซ้ําไป  ทั้งสองนิกายที่รูจักกันในนามของมาธยมิก และโยคาจารหรือ

วิชญานวาท ไดอธิบายหลักธรรมอยางเดียวกัน ดวยวิธีการและเหตุผลที่แตกตางกัน คือหลักไนราตมยะ  ศูนยตา  ตถตา 

และปฏิจจสมุปบาท หลักธรรมเหลานี้ไมใชปรัชญาของทานเอง ซึ่งเราเรียกตามความเหมาะสมวาปรัชญาของทาน

นาคารชุน ของทานอสังคะ หรือของทานวสุพันธุ  แตก็สามารถพูดไดเพียงแควาเหลานั้นเปนคําอธิบาย เหตุผล  และ

ทฤษฎีของของทานเหลานั้น ที่สรางขึ้นมาเพ่ือพิสูจนและวางหลักคําสอนเรื่องศูนยตา  จิตมาตร หรือไนราตมยะที่มีอยู

                                                 
Ú× Ibid., p. 1. 
ÚØ Ibid., pp. 232-234. 
ÚÙ Walpola Rahula, Zen and the Taming of the Bull, Towards the Definition of Buddhist Thought, p. 233. 
ÚÚ Ibid., p. 79. 



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๕๔ 

แลวในคัมภีร  ถาทานเหลานั้นจะมีความเห็นแตกตางกันอยูบาง ก็เปนเพียงแคเหตุผลและทฤษฎีที่ออกแบบมาอธิบายคํา

สอนด้ังเดิมในคัมภีรเทานั้น หาใชปญหาในตัวคําสอนเองไม99

ÒÑÑ    

 สุดทาย โกชุมมุตตัม  ไดเสนอในเชิงตั้งคําถามวา ดร .ราหุล  ไมไดมองนิกายโยคาจารวาเปนจิตนิยมมากไปกวาที่

พระพุทธศาสนาแบบดั้งเดิมเปน 100

ÒÑÒ  ถาเปนเชนนั้น การตอบคําถามที่วานิกายโยคาจารมีแนวคิดจิตนิยมหรือสัจนิยม  จึง

ขึ้นอยูกับวาพระพุทธศาสนาแบบดั้งเดิมเปนอยางไร?ÒÑÓ   

๒.๓ การตีความในเชิงปฏิบัติ 

 คําวาการตีความในเชิงปฏิบัติ  (practical interpretation) ในที่นี้ ผูเขียนหมายถึงกลุมนักวิชาการที่ตีความแนวคิดของ

นิกายโยคาจารโดยใหความสําคัญกับธรรมชาติดั้งเดิมของพระพุทธศาสนา  ที่เปนศาสนาแหงการปฏิบัติเพ่ือความดับทุกข   

ไมสนใจเขารวมถกเถียงปญหาทางอภิปรัชญา  (อัพยากตปญหา ) จุดแรกที่นักวิชาการ  กลุมนี้ใหความสนใจ  คือคําเรียกช่ือ

นิกายในพระพุทธศาสนาแตละนิกาย   เปนเครื่องบงช้ีอยางหนึ่งวานิกายนั้นๆ  มีทัศนะเนนหนักในเรื่องใด  เชน เถรวาท  

หมายถึงกลุมชาวพุทธที่ยึดมติของพระเถระที่ทําสังคายนาพระธรรมวินัยครั้งแรก  มาธยมิกหมายถึงกลุมชาวพุทธที่เนน

ปรัชญาทางสายกลาง  หรือสรวาสติวาท  หมายถึงกลุมชาวพุทธที่ถือวามีสวภาวะอยูในธรรมทั้งปวง  เปนตน  ดังนั้น คําวา 

“โยคาจาร” จึงมีความหมายช้ีชัดอยูในตัววาเปนกลุมชาวพุทธที่เนนในเรื่องปฏิบัติโยคะหรือการเจริญสมาธิภาวนา หรือคําวา 

“วิชญานวาท” ก็หมายถึงกลุมชาวพุทธที่เนนกระบวนการทํางานของจิตหรือวิญญาณ   คําวา “โยคะ” กับ “วิญญาณ” จึงเปน

ช่ือที่สอดรับกันพอดี เพราะการปฏิบัติโยคะก็เพ่ือพัฒนาจิต การพัฒนาจิตก็ตองผานการปฏิบัติโยคะ   นี้คือเหตุผลหลักอยาง

หนึ่งที่ทําใหนักวิชาการกลุมนี้พยายามตีความแนวคิดของนิกายในแงของการปฏิบัติ หรือในเชิงจิตวิทยา  

 กลุมนักวิชาการที่ตีความแนวคิดเรื่อง  “จิตมาตร” ของนิกายโยคาจารแนวใหมลาสุด  คือกลุมที่ตีความในเชิงปฏิบัติ   

กลุมนี้ไมสนใจที่จะคนหาคําตอบวาความจริงเชิงอภิปรัชญาหรือ  ภววิทยาในนิกายโยคาจารคืออะไร      หากแตสนใจนิกาย

โยคาจารในฐานะเปนพระพุทธศาสนารูปแบบหนึ่งที่พยายามสืบทอดเจตนารมณดั้งเดิมของพระพุทธเจา   นักวิชาการที่

พยายามตีความในแนวนี้มีหลายทานดวยกัน  เชน แลมเบิรต  ชมิธอเซน  (Lambert Schmithausen) ในงานเขียนเรื่อง  “On the 

Problem of the Relation of Spiritual Practice and Philosophical Theory in Buddhism”  เดวิด เจ. กลุปาหนะ  (David J. 

Kalupahana) ในงานเขียนเรื่อง  “The Principle of Buddhist Psychology” และ เจนิส ดีน วิลลิส ((Janice Dean Willis) “On 

Knowing Reality : The Tattvarth Chapter of Asanga’s Bodhisattvabhumi” เปนตน อยางไรก็ตาม เนื่องจากนักวิชาการกลุม

นี้มีทัศนะคอนขางใกลเคียงกัน   ดังนั้น ผูเขียนจึงขอเลือกนําเสนอเฉพาะผลงานของนักวิชาการทานสุดทาย  คืองานของ        

เจนิส ดีน วิลลิส  

 ในงานเรื่อง  “On Knowing Reality…”  วิลลิส  ไดศึกษาคัมภีร  “โพธิสัตตวภูมิ” ซ่ึงแตงโดยทานอสังคะ  โดยเลือก

ศึกษาเฉพาะปริเฉทที่วาดวย “ตัตตวารถะ”  คําตอบอยางหนึ่งที่ผูเขียนไดพบในงานศึกษาช้ินนี้  คือ ทานผูแตงคัมภีรหรือทา

                                                 
ÒÑÑ Ibid., p. 82-83. 
ÒÑÒ ความจริง ดร. ราหุล ปฏิเสธการเปรียบเทียบพระพุทธศาสนากับจิตนิยมของเบิรคเลยอยางชัดเจน  ดู Ibid., pp.83-84. 
ÒÑÓ Thomas  A. Kochumuttom, A Buddhist Doctrine of Experience, p. 234. 



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๕๕ 

นอสังคะ  ไมไดจัดใหจิตมาตรอยูในฐานะเปนสัจธรรมสูงสุด  หากแตความจริงสูงสุดในทัศนะของทานคือ  “ศูนยตา”  จาก

การคนพบใหมนี้  ทําใหวิลลิสวิจารณกลุมนักวิชาการกระแสหลักในเชิงตั้งคําถามวา  

 นักวิชาการหลายทานไดยืนยันอยูเสมอวานิกายนี้  (โยคาจาร) เปนแนวคิดแบบจิตนิยม  คําสอนแกนกลางของ

นิกายนี้คือจิตหรือวิญญาณในฐานะเปนความจริงเพียงอยางเดียว   อยางนอยในปริเฉทที่วาดวยตัตตวารถะ  กลับปรากฏ

ความจริงวา  ทานอสังคะ  ไดจัดใหศูนยตาเปนความจริงสมบูรณเพียงอยางเดียว  ไมใชจิต   เม่ือเปนเชนนี้แลว  การ

ประเมินนิกายโยคาจารอยางที่เรายอมรับกันโดยทั่วไป จะยังคงเหลืออยูอีกหรือ?ÒÑÔ    

 อีกประเด็นหนึ่งที่ผูเขียนยกขึ้นมาวิจารณกลุมนักวิชาการกระแสหลัก  คือ การแปลความหมายของคําวา  “จิตมาตร” 

เปนภาษาอังกฤษวา “Mind-Only” (จิตเทานั้น) เขามองวาการแปลในลักษณะอยางนี้  ทําใหเกิดความไขวเขวไดงาย  ๆ เพราะ

เปนคําแปลที่แฝงนัยของความหมายแบบจิตนิยมสมบูรณ   เขาไดเสนอคําแปลใหมวา “just thought” หรือ “merely thought” 

(เปนเพียงความคิดเทานั้น) การแปลอยางนี้อาจจะไมตรงเสียทีเดียว  แตอยางนอยก็นาจะมีความหมายเหมาะสมกับแนวทาง

ของนิกายโยคาจารมากกวา ในฐานะเปนนิกายที่เนนในเรื่องปฏิบัติโยคะที่สัมพันธกับการควบคุมความคิดจิตใจ   อยางไรก็

ตาม วิลลิส ไดยอมรับเหมือนกันวา  คําวา “จิตมาตร” มีการนําไปใชในความหมายที่แตกตางหลากหลาย   ทั้งในนิกาย        

มาธยมิกและในนิกายโยคาจาร   ทั้งในความหมายเฉพาะเจาะจงและความหมายกวาง  ๆ ทั่วไป 103

ÒÑÕ  แตความหมายที่เขาเนน

เปนพิเศษคือ  ความหมายที่สัมพันธกับบริบทของการปฏิบัติกรรมฐาน  (meditative contexts) ดังที่เขากลาวไววา  “ประเด็น

สําคัญของนิกายโยคาจาร  คือประเด็นทางดานญาณวิทยาที่เก่ียวกับการรับรูในชีวิตสามัญของเรา  ส่ิงที่เรารับรูไมใชภาพที่

เที่ยงตรงกับวัตถุที่อยูนอกจิตของเรา  หากแตเปนเพียงมโนภาพของจิต  (วิชญัปติมาตร ) ที่คลายกับวัตถุเทานั้น  มันเปนเพียง

วัตถุที่จิตคิดสรางขึ้นเทานั้น (conceptualized object)”��� ความหมายในที่นี้ก็คือนิกายโยคาจารไมไดปฏิเสธวาวัตถุที่อยูนอก

จิตของเราไมมี   เพียงแตบอกวาภาพที่เรารับรูนั้น  ไมใชภาพที่เที่ยงตรงกับความมีอยูจริง  ๆ ของมันเทานั้น  ดังนั้น จึงถือวา

ถูกตองแลวที่นิกายนี้จะใชคําเรียกประสบการณของเราวา  “จิตมาตร” หรือ “วิชญัปติมาตร” คําเหลานี้ไมไดมีความหมาย

พิเศษในเชิงอภิปรัชญาแตอยางใด  หากแตมีความหมายงาย  ๆ วาภาพที่เราพบเห็นอยูในชีวิตประจําวันหรือภาพนิมิตในใจ

ของคนที่กําลังนั่งกรรมฐาน เปนเพียงภาพที่เราคิดปรุงแตงขึ้นเทานั้น  

 วิลลิสไดยกขอความในทศภูมิสูตรที่นักตีความแบบเอกจิตนิยมมักนํามาสนับสนุนทฤษฎีของตน  คือขอความที่วา  

“จิตฺตมาตรมฺ   อิทมฺ ยตฺ  อิทมฺ  ไตรธาตุกมฺ” (ไตรธาตุเปนเพียงจิตเทานั้น ) แนนอนวา  ถาเราอานและตีความเฉพาะขอความ

ส้ัน ๆ แคนี้  โดยไมสนใจบริบทอ่ืน  ๆ ของมัน  ก็อาจตีความแบบจิตนิยมไดเหมือนกัน   ความจริงแลวขอความนี้เกิดขึ้นใน

บริบทของการอภิปรายทฤษฎีปฏิจจสมุปบาท  และคณาจารยของนิกายมาธยมิก คือทานจันทรกีรติ  ก็ไดเคยตีความขอความ

นี้ไวแลววาไมใชขอความที่ปฏิเสธความมีอยูของวัตถุภายนอก  หากแตมุงเนนไปที่จิตที่คิดปรุงแตงวัตถุภายนอกขึ้นมา 105

ÒÑ×  

นอกจากนั้น  วิลลิสยังไดยกคําของชมิธอเซน ที่กลาวถึงปริเฉทที่ ๓ ของทศภูมิกสูตร ดังนี้ 

                                                 
ÒÑÔ Janice Dean Willis, On Knowing Reality (New York :  Columbia  University Press, 1972), p. 21. 
ÒÑÕ Ibid., p. 25. 
ÒÑÖ Ibid., p. 26. 
ÒÑ× Ibid., p. 27. 



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๕๖ 

 ในปริเฉทที ่๓ ของพระสูตรนี้  (ทศภูมิกสูตร ) พระพุทธเจาที่ปรากฏใหเห็นในกรรมฐานนั้นเทียบไดกับภาพใน

ความฝน  ภาพเงาสะทอน  ซากศพและโครงกระดูกที่เรามองเห็นในการเจริญอสุภกรรมฐาน  อุปมาเหมือนการปรากฏ

ของภาพจินตนาการ   พระโพธิสัตวไมสามารถพบเห็นพระพุทธเจาจริงๆ  เหมือนภาพที่ปรากฏใหเห็นในขณะปฏิบัติ

กรรมฐานได  เพราะเปนเพียงภาพที่จิตสรางขึ้นเทานั้น   สิ่งที่พระโพธิสัตวเห็นจริง  ๆ คือพระพุทธเจาที่ปรากฏใหเห็น

นั้น หาใชอะไรอื่นไม หากแตคือจิตนั่นเอง106

ÒÑØ 

  ขอความในปริเฉทที่ ๘ ของสันธินิรโมจนสูตร  เปนอีกขอความหนึ่งที่ทําใหวิลลิสเช่ือม่ันอยางมากวาคําวา “จิตมาตร” 

หรือ “วิชญัปติมาตร” เปนคําที่ใชในบริบทของการปฏิบัติกรรมฐาน พระสูตรนี้เปนการสนทนากันระหวางทานไมเตรยะกับ

พระพุทธเจา ทานไมเตรยะทูลถามวาภาพนิมิตที่ปรากฏใหเห็นในกรรมฐานนั้น แตกตางจากจิตหรือไม  พระพุทธเจาตรัสวา

ไมแตกตางจากนั้น เพราะภาพนิมิตเหลานั้นเปนเพียงมโนภาพที่จิตคิดขึ้นเทานั้น  ดังขอความที่วา  

 ทานไมเตรยะ ทูลถามวา ขาแตพระองคผูเจริญ รูปทั้งหลายที่รับรูในกรรมฐาน  ตางจากจิตหรือไม ? พระผูมีพระ

ภาคเจาตรัสวา    ไมเตรยะ  ไมแตกตางกันเลย ขอนั้นเพราะเหตุไร  เพราะรูปเหลานี้ หาใชอะไรอื่นไม  หากแตคือมโน

ภาพของจิตเทานั้น ไมเตรยะ  เราไดอธิบายแลววาอารมณกรรมฐานของจิต หาใชอะไรอื่นไม  หากแตเปนเพียงมโน

ภาพของจิตเทานั้น (วิชญัปติมาตร)”ÒÑÙ 

 วิลลิส ไดตั้งคําถามวา ทําไมนิกายโยคาจารจึงไดใหความสนใจเรื่องจิตมากเปนพิเศษ (รวมทั้งธรรมชาติ การพัฒนา 

และการทํางานของจิต)  สาเหตุก็เพราะวาจิตเปนแกนสําคัญในกระบวนการปฏิบัติกรรมฐาน และเปนบอเกิดแหงความหลุด

พน  การมีสติรูเทาทันการทํางานของจิตจึงถือวาเปนการปฏิบัติกรรมฐานอยางยอดเย่ียม “การไดรูแจงเห็นจริงวาวัตถุที่

ปรากฏใหเห็นในอารมณกรรมฐานนั้นวาเปนส่ิงที่จิตสรางขึ้น ไมใชอะไรอ่ืนนอกจากจิต  ถือวาไดรูแจงเห็นจริงศูนยตา

โดยตรง  กลาวคือความวางเปลาจากความเปนคูระหวางผูรูกับส่ิงที่ถูกรู ”ÒÑÚ ดังนั้น ในทัศนะของนิกายโยคาจาร  การเขาถึง

ความวางหรือศูนยตาจึงถือวาเปนเปาหมายสูงสุด และจิตที่เขาถึงภาวะเชนนี้  เปนจิตที่อยูเหนือการคิดแบงแยกเปนทวิภาวะ 

(subject-object/ตัวกู-ของกู) จึงไมสามารถที่จะเรียกภาวะจิตเชนนี้วา “จิตมาตร” หรือ “วิชญัปติมาตร” ไดอีกตอไป  

 กลาวโดยสรุป  แนวคิดการตีความเรื่อง “จิตมาตร” ทั้ง ๓ แนวที่ผูเขียนไดนําเสนอในบทที่ ๓ นี้  ทําใหเราเห็นทั้ง

ความเหมือนและความแตกตาง  แตละแนวทางก็ใหเหตุผลสนับสนุนขอเสนอของตนแตกตางกันออกไป  การตีความแบบ

แรกคือ การตีความแบบเอกจิตนิยม ไดรับอิทธิพลจากแนวคิดทางปรัชญาตะวันตกและใหความสําคัญกับกรอบความคิดการ

พัฒนาทางประวัติศาสตรของศาสนาในอินเดีย ซ่ึงนักตีความกลุมนี้เช่ือวาศาสนาในอินเดียทุกระบบ มีเสนทางการพัฒนา

ทางประวัติศาสตรในแนวเดียวกัน คือเริ่มตนจากความเช่ือวาในธรรมชาติมีความจริงหลากหลาย (pluralism) ไปสูความเช่ือ

วามีความจริงสูงสุดเพียงหนึ่งเดียว (monism/ absolutism/idealism)  การตีความแนวทางที่ ๒ คือ การตีความแบบพหุนิยม 

เปนการตีความที่ไมใหความสําคัญกับบริบททางประวัติศาสตรของศาสนาในอินเดียและไมพยายามเอาแนวคิดทางปรัชญา

                                                 
ÒÑØ Ibid., p. 28. ดูเพ่ิมเติมใน   Lambert Schmithausen, “On the Problem of the Relation of Spiritual Practice and Philosophical 

Theory in Buddhism,” p. 246-247. 
ÒÑÙ Janice Dean Willis, On Knowing Reality, p. 29. 
ÒÑÚ Ibid., p. 29. 



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๕๗ 

ของตะวันตกมาเขามาเปรียบกับพระพุทธศาสนา  หากแตใหความสําคัญกับการวิเคราะหและตีความเฉพาะขอความเทาที่

ปรากฏในคัมภีรเทานั้น  เปนการตีความแบบโนมเอียงกลับไปหาพระพุทธศาสนาแบบดั้งเดิมคอนขางมาก  สวนการตีความ

แบบที่ ๓ คือการตีความในเชิงปฏิบัติ   เปนแนวการตีความที่ใกลเคียงกับแนวทางที่ ๒ คือใหความสําคัญเฉพาะบริบทของ

เนื้อหาในคัมภีรและไมเอากรอบความคิดแหงพัฒนาการทางประวัติศาสตรของอินเดียเขามาจับ  จุดที่แตกตางกัน คือ

แนวทางที่ ๓ นี้มองวานิกายโยคาจารเปนนิกายแหงการปฏิบัติ  ดังนั้น จึงไมใชเรื่องแปลกที่นิกายนี้จะใหความสําคัญกับเรื่อง

จิตมากกวาเรื่องอ่ืน ๆ แมคําวา “จิตมาตร” และคําอ่ืน ๆ ก็ไมใชคําที่ใชในความหมายสูงสุด หากแตเปนคําที่ใชในบริบทของ

การปฏิบัติธรรมเพ่ือเขาถึงภาวะแหงศูนยตาเทานั้นเอง  

 

บทท่ีสี่ 

สรุปและเสนอแนะ 

๔.๑ สรุป 

 คําถาม ๓ คําถามที่ผูวิจัยไดตั้งเอาไวในตอนตนวา  ความขัดแยงในการตีความเรื่อง   จิตมาตรของนิกายโยคาจารมี

กําเนิดและพัฒนาการมาอยางไร ? การตีความแนวคิดนี้ของนัก   วิชาการในสังคมปจจุบันเปนไปในทิศทางใดบาง  ? และใน

บรรดาการตีความที่แตกตางหลากหลายนั้น พวกเขาใชเหตุผลอะไรมาสนับสนุนแนวคิดของตน ?   หลังจากไดทําการศึกษา

คนควาในงานวิจัยช้ินนี้  ทําใหผูวิจัยไดรับคําตอบดังนี้ 

 ๔.๑.๑ กําเนิดและพัฒนาการของการตีความเรื่องจิตมาตร  : เรื่อง “จิตมาตร” และ “ศูนยตา” เปนคําสอนที่ปรากฏใน

พระสูตรมหายานยุคตนหลายพระสูตรดวยกัน  เชน ทศภูมิกสูตร   สันธินิรโมจนสูตร  และลังกาวตารสูตร  เปนตน พระสูตร

เหลานี้เช่ือกันวาเปนพุทธพจนที่ตรัสโดยพระพุทธเจา   ดังนั้น  จึงเปนที่ยอมรับนับถือของชาวมหายานเกือบทุกนิกาย   

โดยเฉพาะนิกายมาธยมิกและนิกายโยคาจาร  ความขัดแยงในการตีความหลักธรรมของสองนิกายนี้   เกิดมาจากการหยิบยก

เอาคําสอนเรื่องใดเรื่องหนึ่งที่ปรากฏในพระสูตรขึ้นมาเนนใหเปนจุดเดนหรือใหเอกลักษณในนิกายของตน  กลาวคือ  นิกาย

มาธยมิก ไดหยิบยกเอาคําสอนเรื่อง “ศูนยตา” ขึ้นมาเปนจุดเนนในฐานะเปนคําสอนที่สําคัญที่สุด ทฤษฎีสําหรับพิสูจนความ

เปนศูนยตาของสรรพส่ิง  คือทฤษฎีทางสายกลางตามหลักปฏิจจสมุปบาท  (มัชเฌนธรรม ) ดวยเหตุนี้จึงไดช่ือนิกายวา      

“มาธยมิก”  สวนนิกายโยคาจาร  ไดหยิบยกเอาคําสอนเรื่อง “จิตมาตร” และ “วิชญัปติมาตร” ขึ้นมาเปนจุดเนนในฐานะเปน

คําสอนที่สําคัญที่สุด  เนื่องจากไดใหความสําคัญกับคําสอนที่เก่ียวกับการฝกจิตหรือฝกโยคะและการควบคุมกระบวนการ

รับรูทางจิตมากเปนพิเศษ   จึงไดช่ือนิกายวา  “โยคาจาร” หรือ “วิชญานวาท” อยางไรก็ตาม  แมวาแตละนิกายจะมีจุดเนน

แตกตางกัน  แตก็ไมไดหมายความวานิกายทั้งสองจะไมยอมรับคําสอนที่ฝายตรงขามยกขึ้นมาเนนวาไมใชคําสอนของ

พระพุทธเจา  ประเด็นของความขัดแยงไมไดอยูที่วา “ใช” หรือ “ไมใช”  หากแตอยูที่วาอะไรคือคําสอนสําคัญอันเปนทัศนะ

ขั้นสุดทาย (final view) ของพระพุทธเจา   

 ความขัดแยงตรงจุดนี้เอง เปนปจจัยสําคัญอยางหนึ่งของการพัฒนาหลักการตีความขึ้นมาในพระพุทธศาสนามหายาน   

หลักการตีความที่วานี้  ไดแกแนวคิดที่วาคําสอนของพระพุทธเจาประกอบดวยขอความ  ๒ ประเภท  คือขอความแบบ         

“เนยารถะ ” และขอความแบบ  “นีตารถะ ”  ขอความประเภทแรก  หมายถึงขอความที่ตองตีความ  ไมสามารถยึดเอา

ความหมายตรงตามตัวอักษรได  เชน คําสอนที่เก่ียวกับสัตว  บุคคล ตัวตน เราเขาเปนตน   ซ่ึงเปนคําสอนประเภทที่ตองใช   



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๕๘ 

กุศโลบายในการสอนเพ่ือใหเหมาะสมสอดคลองกับความแตกตางหลากหลายของหมูสัตว   สวนขอความประเภทที่  ๒ 

หมายถึง ขอความที่มีความหมายชัดเจนในตัว   ไมตองตีความอีกตอไป     ไดแก คําสอนประเภทที่วาดวยปรมัตถธรรมที่อยู

เหนือทวิภาวะและเหนือความมีตัวตน   คณาจารยฝายมาธยมิก  เชน ทานจันทรกีรติ  เปนตน ไดใชเกณฑของขอความ  ๒ 

ประเภทนี้สําหรับตีความคําสอนเรื่องจิตมาตรของฝายโยคาจารวาเปนขอความที่ตองไดรับการตีความ  (เนยารถะ)  สวนคํา

สอนเรื่อง  “ศูนยตา ” เปนขอความที่มีความหมายชัดเจนในตัว  (นีตารถะ ) และเปนทัศนะขั้นสุดทายของพระพุทธเจา  

หมายความวา การที่พระพุทธเจาตรัสวาวัตถุภายนอกไมมีอยูจริง เปนเพียงจิตเทานั้น (จิตมาตร) ไมไดหมายความวาพระองค

ปฏิเสธความมีอยูของวัตถุ หากแตพระองคมีพระประสงคจะใหผูฟงรูแจงเห็นจริงถึงความไมมีสวภาวะในส่ิงที่เปนรูปธรรม

เปนเบื้องตนกอน  เพ่ือใหเปนพ้ืนฐานแหงการรูแจงใหเห็นถึงความไมมีแหงสวภาวะหรือความศูนยของส่ิงที่เปนนามธรรม

คือจิตในขั้นสุดทาย  นั่นคือทั้งวัตถุและจิตลวนมีธรรมชาติอยางเดียวกันคือ  “ศูนยตา” ดังนั้น ทัศนะของฝายโยคาจารที่บอก

วาจิตเทานั้นมีอยูจริง จึงถือวาเปนทัศนะที่ไมถูกตอง 

 คณาจารยฝายโคยาจาร  ก็ไดยกเอาขอความ  ๒ ประเภทขึ้นมาโตแยงเชนเดียวกัน  แตไดเอาแนวคิดเก่ียวกับระยะกาล

แหงการแสดงธรรมของพระพุทธเจาในสันธินิรโมจนสูตรเขามาเปนองคประกอบในการตีความดวย  นั่นคือ ฝายโยคาจาร

มองวา พระพุทธเจาทรงแสดงธรรมหรือหมุนพระธรรมจักรครั้งสําคัญ  ๓ ครั้ง แตละครั้งจะแสดงหลักธรรมที่มีความลึกซ้ึง

ไมเหมือนกัน  โดยครั้งแรก ทรงแสดงอริยสัจ  ๔ เพ่ือโปรดสาวกฝายสาวกยาน   เปนธรรมเบื้องตนช่ัวคราวที่ตองไดรับการ

ไขความ (เนยารถะ) ครั้งที่ ๒ ทรงแสดงหลักศูนยตาเพ่ือโปรดสาวกฝายมหายาน   แมจะเปนธรรมที่ลึกซ้ึง  แตก็ถือวามีความ

ขัดแยงในตัว  จึงสมควรไดรับการไขความ (เนยารถะ)  ครั้งที่ ๓ ทรงแสดงธรรมโปรดสาวกผูเขาถึงยานทั้งปวง  เปนธรรมที่

ลึกซ้ึง เปนปรมัตถธรรม หรือเปนหลักธรรมขั้นสุดทายที่ไมตองไขความอีกตอไป (นีตารถะ) เรียกงายๆ วาทั้งหลักอริยสัจ ๔ 

ที่ฝายสาวกยานยกขึ้นมาเปนจุดเนน  และหลักศูนยตาที่ฝายมาธมิกยกขึ้นมาเปนจุดเนน   ถือวาเปนคําสอนเบื้องตนช่ัวคราว  

(provisional) ไมใชทัศนะขั้นสุดทายของพระพุทธเจา     

 ๔.๑.๒ ทิศทางการตีความของนักวิชาการในสังคมปจจุบัน  : เทาที่ผูเขียนคนพบ  ทิศทางการตีความเรื่อง  “จิตมาตร” 

ของนักวิชาการปจจุบัน มีความแตกตางกันเปน ๓ แนวทางดวยกัน  แตละแนวทางตางก็มีหลักเกณฑและเหตุผลสนับสนุนที่

แตกตางกันไปออกไป คือ 

 ๑) การตีความแบบเอกจิตนิยม : เปนการตีความที่ใหความสําคัญกับกรอบความคิดดานพัฒนาการทางประวัติศาสตร

ของศาสนาแบบเทวนิยม  ผสมผสานกับพัฒนาการของแนวคิดดานปรัชญาตะวันตก  นักตีความกลุมนี้มีความเช่ือพ้ืนฐานวา

ศาสนาแบบเทวนิยมทุกระบบ มีเสนทางการพัฒนาทางประวัติศาสตรในลักษณะเดียวกัน  คือเริ่มตนจากความเช่ือที่วามีเทพ

เจาประจําธรรมชาติหลายองค  (polytheism) จากนั้นก็พัฒนาไปสูความเช่ือวามีเทพเจาสูงสุดเพียงหนึ่งเดียวเปนผูควบคุม

จักรวาล  (monotheism) ดังนั้น เม่ือนักวิชาการกลุมนี้เขามาศึกษาพระพุทธศาสนา   จึงไดใชกรอบความคิดแบบนี้เขามาจับ

พระพุทธศาสนา  คือมีความเช่ือวาพระพุทธศาสนาเริ่มตนดวยความเช่ือวามีความจริงในธรรมชาติหลากหลาย  (pluralism) 

จากนั้นไดพัฒนาไปสูความเช่ือมีความจริงสูงสุดเพียงหนึ่งเดียว ไดแกแนวคิดสัมบูรณนิยม  (absolutism) ของนิกายมาธยมิก  

และแนวคิดแบบจิตนิยม  (idealism) ของนิกายโยคาจาร   สําหรับแนวคิดเรื่อง  “จิตมาตร” ของนิกายโยคาจาร   นักวิชาการ

กลุมนี้ตีความวา “จิตมาตร” หรือ “วิชญัปติมาตร” เปนจิตบริสุทธ์ิระดับโลกุตระ เปนความจริงสูงสุดมีเพียงส่ิงเดียว และเปน

บอเกิดของสรรพส่ิงในจักรวาล วัตถุภายนอกเปนเพียงภาพมายาและเปนผลผลิตของจิตเทานั้น   เปนแนวคิดที่คลายคลึงกับ



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๕๙ 

แนวคิดเรื่อง  “ประกฤติ” ของลัทธิสางขย ะ และแนวคิดเรื่อง  “พรหมัน” ของลัทธิอไทวตะ  เวทานตะ  รวมทั้งแนวคิดเรื่อง  

“จิตสมบูรณ” (Absolute Idea) ของเฮเกล 

 ๒) การตีความแบบพหุนิยม  : ผูตีความในแนวทางนี้  คือ โกชุมมุตตัม  เขาไดเปล่ียนแนวทางการตีความแบบตรงกัน

ขามกับกลุมแรกอยางส้ินเชิง  โดยไมใหความสําคัญกับกรอบความคิดดานพัฒนาการทางประวัติศาสตรของศาสนาและไม

พยายามเอาแนวคิดทางปรัชญาของตะวันตกมาเขามาเปรียบกับพระพุทธศาสนา หากแตใหความสําคัญกับการวิเคราะหและ

ตีความเฉพาะขอความเทาที่ปรากฏในคัมภีรของฝายโยคาจารเทานั้น  จากการศึกษาคัมภีรของนิกายโยคาจาร  ๔ คัมภีร คือ 

มัธยานตวิภังค  ไตรสภาวนิรเทศ ตริงศติกา และวิงศติกา ทําใหเขาไดขอสรุปใหมวาถาตีความจุดยืนของนิกายโยคาจารแบบ

พหุนิยมแบบพระพุทธศาสนายุคตน  จะมีความสมเหตุ   สมผลมากกวาการตีความแบบเอกจิตนิยม  เพราะแนวคิดเรื่อง        

“จิตมาตร” ฯลฯ เทาที่ปรากฏในคัมภีรทั้ง ๔ นี้  ไมมีหลักฐานที่ไหนเลยที่บงบอกวาความจริงมีเพียงอยางเดียวเทานั้นคือจิต   

หากแตเปนแนวคิดที่ใชในบริบทแหงการรับรูโลกทางประสาทสัมผัสในชีวิตประจําวันของมนุษยเทานั้น  ดังนั้น ส่ิงที่นิกาย

โยคาจารปฏิเสธจึงไมใชความมีอยูของวัตถุภายนอก   หากแตปฏิเสธทฤษฎีความรูแบบสมนัยเทานั้น  (correspondence 

theory of knowledge)  

 ๓) การตีความในเชิงปฏิบัติ  : เปนรูปแบบการตีความที่ใกลเคียงกับแนวทางที่  ๒ เปนอยางมาก  คือใหความสําคัญ

เฉพาะบริบทของเนื้อหาในคัมภีรและไมเอากรอบความคิดของพัฒนาการทางประวัติศาสตรของอินเดียเขามาจับ   จุดที่

แตกตางกัน คือแนวทางการตีความแบบ ที่ ๓ นี้มองวานิกายโยคาจารเปนนิกายแหงการปฏิบัติ   ดังนั้น จึงไมใชเรื่องแปลกที่

นิกายนี้จะใหความสําคัญกับเรื่องจิตมากกวาเรื่องอ่ืน ๆ ผูที่เสนอการตีความในแนวทางนี้คือ  เจนิส ดีน วิลลิส จากการศึกษา

คําวา “จิตมาตร” และคําวา  “วิชญัปติมาตร” ในคัมภีรยุคตนของมหายาน  ๒  คัมภีร คือ ทศภูมิกสูตร   สันธินิรโมจนสูตร   

รวมทั้งคัมภีรโพธิสัตตวภูมิ  ของทานอสังคะ   ทําใหวิลลิสไดขอสรุปใหมวา  คําวา “จิตมาตร” และคําวา  “วิชญัปติมาตร” 

ไมใชคําที่ใชในความหมายสูงสุด หากแตใชในบริบทของการปฏิบัติกรรมฐานเทานั้น  คือเปนคําที่อธิบายวาภาพนิมิตตางๆ  

ที่เกิดขึ้นในขณะที่กําลังปฏิบัติธรรมฐานนั้น  ไมใชภาพของส่ิงนั้นจริง  ๆ หากแตเปนส่ิงที่จิตคิดสรางขึ้นเทานั้น  (วิชญัปติ-

มาตร) ดังนั้น เม่ือคําทั้ง  ๒ นี้ไมไดใชในความหมายสูงสุด  จึงเปนไปไมไดที่นิกาย   โยคาจารจะปฏิเสธความมีอยูจริงของ

วัตถุภายนอก   นอกจากนั้น  วิลลิส ยังไดพบความจริงอีกวา  ในคัมภีรโพธิสัตตวภูมิ  แทนที่ทานอสังคะ  จะจัดคําสอนเรื่อง    

จิตมาตรใหอยูในฐานะสูงสุด แตกลับจัดใหเรื่องศูนยตาอยูในฐานะสูงสุดแทน  นั่นก็คือวาการปฏิบัติกรรมฐานเพ่ือใหรูแจง

เห็นจริงในภาพนิมิตตาง ๆ วาเปนเพียงจิตมาตรหรือเปนเพียงมโนภาพของจิตเทานั้น  การไดเห็นความจริงนี้  ก็คือการเขาถึง

ภาวะแหงศูนยตาที่อยูเหนือทวิภาวะระหวางผูรูกับส่ิงที่ถูกรูนั่นเอง    

๔.๒ เสนอแนะ 

 การตีความเรื่องจิตมาตรของนิกายโยคาจาร   เปนแนวโนมที่ยอนกลับเขามาหานิกายเถรวาทมากขึ้นเรื่อย  ๆ มีหลาย

ทานมองวานิกายเถรวาทก็ใหความสําคัญกับเรื่องจิตไมนอยไปกวานิกายโยคาจารเหมือนกัน  เชน พระพุทธพจนที่วา  “โลก

ถูกจิตนําไป   ถูกจิตผลักไสไป   จิตเปนธรรมอยางหนึ่งที่โลกทั้งหมดตกอยูในอํานาจ ”ÒÒÑ  และ “ธรรมทั้งหลาย   มีใจเปน

                                                 
ÒÒÑสํ.ส.(ไทย) ๑๕ / ๖๒ / ๗๓.  



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๖๐ 

หัวหนา  มีใจเปนใหญ   สําเร็จดวยใจ   ถาคนมีใจช่ัว   ก็จะพูดช่ัวหรือทําช่ัวตามไปดวย ”ÒÒÒ  นอกจากนั้น  แนวคิดเรื่องความ

แปรของวิญญาณ  (วิชญานปริณามะ ) ของโยคาจาร  ยังเปนแนวคิดที่ใกลเคียงกับแนวคิดเก่ียวกับการรับรูโลกทางอายตนะ

ของเถรวาทเปนอยางมาก  คือการรับรูโลกที่ถูกชักจูงโดยกิเลสกลุม  “ปปญจธรรม”ÒÒÓ ไดแก ตัณหา มานะ  ทิฏฐิ  แลว

นําไปสูการคิดปรุงแตงสรางสรรคจนเกิดภาพความคิดที่แตกตางหลากหลาย (ปปญจสัญญาสังขา) ดังพุทธพจนที่วา  

 จักขุวิญญาณเกิดขึ้นเพราะอาศัยจักขุและรูปารมณ  ความประจวบกันแหงธรรมทั้ง  ๓ เปนผัสสะ   เพราะผัสสะ

เปนปจจัย   เวทนาจึงเกิด   บุคคลเสวยอารมณใดยอมหมายรู  (สัญญา)  อารมณนั้น  บุคคลหมายรูอารมณใดยอมตรึก      

(วิตักกะ) อารมณนั้น  บุคคลตรึกอารมณใดยอมคิดปรุงแตงอารมณนั้น (ปปญจะ)  บุคคลคิดปรุงแตงอารมณใด   เพราะ

ความคิดปรุงแตงอารมณนั้นเปนเหตุ   แงตาง ๆ แหงปปญจสัญญา   (ปปญจสัญญาสังขา ) ยอมครอบงําบุรุษ   ในรูป

ทั้งหลายที่จะพึงรูแจงทางตา ทั้งที่เปนอดีต  อนาคต  และปจจุบัน ÒÒÔ   

 ดังนั้น  ผูเขียนจึงขอเสนอวา การศึกษาเปรียบเทียบบทบาทการทํางานของจิตระหวางนิกายโยคาจารและนิกายเถรวาท 

นาจะเปนทางเลือกอีกแบบหนึ่งสําหรับการทําความเขาใจเรื่องจิตที่ปรากฏในคัมภีรของทั้งสองนิกาย  และนาจะเปน

แนวทางใหมในตีความเรื่องจิตมาตรของนิกาย โยคาจารอีกดวย 

 

บรรณานุกรม 

๑. ภาษาไทย 

ก. เอกสารมูลปฐมภูมิ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  พระไตรปฎกภาษาบาล ี ฉบับมหาจุฬาเตปตก,ํ ๒๕๐๐.  

 กรุงเทพมหานคร :  โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๕. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . พระไตรปฎกภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย .  กรุงเทพมหานคร : โรงพิพมมหาจุฬา -     

ลงกรณราชวิทยาลัย,  ๒๕๓๙. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. อรรถกถาภาษาบาลี  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย .  กรุงเทพมหานคร : โรงพิพมมหาจุฬาลงกรณ -

ราชวิทยาลัย,  ๒๕๓๒. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย.  พระไตรปฎกพรอมอรรถกถา แปล. ชุด ๙๑ เลม.  กรุงเทพมหานคร :  โรงพิมพมหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๔. 

ข.เอกสารทุติยภูมิ 

จันทรัชนันท  สิงหทัต. “การศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องจิตในพระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายานอินเดีย :  ศึกษาเฉพาะกรณีพระ

สูตร  พระอภิธรรม   และลังกาวตารสูตร .” วิทยานิพนธปริญญาอักษรศาสตรมหาบัณฑิต .  สาขาศาสนาเปรียบเทียบ    บัณฑิต

วิทยาลัย   มหาวิทยาลัยมหิดล,  ๒๕๓๙. 

                                                 
ÒÒÒขุ.ธ. (ไทย) ๒๕ / ๑ / ๒๒.  
ÒÒÓ แนวคิดเรื่องความแปรของวิญญาณ  (transformation of consciousness) ของนิกายโยคาจารกับแนวคิดเรื่องปปญจธรรมของเถร -

วาท มีผูศึกษาปูทางไวบางแลว    ดูเพ่ิมเติมใน    David J. Kalupahana, The Principle of Buddhist Psychology, (New York: State 

University of New York Press, 1987),  pp. 126-143. 
ÒÒÔม.มู. (ไทย) ๑๒ / ๒๐๔ / ๒๑๓. 



วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  ปที่ ๑๑ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๔๗ 
 

๖๑ 

พระธรรมปฎก. พจนานุกรมพุทธศาสน  ฉบับประมวลศัพท.  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ 

พระธรรมปฎก. พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ . พิมพครั้งที่  ๘.  กรุงเทพมหานคร  : โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 

๒๕๔๒. 

ราชบัณฑิตยสถาน.  พจนานุกรมศัพทศาสนาสากล  อังกฤษ-ไทย.  กรุงเทพมหานคร :   

วศิน  อินทสระ.  สาระสําคัญแหงพุทธปรัชญามหายาน.  กรุงเทพมหานคร :  โรงพิมพเจริญกิจ, ๒๕๓๒. 

วิทย  วิศทเวทย.  “พุทธจริยศาสตรเถรวาท.” พุทธศาสนศึกษา.  ปที่ ๒ ฉบับที ่๑ (มกราคม-เมษายน  ๒๕๓๘) : ๔๗–๕๙. 

สนั่น  ไชยานุกูล. (แปลและเรียบเรียง). ปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพมหานคร :  โรงพิมพการศาสนา, ๒๕๒๔. 

สมจินต สมฺมาปฺโญ ,พระมหา .  พุทธปรัชญา   สาระและพัฒนาการ .  กรุงเทพมหานคร  :  โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 

๒๕๔๔. 

สมภาร  พรมทา.  พุทธศาสนามหายาน.  กรุงเทพมหานคร :  สํานักพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๔. 

สมภาร  พรมทา.  พุทธปรัชญา : มนุษย  สังคม และปญหาจริยธรรม . กรุงเทพมหานคร  :    โรงพิมพแหงจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย , 

๒๕๔๒.  

สมภาร  พรมทา. “มนุษยกับการแสวงหาความรู  :  ขอเสนอจากพุทธปรัชญาวาดวยธรรมชาติและบทบาทของความรู .”   พุทธศาสน-

ศึกษา.  ปที่ ๓ ฉบับที ่๒ (พฤษภาคม-สิงหาคม  ๒๕๓๙) : ๕–๒๘. 

เสถียร  โพธินันทะ.  ปรัชญามหายาน.  กรุงเทพมหานคร :  สํานักพิมพบรรณาคาร, ๒๕๒๒. 

อดิศักด์ิ  ทองบุญ.  ปรัชญาอินเดีย.  กรุงเทพมหานคร :  บริษัท อมรินทร พริ้นต้ิง กรุพ จํากัด, ๒๕๓๒. 

เอ็ดเวิรด คอนซ. พระพุทธศาสนา  สาระและพัฒนาการ, แปลโดย นิธิ เอียวศรีวงศ  .กรุงเทพมหานคร : บริษัท อมรินทร   พริ้นต้ิง กรุพ 

จํากัด, ๒๕๓๐. 

๒. ภาษาอังกฤษ 

Chatterjee, Ashok Kumar.  The Yogacara Idealism.  Delhi :  Motilal Banarsidass, 1975.  

Conze, Edward.  Thirty Years of Buddhist Studies.  Oxford:  Bruno Cassirer Ltd., 1967. 

Coomaraswamy, Ananda K.  and Horner, I.B. The Living Thought of Gotama the Buddha.  London: Cassell & Co.,Ltd., 1949. 

Dasgupta, S.N. Indian Idealsim .Cambridge: The Syndics of the University Press, 1962. 

Etienne Lamotte.  Samdhinirmocana Sutra : L’Explication des Mysteres.  Paris : Adrien Maisommeuve, 1935.   

Gombrich, Richard  F.  Theravada Buddhism.  London : Routledge & Kegan Paul, 1988. 

Govinda, Lama Anagarika.  The Psychological Attitude of Early Buddhist Philosophy.  London :  Rider & Company, 1973. 

Jayatilleke, K.N.  Early Buddhist Theory of Knowledge.  Delhi :  Motilal Banarsidass, 1980. 

Kalansuriya, A.D.P.  A Philosophical Analysis of Buddhist Notions. Delhi : Sri Satguru Publications, 1987. 

Kalupahana, David J.  Causality:The Central Philosophy of Buddhism. Honolulu : The University Press of Hawaii, 1975. 

Kalupahana, David J. The Principle of Buddhist Psychology .New York: State University of New York Press, 1987.  

Kalupahann, David J.  A History of Buddhist Philosophy.  Delhi : Motilal  Banarsidass Publishers PVT. LTD., 1994. 

Kochumuttom,Thomas A. A Buddhist Doctrine of Experience. Delhi :  Motilal  Banarsidass Publishers PVT. LTD., 1982. 

Lambert Schmithausen. “On the Problem of the Relation of Spiritual Practice and Philosophical Theory in Buddhism.” in German 

Scholars on India. Contributions to Indian Studies, vol.2. Bombay: Nachiketa Publications, 1976. 



แนวคิดเรื่อง “จิตเทานั้นมีอยู” ของพระพุทธศาสนานิกายโยคาจาร  พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร 
 

๖๒ 

Lamotte, Etienne. “Textual Interpretation in Buddhism,” Buddhist Hermeneutics  ed. by  Donald s. Lopez, Jr., .Honolulu : 

University of Hawaii Press, 1988.  

Lopez, Donald  S. Buddhist Hermeneutics.  Honolulu : University of Hawaii Press, 1988. 

Murti, T.R.V.  The Central Philosophy of Buddhism.  London:  George Allen and Unwin Ltd.,1974. 

Nanananda, Bhikkhu. Concept and Reality in Early Buddhist Thought. Kandy : Buddhist Publication Society, 1971.  

Potter, Karl H. Encyclopedia of Inian Philosophies, Vol.VIII .Delhi: Motilal Banasidass, 1999. 

Poussin,Louis de la Vallee. Mulamadhyamakadarikas de Nagarjuna avec la Prasannapada de Candrkirti.  Osnabruck :  Biblio 

Verlag, 1970. 

Rahula, Walpola.  Zen and the Taming of the Bull, Towards the Definition of Buddhist Thought. London: Gordon Fraser, 1978. 

Raju, P.T. Idealistic Thought of India .George Allen & Unwin Ltd., 1953. 

Sharma, C.D. A Critical Survey of Indian Philosophy.  Delhi : Motilal Banarsidas,1964. 

Stcherbatsky, Th.  The Central Conception of Buddhism.  Delhi :  Indological Book House, 1970. 

Stcherbatsky, Th. Buddhist Logic. 2 Volumes. Motilal  Banarsidass Publishers PVT. LTD., 1994.  

Stcherbatsky, Th. Madhyanta-vibhanga: Discourse on Discrimination Between Middle and Extreme. trans. Calcutta: Indian 

Studies, Past and Present, 1971.  

Stiver, Dan R. The Philosophy of Religious Language. Massachusetts : Blackwell Publishers Inc., 1996  

Suzuki, D.T. Studies in The Lankavatara Suttra. Trans. London:  Routledge & Kegan Paul, 1972.  

Suzuki, D.T. The Lankavatara Sutra. Trans. London : Routledge & Kegan Paul Ltd., 1968. 

Thurman, A.F. Tsong Khapa’s Speech of Gold in the Essence of True Eloquence.  Princeton : Princeton University Press, 1984. 

Tripathi, Chhote Lal.  The Problem of Knowledge in Yogacara Buddhism.  Varanasi :  Oriental Publishers & Booksellers, 1972. 

Vaidya, P.L.  Madhyamakasastra of  Nagarjuna.  Darbhanga: Mithila Institute, 1960. 

Willis, Janice Dean.  On Knowing Reality.  New York :  Columbia  University Press, 1972. 

Wood, Thomas E.  Mind Only : A Philosophical and Doctrical Analysis of the Vijnanavada. Delhi: Motilal Banarsidass Publishers 

Private Limited, 1994. 

 


