
วารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย  ปที่ ๒๕ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม - สิงหาคม ๒๕๖๑5

วารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย
Journal of Buddhist Studies Chulalongkorn University

ISSN 0858-8325  ปที่ ๒๕ ฉบับที่ ๒  พฤษภาคม - สิงหาคม ๒๕๖๑

บทบรรณาธิการ

 วารสารพุทธศาสน์ศึกษา	 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย	

ฉบับนี้ตีพิมพ์บทความทางวิชาการและบทความวิจัยด้าน

พระพุทธศาสนา	๔	เรื่องด้วยกัน	เรื่องแรกเป็นบทความวิจัยของ

ศุภกาญจน์	วิชานาติและวัชระ	งามจิตรเจริญ	เรื่อง	“การศึกษา

เปรียบเทียบรูปขันธ์กับความจริงทางวิทยาศาสตร์”	ซึ่งเป็นส่วน

หนึง่ของโครงการวจิยัเรือ่ง	“แนวทางการอธบิายค�าสอนเรือ่งรปู

ขันธ์ในมิติวิทยาศาสตร์”	โครงการวิจัยนี้ได้รับทุนสนับสนุนจาก

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย	ประจ�าปี	พ.ศ.	๒๕๖๑

	 เร่ืองที่สองเป ็นบทความทางวิชาการของสามารถ	

สุขุประการ	 เร่ือง	 “อิทธิพลของจิตที่มีต่อวัตถุในพุทธศาสนา

เถรวาท”	 ซ่ึงมีเนื้อหาลักษณะใกล้เคียงหรือแนวเดียวกันกับ

บทความวิจัยเรื่องแรก	 คือเป็นการศึกษามโนทัศน์ส�าคัญใน

พระอภิธรรมโดยอาศัยความรู้ทางวิทยาศาสตร์มาเป็นเครื่องมือ

ส�าคัญในการวิเคราะห์หรือเป็นกรอบอ้างอิงในการอธิบาย	

บทความนี้มีข้อเสนอที่น่าสนใจตรงที่พยายามพิสูจน์ว่าจิต

สามารถมีอิทธิพลต่อวัตถุได้โดยบูรณาการค�าสอนในอภิธรรม

และทฤษฎีวิทยาศาสตร์คือทฤษฎีควอนตัม

	 บทความที่สามเป ็นบทความวิจัย ท่ีปรับปรุ งจาก

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต	 สาขาพระพุทธศาสนา	

บัณฑิตวิทยาลัย	 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย	 เรื่อง	 “การ

พัฒนาประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของเจ้าหน้าท่ีต�ารวจสถานี

ต�ารวจภูธรเมืองนนทบุรีตามหลักพุทธบูรณาการ”	 ของภาคิน	

สีสุธรรม	 นายดาบต�ารวจที่สนใจการประยุกต์หลักธรรมในพุทธ

ศาสนาเพื่อใช้ในการพัฒนาเจ้าหน้าที่ต�ารวจ	บทความนี้นับว่า



วารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย  ปที่ ๒๕ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม - สิงหาคม ๒๕๖๑ 6

มปีระโยชน์ต่อผูท้ีป่ระสงค์จะใช้พทุธธรรมกบัการบรหิารจดัการ

องค์กรให้มีประสิทธิภาพ

	 ส่วนบทความสุดท้ายเป็นบทความทางวิชาการของ

พระสมุห์อดิเรก	 อาทิจฺจพโล	 เรื่อง	 “ข้อโต้แย้งที่มีต่อการสร้าง

รูปเคารพบูชาในพระพุทธศาสนา”	 ซ่ึงให้ความสนใจเกี่ยวกับ

ประเด็นที่มีผู้โต้แย้งว่า	 การสร้างพระพุทธรูปขัดกับหลักการ

ของพระพุทธศาสนา	โดยผูเ้ขียนได้เสนอว่า	การสร้างพระพทุธรปู

นั้นสามารถท�าได้	

	 กล ่าวเฉพาะสองบทความแรกสะท ้อนวัฒนธรรม

การศึกษาพุทธศาสนาแบบคนในท่ีมุ่งจะแสดงให้เห็นว่า	 หลัก

ธรรมค�าสอนของพระพุทธเจ้าน้ันเป็นความจริง	 (สัจจะ)	 ที่

สามารถอธิบายเทียบเคียงได้กับความรู้ทางวิทยาศาสตร์	 หรือ

วิเคราะห์ให้เห็นจริงได้ตามหลักวิทยาศาสตร์	 วัฒนธรรมที่

พยายามน�าพระพุทธศาสนาไปองิอยูก่บัความรูท้างวิทยาศาสตร์

หรือศาสตร์สมัยใหม่เช่นนี้	อาจมองได้หลายแง่มุม	 เช่น	แง่หนึ่ง	

เราอาจตั้งค�าถามว่าเหตุใดนักวิชาการด้านพุทธศาสนาของไทย

จึงนิยมใช้วิทยาศาสตร์มาเป็นบรรทัดฐานในการอธิบาย

พุทธธรรม	 ทั้งที่วิทยาศาสตร์นั้นเป็นศาสตร์เฉพาะทางที่สนใจ

ศึกษาปรากฏการณ์ทางวัตถุเป็นส�าคัญและใช้แนวคิดแบบ

ประจักษนิยมเป็นกรอบในการแสวงหาความรู้	ขณะที่พระพุทธ

ศาสนาให้ความสนใจมากกว่านั้น	 ในอีกแง่หนึ่ง	 การอธิบาย

ค�าสอนของพระพทุธศาสนาให้เป็นทีย่อมรบัของมนษุย์ในสงัคม

ร่วมสมยัซึง่เป็นสงัคมทีวิ่ทยาศาสตร์มอีทิธพิลไปในทุกแง่มมุของ

ชีวิตนั้นจ�าเป็นต้องอาศัยศาสตร์เชิงประจักษ์อย่างวิทยาศาสตร์

เป็นเครื่องมือส�าคัญ	 บทความดังกล่าวพยายามแสดงให้เห็นว่า

ความจริงทีพ่ระพุทธศาสนากล่าวไว้นัน้ไปด้วยกนัได้กบัการศกึษา

ค้นคว้าทางวิทยาศาสตร์

	 มโนทัศน์ทางพระพุทธศาสนาในบางเร่ืองน้ันมีสถานะ

เป็นมโนทศัน์ทางอภปิรัชญา	คอืแสดงสภาวการด�ารงอยูข่องสิง่	ๆ 	

หนึ่งที่ไม่อาจสามารถประจักษ์แจ้งได้โดยประสาทสัมผัสทั้งห้า	

เช่น	 มโนทัศน์เรื่อง	 “จิต”	 เป็นต้น	 การอธิบายเรื่องจิตตามวิถี

ทางของพระพุทธศาสนามีความโดดเด่นเป็นพิเศษในส�านักคิด

ฝายอภิธรรม	 คัมภีร์ฝายอภิธรรมเป็นผลผลิตอันลึกซ้ึงในการ

ท�าความเข้าใจธรรมชาติของจิตของปราชญ์ชาวพุทธในอดีต	ซึ่ง

มีจุดยืนแตกต่างจากจุดยืนของนักวิทยาศาสตร์ตรงที่พระพุทธ

ศาสนายอมรับว่ามีมิติที่ เรามองไม่เห็นพิสูจน์ไม ่ได ้	 เช ่น	

การด�ารงของจิต	 เป็นต้น	 แยกต่างหากจากวัตถุสสาร	 ส่วนใน

ความคดิของนักวิทยาศาสตร์	สิง่ทีม่อียูจ่รงิเป็นสสารวตัถหุรอืไม่

กเ็ป็นปรากฏการณ์ของวตัถุ	อาจจะมนีกัคิดหรอืนกัวทิยาศาสตร์

จ�านวนหน่ึงพยายามเสนอแนวคิดที่แตกต่างออกไปจากนัก

วิทยาศาสตร์กระแสหลัก	 โดยใช้ทฤษฎีควอนตัมฟสิกส์เป็นฐาน

ในการน�าเสนอแนวคิด	 นักวิทยาศาสตร์ที่มีแนวคิดเหลื่อมล�้า

อยู่ระหว่างศาสนากับวิทยาศาสตร์มีอิทธิพลต่อสังคมไทยเมื่อ

ประมาณ	๓๐	ปีทีแ่ล้วและดจูะเป็นนกัคิดหรอืแนวคดิทีม่อีทิธิพล

ต่อนักวิชาการด้านพุทธศาสนาไม่น้อยกระทั่งปจจุบัน	บทความ

บางเรือ่งในวารสารฉบบันีส้ะท้อนอทิธิพลดงักล่าวได้ด	ีจะเรยีกว่า

เป็นความพยายามอย่างต่อเนื่องที่จะสานแนวทางการอธิบาย

ความจริงแบบใหม่โดยอาศัยแนวคิดที่ด�ารงอยู่กึ่งกลางระหว่าง

ศาสนากับวิทยาศาสตร์หรือที่เรียกกันว่า	 “แนวจิตวิวัฒน์”

ก็น่าจะได้

	 นักวิชาการด้านพุทธศาสนาในประเทศไทยแตกต่าง

จากนักวิชาการในโลกตะวันตกตรงที่ยังคงมั่นคงที่จะพิสูจน์

ค�าสอนของพุทธศาสนาในคัมภีร์ให้เป็นที่ยอมรับ	 ทั้งโดยท�าให้

เห็นว่าพุทธศาสนามีความเป็นวิทยาศาสตร์หรือไม่ก็ท�าให้เห็น

ว่ามีประโยชน์ต่อการประกอบอาชีพการงานหรือบูรณาการกับ

ศาสตร์อื่น	 ๆ	 อย่างได้ผล	 ค�าสอนของพระพุทธศาสนาเมื่อมอง

จากแง่มุมประโยชน์ใช้สอย	 ย่อมมีฐานะเป็นเพียง	 “เครื่องมือ”	

ประกอบอาชพีชนดิหนึง่	คล้ายว่าพระพทุธศาสนาจะด�ารงอยูไ่ด้

ก็ต่อเมื่อเป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพเท่านั้น	

	 เมื่อพิจารณาจากเน้ือหาของบทความทั้ง	 ๔	 เรื่อง

ส่ิงที่เราจะเห็นได้ชัดเจนก็คือการศึกษาค�าสอนของพระพุทธ

ศาสนาโดยบูรณาการกับศาสตร์ร่วมสมัย	 อันเป็นแนวทางการ

ศกึษาทีไ่ด้รบัการด�ารงรกัษาไว้อย่างต่อเนือ่งในมหาวทิยาลยัสงฆ์

ของไทย	 บทความวิจัยเหล่าน้ีจ�านวนหนึ่งอาจถือได้ว่าเป็น

ผลผลิตทางการศึกษาจากสถาบันการศึกษาด้านพุทธศาสนาที่

ส�าคัญ	 เนื้อหาสาระจึงควรได้รับการพิจารณา	 ถกเถียง	 โต้แย้ง

เพื่อประโยชน์ต่อการศึกษาวิชาการด้านพุทธศาสนาสืบไป	

บรรณาธิการประจ�าฉบับ


