
Journal of Buddhist Studies  Chulalongkorn University

วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัยวารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัยวารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย

ISSN 0858-8325 ๏ ปที่ ๒๔ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐

บทบรรณาธิการ

สิทธิ – เมตตา : คุณคาที่แตกตาง

คําวา right ในภาษาอังกฤษ แตเดิมหมายถึง 

ความถูกตองหรือความชอบธรรมซึ่งเปนความถูกตองหรือ

ชอบธรรมทางศีลธรรมและทางสังคม ความชอบธรรมทาง

ศีลธรรมสัมพันธกับความคิดทางศาสนาเรื่องกฎธรรมชาติ 

(natural law) คือ กฎที่ตายตัว ความชอบธรรมทางศีล

ธรรมจึงเปนสิ่งเดียวกับกฎศีลธรรม สวนความชอบธรรม

ทางสังคมนั้นเปนความยอมรับรวมกันของสังคมเกี่ยวกับ

การประพฤติปฏิบัติอยางใดอยางหนึ่งโดยสังคมนั้นอาจ

ถือวาเปนกฎตายตัวหรือเปนกฎที่สังคมกําหนดก็ได ความ

คิดเรื่องนี้ไดรับอิทธิพลจากความคิดของกรีกโบราณเรื่อง 

physis กับ nomos ซึ่งหมายถึงกฎธรรมชาติกับกฎท่ี

มนุษยสรางขึ้น เชน กฎหมายที่มนุษยบัญญัติ เปนตน

ในดานทฤษฎีการเมืองการปกครองของตะวันตก 

คําวา สิทธิ มาจากแนวคิดทางการเมืองแบบพันธสัญญา 

ซึ่งมีนักคิดคนสําคัญ คือ โทมัสฮอบส (Thomas Hobbes) 

จอหน ล็อค (John Locke) และชอง ชาครุสโซ (Jean 

Jacques Rousseau) ซึง่สรางทฤษฎกีารเมอืงจากขอสมมติ

หรือจินตนาการวามนุษยในสภาวะธรรมชาติคือ สภาวะ

ซึ่งยังไมมีสังคมเปนอยางไร ที่วาเปนจินตนาการก็เพราะ

ไมเคยมีสภาวะเชนนั้นจริงในประวัติศาสตร เนื่องจาก

มนุษยไมเคยอยูโดดเดี่ยว แตอยูรวมกันเปนสังคมมาตั้งแต

ตน จินตนาการดังกลาวจึงสรางขึ้นเพื่อเปนขอยอมรับ

เบือ้งตนทางตรรกวทิยา (logical assumption) เพือ่จะอาง

หรอืสรปุสิง่อืน่ๆ ตอไปจากเรือ่งนี ้ซึง่เรือ่งหนึง่ก ็ไดแก เรือ่ง

สทิธทิางการเมอืง เชน จอหน ลอ็ค จนิตนาการวามนษุยใน

สภาวะธรรมชาตติางเปนอสิระแกกนั ทกุคนจงึทาํอะไรกไ็ด

ตามใจปรารถนา และมนุษยในสภาวะเชนนั้นก็เปนคนดี 

รูดรีูชัว่ แตถงึกระนัน้กอ็าจมคีวามขดัแยงกนัเกดิขึน้ เพราะ



๖  วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย ๏ ปที่ ๒๔ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐

คนเราอาจตองการของสิ่งเดียวกัน เมื่อไมมีกฎเกณฑอะไร

กอ็าจเกดิการแยงชงิ หรอืเมือ่คนหนึง่พลาดพลัง้ไปทาํใหอกี

คนหนึง่บาดเจบ็ ผูบาดเจบ็กอ็าจทาํรายเกนิกวาโทษทีอ่กีคน

หนึ่งไดกระทําแกตน สภาวะธรรมชาติจึงกลายเปนสภาวะ

ที่มนุษยเดือดรอน แตมนุษยก็มีปญญาที่ทําใหเห็นรวมกัน

วาตองมีกฎเกณฑที่ทุกคนยอมรับ และในการยอมรับ

กฎเกณฑนัน้ๆ ทกุคนกต็องยอมละเวนการกระทาํบางอยาง

ซึ่งเคยทําในสภาวะธรรมชาติ ความชอบธรรมหรือสิทธิที่

เคยหมายถึงหลักหรือกฎความประพฤติที่ถูกตองที่เมื่ออยู

ในสภาวะธรรมชาตมินษุยทาํไดทกุอยางทีต่องการไดกลาย

ความหมายจากกฎไปเปนสิ่งที่ผูประพฤติเปนเจาของ คือ

การประพฤตปิฏบิตัติางๆ นัน้ทาํไดเพราะผูประพฤตปิฏบิตัิ

เปนเจาของความถูกตองนั้น กลาวคือ มนุษยเปนเจาของ

สิทธิหรือมีสิทธิที่จะประพฤติเชนนั้น

ครั้นเมื่อมนุษยตองอยูรวมกันเปนสังคม ทําให

ปฏิบัติการบางอยางที่เคยปฏิบัติไมได สิทธิของมนุษย

ก็ถูกจํากัดลงเพื่อจะใหมนุษยอยูรวมกันอยางสันติสุข 

ความคิดเรื่องสิทธิจึงมิไดมาจากความจริงที่พิสูจนไดทาง

ประวัติศาสตรหรือวิทยาศาสตรแตเปนการยอมรับทาง

ทฤษฎกีารเมอืงทีม่าจากขอสมมตทิางตรรกะ เมือ่นาํทฤษฎี

ไปปฏิบตักิต็องยอมรบัสทิธ ิเสมอืนหนึง่เปนความจรงิ สทิธิ

ทีล่อ็คกาํหนดเปนเบือ้งตนในทฤษฎขีองเขาเชน สทิธใินชวีติ 

สิทธิในทรัพยสิน สิทธิที่กําหนดนี้ถือเสมือนหนึ่งเปนสิทธิ

ตามธรรมชาติ คือ สิทธิในฐานะที่เปนมนุษย ซึ่งตอมาไดมี

การกําหนดสิทธิของมนุษยเพิ่มขึ้นเชน สิทธิตามปฏิญญา

สากลวาดวยสิทธิมนุษยชนขององคการสหประชาชาติ 

เปนตน สิทธิเหลานี้ประเทศตางๆ แมยอมรับแตก็ยอมรับ

ในระดับแตกตางกัน ทุกประเทศจึงมักมีปญหาที่คนใน

ประเทศมีความเห็นขัดแยงกันในเรื่องสิทธิ ตามที่กลาวมา

นีส้ทิธหิรอืความถกูตองทีเ่คยใชในความหมายทางศลีธรรม

และสังคมจึงถูกจํากัดความหมายใหแคบลง และเปนการ

จํากัดที่จะนําไปเชื่อมโยงกับเรื่องอํานาจรัฐและเสรีภาพ

ของประชาชน คือการตราเรื่องดังกลาวเปนกฎหมายของ

รัฐ แมกระนั้นการออกกฎหมายเกี่ยวกับสิทธิก็มักมีปญหา

ซึ่งแสดงวาสิทธิไมใชเรื่องธรรมชาติ และไมสามารถอางได

วาเปนสิทธิตามธรรมชาติในฐานะเปนมนุษย เชน หากคน

มีสิทธิในชีวิต คนผูนั้นมีสิทธิทําลายชีวิตตนหรือไม และ

มีสิทธิที่จะตายโดยใหผูอื่นทําใหตายตามวิธีการที่ตน

ประสงคหรือไม หรือหากเปนผูหญิงควรมีสิทธิที่จะทําแทง

หรือไม นอกจากนั้นในปจจุบันยังมีคนเชื่อเรื่องสิทธิของ

สัตว สิทธิของพืช หรือสภาพแวดลอม มนุษยมีสิทธิละเมิด

สิทธิของสิ่งเหลานี้หรือไม การหามทรมานสัตวเปนเพราะ

สัตวมีสิทธิในชีวิตหรือเพราะเหตุผลอื่นที่ไมเกี่ยวกับสิทธิ

เนื่องจากในทางปฏิบัติสิทธิเปนเรื่องที่พัฒนามา

จนเปนการเมอืงและกฎหมายดงักลาวแลว และนกัปรชัญา

พยายามพดูเรือ่งนีโ้ดยแยกสทิธทิางการเมอืงกบัสทิธทิางศลี

ธรรม กลาวคือกลับไปพูดเรื่องสิทธิศีลธรรมที่เปนสิทธิตาม

ธรรมชาติ แตเมื่อพูดเรื่องสิทธิทางศีลธรรมของประชาชน

กลับพูดในลักษณะที่เปนสิทธิตามทางการเมือง คือ พูด

ถึงความเปนเจาของสิทธิมากกวาจะพูดถึงความเปนหลัก

ศีลธรรมตามความหมายเดิมที่สิทธิหมายถึง ความถูกตอง

ชอบธรรมที่มีลักษณะตายตัวคือ right ที่แปลวา justice 

morally or socially correct ซึ่งตางกับ right ที่แปลวา 

สิทธิตามท่ีคนปจจุบันเขาใจที่แสดงความเปนเจาของคือ 

a thing one may legally or morally claim the 

state of being entitled to a privilege or immunity 

or authority to act เชน เขาใจวา สิทธิในชีวิต สิทธิใน

ทรัพยสิน สิทธิทางศาสนา หมายความวา สิ่งนั้นๆ เปนของ

ผูนั้น และผูนั้นก็มีสิทธิที่จะเรียกรองเองได คือ เปนเจาของ

สิทธิที่จะเรียกรองดวย

ปญหาเรื่องสิทธิกับเมตตาในพระพุทธศาสนาจะ

ไมเกดิขึน้ถาไมมคีวามพยายามทีจ่ะใหยอมรบัวาพระพทุธ-

ศาสนายอมรับเรื่องสิทธิ เชน สิทธิในชีวิตในความหมายวา 

“เปนเจาของชีวิต” เพราะพระพุทธศาสนาไมไดพูดเรื่อง



บทบรรณาธิการ ๏ สิทธิ – เมตตา : คุณคาที่แตกตาง  ๗

นี้ดวยเหตุผลเรื่อง สิทธิ และการอธิบายเรื่องตางๆ ของ

พระพุทธศาสนาก็ไมจําเปนตองผูกโยงกับเรื่องสิทธิ เพราะ

พระพทุธศาสนาเปนศาสนาทีไ่มยอมรบัเรือ่งตวัตน ของตน 

เชน การอธิบายวาสัตวทั้งหลายรักชีวิต จึงไมควรทําลาย

ชีวิตผูอื่น หรือสัตวทั้งหลายเปนเพื่อนทุกขจึงไมควรไปเพิ่ม

ทุกขใหผูอื่นลวนไมตองอางวาสัตวเปนเจาของชีวิตหรือไม 

หรือมีสิทธิในชีวิตหรือไม จะมีหรือไมก็ไมสําคัญ สําคัญที่

วาควรปฏบิตัติอผูอืน่อยางไรไมวาผูนัน้จะมสีทิธกิต็าม ไมมี

สิทธิก็ตาม การพิจารณาเรื่องเหลานี้พระพุทธศาสนาใช

หลักเมตตาแกผูอื่นมากกวา ในดานที่เปนผูกระทําก็ใช

ความเมตตา ในดานผูรบัการกระทาํกร็ูวาผูอืน่มคีวามเมตตา

หลักความเมตตานี้คลุมหลักอื่นๆ ไวมาก เชน อภัย 

ชวยเหลือ เอื้อเฟอ ไมทํารายรางกายและจิตใจ มีความ

เปนมิตร เอาใจเขามาใสใจเรา เมื่อหลักเมตตาทั้งฝายให

และฝายรบัมลีกัษณะถอยทถีอยอาศยักนัเชนนี ้กไ็มจาํเปน

ตองพูดถึงสิทธิที่จะตองมีการปองกันรักษาและการเรียก

รอง เพราะไมมกีารทาํรายและมกีารใหโดยไมตองเรยีกรอง

การโตแยง ความเมตตาอีกแนวหนึ่งคือ การอาง

วาคนที่เมตตาทําเพราะสงสาร แตเราไมตองการใหใครทํา

อะไรใหเพราะความสงสาร เราควรรบัอะไรกเ็พราะเปนสทิธิ

ของเขา ความเมตตากับสิทธิในกรณีนี้มีขอตางกันมากใน

เรื่องคุณคา ซึ่งจะตองพิจารณาวา หากเราใชสิทธิเปนหลัก

จะอธบิายอยางไร หากใชเมตตาเปนหลกัจะอธบิายอยางไร 

เชน กรณีพอแมเลี้ยงดูลูก เราอาจเชื่อวาเปนสิทธิของลูกท่ี

พอแมจะตองเลี้ยงดู ดังนั้นเมื่อพอแมไมเลี้ยงดูลูก พอแม

จงึมคีวามผดิตามกฎหมาย หากพจิารณาดวยหลกัสทิธ ิพอ

แมไมจําเปนตองรักและถนอมลูกอยางดี ไมจําเปนตองหา

อาหารดีๆ  ใหกนิ เพยีงใหรอดตายกพ็อ ไมจาํเปนตองอบรม

บมนิสัย ไมจําเปนตองใหเรียนโรงเรียนดีๆ เพียงไดเรียน

ตามกฎหมายก็พอ เงินทองขาวของก็ไมจําเปนตองใหเปน

พิเศษ เพราะไมใชสิทธิของลูกแตเปนสิทธิของพอแมที่จะ

ไมให หากลูกทําผิดก็ปลอยใหรับโทษตามกฎหมายไมตอง

ชวยเหลืออะไร หนาที่ของพอแมมีเทานี้ เพราะถึงอยางไร

กฎหมายก็กําหนดสิทธิของลูกโดยมีมาตรฐานการเลี้ยงดู

สงูมากๆ ไมไดเนือ่งจากขอเทจ็จรงิทีว่าคนทีเ่ปนพอแมมทีัง้

ที่รํ่ารวยและยากจน

นับวาโชคดีที่พอแมไมไดเลี้ยงดูเราแบบนี้ แต

มีความรัก ความเมตตา ทําใหเลี้ยงอยางทะนุถนอม 

เดือดรอนดวยเมื่อลูกเจ็บปวย เปนทุกขกลัวลูกเสียใจที่ไม

ไดเรยีนในโรงเรยีนดีๆ  ดแูลใหลกูคบเพือ่ด ีใหเครือ่งอปุโภค

บริโภคที่คัดสรรมาอยางดี คุมครองปองกันภัย เปนหวง

อนาคตของลูก ซึ่งลวนเปนเรื่องที่ลูกไมมีสิทธิ แมพอแมจะ

ยากจนและมีเหตุที่จะตองใชเงินมาก แตลูกมากอนเรื่อง

อื่นเสมอ ลองนึกดูวาการเลี้ยงดูแบบใดเปนการเลี้ยงดูของ

มนุษยและเลี้ยงลูกในฐานะที่เปนมนุษยมากกวากัน หาก

พอแมเลีย้งดตูามความคดิแบบแรกลกูกไ็มตองกตญัแูละ

ความสัมพันธระหวางแมกับลูกก็เปนเรื่องชั่วคราว เมื่อลูก

บรรลุนิติภาวะแลว พอแมก็ไมตองรับผิดชอบดูแลอีก ลูก

ก็ขาดจากพอแมไป

อีกกรณีหนึ่ ง เปนเรื่องความสัมพันธที่ ไม ใช

สายโลหิตแตเปนความสัมพันธระหวางคนในสังคมซึ่งเปน

คนที่ไมรูจักกัน เชน คนคนหนึ่งขับรถมาตามถนน ขณะ

นั้นรถหนาแนนมาก มีรถอีกคันหนึ่งจะออกจากซอยและ

ตองการเขาไปในชองทางนั้น มีรถที่อยูในแถวคันหนึ่งหยุด

ใหรถคันนั้นออกจากซอย หากรถที่จะออกจากซอยเปน

พวกที่ถือสิทธิเปนหลักก็จะคิดวา รถคันที่หยุดนั้นมีสิทธิ

จะไมหยุด ดังนั้นการที่หยุดใหก็คือสละสิทธิของตน โดยไม

ไดขอรอง การสละสิทธิเปนเรื่องของเจาของสิทธิ เมื่อสละ

สิทธิเองผูอื่นก็ไมมีหนาท่ีหรือความสํานึกใดๆ ที่จะเห็นวา

ผูนั้นไดทําสิ่งที่ดีงาม และเมื่อสละสิทธิแลวก็เปนสิทธิของ

รถทีอ่อกจากซอย แตถารถทีจ่ะออกจากซอยเปนพวกทีถ่อื

หลักเมตตา คนขับรถก็จะคิดวา คนที่หยุดเปนคนเห็นใจ

คนอื่น รูจักอะลุมอลวยแบงปนมีความเอื้อเฟอ การหยุด

รถใหเปนบุญคุณของเขา ควรที่ตนจะแสดงความขอบคุณ



๘  วารสารพุทธศาสนศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย ๏ ปที่ ๒๔ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐

ดวยการกมศีรษะให ดานคนที่หยุดรถ ถาเขาเปนคนที่ถือ

หลักสิทธิเขาคงไมหยุดรถ เพราะไมมีเหตุผลหรือกฎเกณฑ

ใดใหตองสละสิทธิ เมื่อเขามีสิทธิก็ควรใชสิทธิ แตถาถือ

หลักเมตตา เขาก็จะคิดวาคนที่จะออกจากซอยรอมานาน

แลวควรเห็นใจเขาบาง ควรแบงปนกันในฐานะเปนเพื่อน

รวมทางและเปนเพื่อนมนุษย แมเราจะไมหยุดใหก็ได 

แตสมควรหยุดให การหยุดใหก็ไมเสียเวลาอะไรมาก และ

ทําใหคนที่อาจจําเปนไดไปทันเวลา เขาไมใหความสําคัญ

แกสทิธิมากกวาการชวยเพือ่นมนษุยดวยกนัตามสมควร อกี

ฝายหนึง่จะคดิอยางไรเขากไ็มไดสนใจ เพยีงเหน็วาเปนสิง่ที่

ดีก็ทํา แตถาทุกคนคิดถึงแตเรื่องสิทธิคนที่จะออกจากซอย

กต็องรอจนกวารถจะวาง ซึง่อาจนานมาก หรอืไมกต็องแยง

ชองทางซึ่งก็เปนการละเมิดสิทธิ หากอีกฝายหนึ่งไมยอมก็

เกิดอุบัติเหตุและการทะเลาะวิวาทได

คุณคาของสิทธิคือ การพยายามกําหนดขอบเขต

ของสิทธิใหชัดเจน แตทุกคนก็ตองการขอบเขตที่กวาง

ที่สุดและยากที่จะใหเกิดความเห็นที่ลงรอยกันวาขอบเขต

เทาใดพอดี สิทธิยังทําใหเกิดความรูสึกวาถูกลวงลําเมื่อ

เห็นวา ขอบเขตของตนควรกวางกวานั้น แตอีกฝายหนึ่งก็

เห็นวาขอบเขตของตนก็ควรกวางกวานั้นดวยเชนกัน การ

วิวาทและการโตแยงเรื่องสิทธิจึงเกิดขึ้น แมมีกฎหมายก็

ตองโตแยงกันทางกฎหมาย ความชัดเจนของสิทธิมีคุณคา

มาก ในกรณีที่คนตองการละเมิดสิทธิของผูอื่น คือทําให

อีกฝายหนึ่งสามารถตอสูได ถาไมมีกําหนดกฎเกณฑก็อาจ

เกิดการละเมิดกันและการตัดสินก็จะทําไดยาก แตถาถือ

เรื่องสิทธิเกินไปก็ขาดความสัมพันธแบบเพื่อนมนุษยที่มี

ความเอื้อเฟอเผื่อแผ คนที่ทุกขยากจะขาดคนชวยเหลือ 

หากจะใหชวยเหลือก็ตองผานกระบวนการทางกฎหมาย

ของรัฐ ซึ่งในรัฐเชนนั้นก็ไมมีความจําเปนอะไรที่ใครตอง

คิดถึงสิทธิของคนอื่นเพื่อจะชวยเหลือคนที่ขาดสิทธิ คนที่

ขาดสิทธิหากอยากไดสิทธิก็ตองตอสูเรียกรองเอง แตถาใช

หลกัเมตตาแลวคนเหลานีก้จ็ะไดรบัความชวยเหลอืแมไมมี

สิทธิ และจะไดรับสิทธิเพราะความเมตตานั้น

สงัคมทีศ่าสนาเจรญิในอดตีไมจาํเปนตองพดูเรือ่ง

สิทธิ หากจะพูดก็หมายถึงถูกผิดดีชั่วตามหลักศีลธรรม 

กฎหมายกไ็มตองละเอยีดมาก แตในปจจบุนัทีศ่าสนาเสือ่ม

จากสังคม การบัญญัติกฎหมายก็ตองมากขึ้น ละเอียดขึ้น

เพราะคนพยายามอางสิทธิและหากมีอิทธิพลก็อาจแก

กฎหมายใหตัวไดสิทธิ หรือเพิ่มสิทธิ คนที่ไมมีอิทธิพลก็

เสียสิทธิมากขึ้น เพราะสังคมที่ถือเรื่องสิทธิเปนสังคมที่

คิดถึงตนเอง ปกปองขอบเขตของตนเอง พยายามเอาทุก

สิ่งเขามาอยูในขอบเขตของตน ตรงขามสังคมที่ถือความ

เมตตาเปนสังคมที่เนนการให ตางเผื่อแผเอื้อเฟอคนใน

สงัคมเชนนีย้อมไมรกุลาํละเมดิใคร และมุงความอยูรวมกนั

แบบสันตสิขุ และมคีวามสุขรวมกนั แตสงัคมเชนนีจ้ะดาํรง

อยูได คนตองมีศีลธรรม และสังคมเชนนี้ก็มีไดจริง เพราะ

แมสงัคมปจจบุนัเปนสงัคมทีค่นเหน็แกตวัและคดิเรือ่งสทิธิ

มาก คนเชนนี้ก็ยังมีอยู แสดงวาความเมตตาเปนสิ่งมคีาที่

ปฏิบัติไดจริง

สิ่งที่อาจจะตองคิดตอในประเด็นดังกลาวนี้ก็คือ 

ในสังคมที่ศาสนาไมไดเปนบรรทัดฐานทางสังคมรัฐและ

ศาสนาก็ไมไดเปนหลักการทางศีลธรรมที่แข็งแกรงเหมือน

ในอดตี การมบีรรทดัฐานทีแ่นนอน ชดัเจนและอางองิถงึได

ในเชงิกฎหมายยอมเปนเรือ่งจาํเปนตอชวีติของคนในสงัคม

สมัยใหม กรณีเชนนี้ สิทธิจะเปนคุณคาที่เราควรใสใจเปน

พิเศษหรือไม สิทธิควรจะเปนหลักอางอิงหลักแทนระบบ

เมตตาธรรม หรือวาเราควรจะทําใหสิทธิกับเมตตาธรรม

กลายเปนสิง่เดยีวกันเหมอืนเหรยีญคนละดานเพือ่วาคณุคา

ที่สมบูรณจะไดบังเกิดขึ้นในสังคมของเรา


