
153Book Review:  Japan-ness in Architecture
Dr. Nawit Ongsavangchai

หนังสือเล่มหนามากด้วยเนื้อหา พร้อมด้วยรูปภาพ
ประกอบไม่มากนักจนเเทบจะนับจำนวนได้เล่มนี้เขียนโดย
อะระตะ ไอโซซากิ (Arata Isozaki) สถาปนิกชาวญี่ปุ่นชื่อ
ดังที ่มักจะมีบทบาทโลดเเล่นอยู่บนเวทีระดับนานาชาติเสีย
เป็นส่วนใหญ่มากกว่าในประเทศบ้านเกิดของตนเอง ปัจจุบัน
ไอโซซากิมีอายุถึง 76 ปีเเล้ว (เกิดเมื่อปี ค.ศ. 1931) เเต่ก็ยังมี
ผลงาน ทั้งงานออกเเบบสถาปัตยกรรมเเละงานเขียนหนังสือ
ออกมาอย่างต่อเนื่อง นอกเหนือจากบทบาทในช่วงหลังที่เขา
ทำหน้าที่เป็นผู้ประสานงานหรือผู้วางผังโครงการขนาดใหญ่
เพื ่อให้สถาปนิกรุ ่นน้องจากหลายประเทศได้มาเเสดงฝีมือ
ออกเเบบอาคารร่วมกันในพื้นที่ ชื่อของไอโซซากิอาจจะไม่
เป็นที่คุ ้นหูของสถาปนิกชาวไทยวัยต่ำกว่าสามสิบเท่าไรนัก
ในขณะที่หากถามว่าสถาปนิกในดวงใจของคุณคือใคร คงมี
คนตอบว่าเป็นไอโซซากิน้อยเต็มที ไอโซซากินั ้นเรียนจบ
ปริญญาเอกจากมหาวิทยาลัยโตเกียว เป็นศิษย์ก้นกุฏิของ
เคนโซ ตังเกะ (Kenzo Tange) เเละเป็นสถาปนิกที่รู ้จักมัก
คุ้นกับตังเกะมากที่สุดคนหนึ่ง มากถึงขนาดที่ได้รับเลือกให้
เป็นผู้อ่านคำกล่าวแสดงความเสียใจในพิธีศพของตังเกะเมื่อ
ปี ค.ศ. 2005 ที่ผ่านมาด้วย

งานออกเเบบสถาปัตยกรรมในเเบบหลังสมัยใหม่
นิยม (Post Modernism) ของไอโซซากินั้นเป็นที่รู้จักกันดี
เเละมีชื่อเสียงไปทั่วโลก ซึ่งนับได้ว่าในช่วงที่สถาปัตยกรรม
เเบบหลังสมัยใหม่นิยมกำลังเบ่งบานนั ้น (ช่วงทศวรรษที ่
1980) เป็นยุครุ่งเรืองของไอโซซากิอย่างเเท้จริง เเต่ถ้าลอง
สังเกตดูงานออกแบบของเขาในช่วงหลัง ๆ  จะพบว่าเบี่ยงเบน
ไปจากรูปแบบหลังสมัยใหม่นิยมเเล้วอย่างสิ้นเชิง ในด้านงาน

Book Review:
Japan-ness in Architecture
Isozaki, A. (2006). Japan-ness in architecture. Cambridge, MA: MIT Press.

ดร. ณวิทย์ อ่องแสวงชัย
Dr. Nawit Ongsavangchai

คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
Faculty of Architecture, Chiang Mai University

เขียน ไอโซซากิมีงานเขียนออกมาอย่างต่อเนื ่องตั ้งเเต่ปี
ค.ศ. 1971 งานเขียนเล่มแรกของเขาเป็นภาษาญี่ปุ่นอย่างไม่
ต้องสงสัย ซึ ่งออกมาในช่วงที ่ไอโซซากิมีอายุ 40 ปีพอดี
และงานเขียนลำดับต่อ ๆ มาก็เป็นภาษาญี่ปุ่นเกือบทั้งหมด
ทำให้ Japan-ness in Architecture เป็นงานเขียนที่เป็น
ภาษาอังกฤษเล่มแรกของเขาก็ว่าได้



Journal of Architectural/Planning Research and Studies   Volume 5. Issue 3. 2007
Faculty of Architecture and Planning, Thammasat University154

งานเขียนของไอโซซากิมักจะมีเนื ้อหาเกี ่ยวกับ
ที่ว่างในสถาปัตยกรรมญี่ปุ ่น และแนวทางในการออกแบบ
สถาปัตยกรรมโดยเฉพาะสถาปัตยกรรมเเบบหลังสมัยใหม่
นิยมนอกเหนือจากงานเขียนวิพากษ์สถาปัตยกรรมทั้งในและ
นอกประเทศญี่ปุ่น 36 ปีผ่านไปนับจากที่ไอโซซากิมีงานเขียน
ชิ้นแรกออกมา Japan-ness in Architecture เล่มนี้ ซึ่ง
เป็นงานเขียนเล่มล่าสุดของเขา จึงเป็นหนังสือที่แสดงให้เห็น
ถึงแนวคิดและตัวตนของไอโซซากิที่มีต่อสถาปัตยกรรม โดย
เฉพาะสถาปัตยกรรมญี่ปุ่นที่ค่อนข้างชัดเจนที่สุด ชื่อหนังสือ
Japan-ness in Architecture ของไอโซซากิเป็นชื่อที่ถูก
ตั้งขึ้นเป็นภาษาอังกฤษตั้งแต่แรก แต่ไปพ้องกับชื่องานเขียน
ของสุเตมิ โฮริกุชิ (Sutemi Horiguchi) ที่เขียนขึ้นในปี
ค.ศ. 1934 ที่มีชื่อว่า Kenchiku ni okeru Nihonteki-
na-mono (“ลักษณะญี่ปุ่นในสถาปัตยกรรม” ในชื่อภาษาไทย
หรือ “Japan-ness in Architecture” ในชื่อภาษาอังกฤษ)
ในหนังสือรวบรวมผลงานของสุเตมิ โฮริกุชิ (Horiguchi
Sutemi Chosaku-shu) เข้าพอดี ไอโซซากิเองก็ยอมรับ
ว่าเขาเคารพในความเป็นนักปราชญ์ผู้ทรงความรู้ และความ
กล้าหาญในการแสดงความคิดทางสถาปัตยกรรมของโฮริกุชิ
เป็นอย่างมาก ซึ ่งแสดงออกมาให้เห็นในชื ่อภาษาอังกฤษ
ของหนังสือเล่มนี้

ไอโซซากิเร ิ ่มเขียนหนังสือเล่มนี ้ตั ้งเเต่ตอนต้น
ทศวรรษที่ 1980 ในช่วงที่เขากำลังรุ่งเรืองเป็นอย่างมากใน
ฐานะของสถาปนิกที ่มีงานออกแบบสถาปัตยกรรมมากมาย
ในหลายประเทศทั่วโลก อันเป็นช่วงเวลาเดียวกับที่สถาปัตย-
กรรมหลังสมัยใหม่นิยมกำลังได้รับความนิยมอย่างสูงสุด
พอดี เขาใช้เวลากว่า 20 ปีในการเขียนและเรียบเรียงจน
ออกมาเป็นหนังสือเล่มที่เห็นนี้ ดังนั้น แนวคิดในหลาย ๆ
ประเด็นที ่ไอโซซากิแสดงผ่านออกมาเป็นตัวหนังส ือจ ึง
เป็นแนวคิดที่ร่วมสมัย และตอบรับกับโครงสร้างทางความ
คิดแบบหลังสมัยใหม่นิยมอย่างหลีกเลี ่ยงไม่ได้ ไอโซซากิ
นำเสนอการมองและวิเคราะห์สถาปัตยกรรมที่ไม่ใช่แค่ใน
ฐานะที่เป็นรูปทรงสามมิติที่จับต้องได้เท่านั้น แต่ในฐานะที่
สถาปัตยกรรมเป็นเหตุการณ์ (event) ไปในขณะเดียวกัน
ซึ ่งเนื ้อหาในหนังสือถูกแบ่งออกเป็น 4 ช่วงเวลาด้วยกัน
ตามเหตุการณ์สำคัญ ๆ ที ่เกิดขึ ้นในประวัติศาสตร์ญี ่ปุ ่น
อันส่งผลกระทบต่อการสร้างสรรค์งานสถาปัตยกรรม ซึ ่ง
ได้แก่ ศตวรรษที่ 7 ศตวรรษที่ 12 ศตวรรษที่ 17 และช่วง
กลางศตวรรษที่ 20

เนื่องจากปฐมบทแห่งการวิเคราะห์ค้นหาลักษณะ
ของความเป็นญี่ปุ่นนั้นต้องเข้าใจถึงเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในช่วง

ที ่ญี ่ป ุ ่นกำลังพัฒนาประเทศไปสู ่ความทันสมัยเสียก่อน
ไอโซซากิจึงเลือกที่จะกล่าวถึงเหตุการณ์ในช่วงกลางศตวรรษ
ที ่ 20 ที ่เกี ่ยวข้องกับกระแสของสถาปัตยกรรมสมัยใหม่
เป็นอันดับแรก ก่อนที่จะพาผู้อ่านวกกลับไปเริ ่มต้นค้นหา
ลักษณะของความเป็นญี่ปุ่นในสถาปัตยกรรมในศตวรรษที่ 7
ไล่มาจนถึงปัจจุบัน ในส่วนแรกไอโซซากิแสดงความเห็นว่า
ความเป็นญี่ปุ่นนั้นคนที่ให้ค่าไม่ใช่คนญี่ปุ่น แต่กลับเป็นชาว
ตะวันตก ผู ้ซึ ่งมองเครื ่องใช้ไม้สอยในชีวิตประจำวันของ
คนญี่ปุ ่นว่ามีคุณค่าสูงในเชิงศิลปะ และเหมาะแก่การเก็บ
สะสม ทำให้เครื่องใช้ไม้สอยต่าง ๆ ของญี่ปุ่นถูกส่งออกไป
นอกประเทศเป็นจำนวนมาก เพื่อสนองต่อความต้องการที่จะ
เก็บสะสมของชาวตะวันตก งานสถาปัตยกรรมก็เช่นเดียวกัน
คนที่ให้ค่าว่ามีความโดดเด่นเป็นเอกลักษณ์แบบญี่ปุ่นเฉพาะ
ตัวมักจะเป็นชาวตะวันตก ยกตัวอย่างเช่น โรงแรมอิมพีเรียล
อันเป็นผลงานของแฟรงค์ ลอยด์ ไรท์ ในญี่ปุ่น ซึ่งออกแบบ
ในปี ค.ศ. 1922 นั้นได้รับการชื่นชมเป็นอย่างมากจากชาว
ตะวันตกว่ามีความเป็นญี่ปุ ่น หรือเป็นสถาปัตยกรรมที ่มี
ความเป็นตะวันออกในตัว แต่โดยสายตาของคนญี่ปุ ่นเอง
เเล้วไม่ได้รู ้สึกเช่นนั้น ลักษณะของความเป็นญี่ปุ ่นในโรง-
แรมอิมพีเรียล อาจมาจากวัสดุพื้นถิ่น ซึ่งเป็นหินที่มีรูพรุน
ที่เรียกว่า หินโอย่า (oya-ishi) จากจังหวัดโทชิกิ ก็เป็นได้
แต่สถาปัตยกรรมพื้นถิ่นของญี่ปุ่นเองก็ใช้หินโอย่าเป็นวัสดุ
ในการก่อสร้างน้อยมาก

กระแสของการตระหนักถึงและการค้นหาลักษณะ
ของความเป็นญี่ปุ่นในงานสถาปัตยกรรมในช่วงที่ญี่ปุ่นกำลัง
พัฒนาประเทศไปสู ่ร ัฐที ่ท ันสมัยนั ้น เกิดขึ ้นในช่วงเวลา
เดียวกันกับที ่ญี ่ปุ ่นเปิดรับกระแสสถาปัตยกรรมสมัยใหม่
(Modernism in Architecture) เข้ามาในประเทศ ซึ่งเข้มข้น
ที่สุดในช่วงทศวรรษที่ 1930 บูรโน่ เท้าท์ (Bruno Taut)
ซึ่งลี้ภัยทางการเมืองมาอยู่ที่ญี่ปุ่นในปี ค.ศ. 1933 หลังจาก
ที ่ฮิตเลอร์เข้ายึดอำนาจการปกครองเยอรมันได้ไม่นานคือ
บุคคลที่มีบทบาทสำคัญท่ามกลางกระแสการค้นหาลักษณะ
ของความเป็นญี ่ปุ ่นในสถาปัตยกรรมในช่วงเวลาดังกล่าว
เท้าท์มาถึงญี่ปุ่นที่เกียวโตเป็นเมืองแรก และได้รับการต้อน
รับอย่างดีจากกลุ่มสถาปนิกหัวก้าวหน้าเเห่งเมืองโอซาก้าที่มี
ชื่อว่า Japan International Architectural Association
โดยมีอิซาโบะ อุเอโนะ (Isabo Ueno) ซึ่งเคยเรียนสถา-
ปัตยกรรมอยู่ที่ Wiener Werkbund เป็นแกนนำ ในช่วงนั้น
อุเอโนะและพรรคพวกต่อต้านการประกวดออกแบบ Tokyo
Imperial Museum ซึ่งสนับสนุนการออกแบบในลักษณะ
ที่เรียกว่า เทคัง (Teikan) อันเป็นรูปแบบที่เน้นทรงหลังคา



155Book Review:  Japan-ness in Architecture
Dr. Nawit Ongsavangchai

ประเพณีครอบอยู่บนตัวอาคารที่มีการวางผังและออกแบบรูป
ตั้งตามแบบประเพณีนิยมแต่ลดทอนรายละเอียดให้น้อยลง
(การออกแบบอาคารในลักษณะเช่นเดียวกับอาคารกระทรวง
ต่าง ๆ บนถนนราชดำเนินนอก หรือโรงละครแห่งชาติของ
ไทย) อุเอโนะและพรรคพวกสนับสนุนการออกแบบสถา-
ปัตยกรรมที่เน้นประโยชน์ใช้สอยตามหลักการของสถาปัตย-
กรรมสมัยใหม่ โดยการตัดองค์ประกอบที่ดาษดื่นของสถา-
ปัตยกรรมญี่ปุ ่นประเพณีและสมัยใหม่นิยมออกไป ซึ ่งจะ
เป็นทางออกให้กับการออกแบบสถาปัตยกรรมที่แสดงให้เห็น
ถึงความเป็นญี่ปุ่นที่บริสุทธิ์ ไม่ใช่การออกเเบบในลักษณะหัว
มงกุฏท้ายมังกรตามแบบเทคัง ที่เลือกเอาองค์ประกอบต่าง ๆ
ของสถาปัตยกรรมประเพณีในอดีตมาใช้ผสมปนเปกันไป
หมดทั้งอาคาร การผลักดันความคิดดังกล่าวของอุเอโนะให้
น่าเชื่อถือและเป็นจริงขึ้นมา เท้าท์ซึ่งเป็นเสมือนภาพตัวแทน
ของสถาปัตยกรรมในเเบบสมัยใหม่นิยมจึงถูกใช้เป็นกระบอก
เสียงให้กับกลุ่มของอุเอโนะได้อย่างลงตัว

ที่เกียวโต เท้าท์ได้มีโอกาสไปเยี่ยมชมพระราชวัง
คัตซึระ (Katsura Imperial Detached Villa) และเกิด
ความประทับใจเป็นอย่างยิ ่ง จนถึงกับกล่าวว่าพระราชวัง
คัตซึระคือสถาปัตยกรรมเพื่อประโยชน์ใช้สอยอย่างเเท้จริง
(หมายถึงมีความร่วมสมัยกับสถาปัตยกรรมในเเบบสมัย
ใหม่นิยม) ทั้งที่นักประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรมญี่ปุ่นในสมัย
นั้นให้ความสำคัญกับคัตซึระน้อยมาก เท้าท์ยังได้มีโอกาสไป
สักการะศาลเจ้าอิเสะ (Ise Jingu) ซึ่งเป็นศาลเจ้าของเชื้อสาย
จักรพรรดิ ์ญี ่ปุ ่น เเละเป็นศาลเจ้าที ่สำคัญที ่สุดของญี่ปุ ่น
ที ่จังหวัดมิเอะด้วยเช่นกัน ซึ่งเท้าท์เปรียบเทียบว่าศาลเจ้า
อ ิ เสะเป ็นสถาปัตยกรรมที ่ม ีสถานะสำคัญเท ียบเท ่าก ับ
อะโครโปลิสในสถาปัตยกรรมตะวันตก ยิ่งไปกว่านั ้นเท้าท์
ยังเปรียบพระราชวังคัตซึระเเละศาลเจ้าอิเสะว่าเป็นของเเท้
(honmono ซึ่งหมายถึง สิ่งที่เป็นของจักรพรรดิ สิ่งที่มีค่า
ทางศิลปะ) เเละเปรียบเทียบศาลเจ้าโทโชกุ (Tosho-gu) ที่
เมืองนิคโก้ในจังหวัดโทชิกิ ซึ่งเป็นสถานที่ฝังศพของโชกุน
ตระกูลโตกุกาวา อิเอยาสุ (Tokugawa Ieyasu) ที่มีองค์-
ประกอบประดับประดาตกเเต่งอาคารที่มากเกินพอดีว่าเป็น
ของปลอม (ikamono ซึ ่งหมายถึง งานศิลปะที ่ดาษดื ่น
ไร้ค่า)

การจัดระเบียบเปรียบเทียบระดับของสถาปัตย-
กรรมประเพณีญี่ปุ ่นเข้ากับสองขั้วอำนาจทางการเมือง การ
ปกครองที่ขัดเเย้งกันมาตั้งเเต่ศตวรรษที่ 16 ระหว่างกลุ่ม
เชื ้อสายจักรพรรดิ์กับกลุ่มของโชกุนตระกูลโตกุกาวา ที่สืบ
เชื้อสายมาจากพวกซามูไร เเละการที่เท้าท์ลดค่าเปรียบศาล

เจ้าโทโชกุว่าเป็นของปลอมหรือของต่ำ เเละจัดให้พระราช-
วังคัตซึระกับศาลเจ้าอิเสะ ซึ ่งเป็นสถาปัตยกรรมสำหรับ
จักรพรรดิ์ญี่ปุ่นว่าเป็นของจริง มีค่าสูงกว่าศาลเจ้าโทโชกุนั้น
สอดคล้องกับบรรยากาศทางการเมืองการปกครองของญี่ปุ่น
ตั้งเเต่การปฏิวัติเมจิในปี ค.ศ. 1868 เป็นต้นมา การปกครอง
ในระบบโชกุนถูกยกเลิกเเละหันมาใช้ระบอบการปกครอง
ที ่มีจักรพรรดิ ์เป็นประมุขสูงสุดของประเทศ ในขณะที ่ใน
ช่วงทศวรรษที่ 1930 ภาพลักษณ์ของประเทศที่ปกครองด้วย
จักรพรรดิ์ของญี่ปุ่นเริ่มรุนเเรงขึ้น อันเป็นช่วงเวลาเดียวกัน
กับที่ญี่ปุ่นเริ่มเเผ่ขยายอิทธิพลมายังประเทศอื่น ๆ ในเเถบ
เอเชีย การสนับสนุนระบอบจักรพรรดิ์ผ่านการยกย่องสถา-
ปัตยกรรมจากมุมมองของนักสมัยใหม่นิยมของเท้าท์ ทำให้
เขาได้รับการปกป้องจากความไม่ปลอดภัยทางการเมืองจาก
ญี่ปุ ่น เเละเปิดโอกาสให้กลุ ่มสถาปนิกญี่ปุ ่นหัวก้าวหน้าที ่
ต่อต้านสถาปัตยกรรมเเบบเทคังได้วิพากษ์วิจารณ์ว่า สถา-
ปัตยกรรมแบบเทคังไม่ได้ก่อให้เกิดพัฒนาการในสถาปัตย-
กรรมญี่ปุ่นแต่ประการใด อย่างไรก็ตาม กระแสการวิพากษ์
สถาปัตยกรรมที่สาธารณชนให้ความสนใจไม่ได้อยู่ที่รูปแบบ
สถาปัตยกรรมประเพณีของพระราชวังคัตซึระ หรือศาลเจ้า
อิเสะ หรือการรับรูปแบบสถาปัตยกรรมสมัยใหม่นิยมตาม
แบบบาวเฮาส์ (Bauhaus) เข้ามาใช้จะเป็นทางออกให้กับ
การออกแบบสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ของญี่ปุ่น แต่อยู่ที่การ
ผสมผสานสิ่งที ่เป็นสมัยใหม่กับสิ ่งที ่เป็นญี่ปุ ่นเข้าด้วยกัน
ในขณะเดียวกันกับที ่การขยายอำนาจจักรวรรดินิยมของ
ญี่ปุ ่นมายังทวีปเอเชีย ทำให้เกิดกระแสในการสร้างความ
เป็นญี่ปุ่นให้ยิ่งใหญ่เหนือกว่าความเป็นสมัยใหม่ อันจะเห็น
ได้จากในช่วงปลายทศวรรษที่ 1930 ญี่ปุ่นเริ่มบุกเอเชียเพื่อ
ขยายอำนาจทางการเมืองและเศรษฐกิจ ภายใต้แนวความ
คิดที่ว่าเพื ่อปลดปล่อยชาติเอเชียจากอำนาจตะวันตก การ
ค้นหาและสร้างสถาปัตยกรรมที ่มีความทันสมัยแต่ยังคง
ลักษณะของความเป็นญี่ปุ่นไว้ได้จึงเป็นส่วนหนึ่งของการแสดง
แสนยานุภาพในการขยายอำนาจเข้าไปยึดครองเอเชีย

ความพยายามในการค้นหาสถาปัตยกรรมภายใต้
กระบวนทัศน์ดังกล่าว ตังเกะเป็นสถาปนิกคนแรก ๆ ที่มอง
เห็นทางออกของปัญหา ด้วยวัยเพียง 29 ปี เขาชนะเลิศใน
การประกวดออกแบบ Greater East Asia Memorial
Building ในปี ค.ศ. 1942 อีกหนึ่งปีต่อมาเขาก็ชนะเลิศการ
ประกวดออกแบบ Japan Cultural Center ซึ่งมีสถานที่ตั้ง
อยู่ที่กรุงเทพฯ และชนะเลิศการประกวดออกแบบ Atomic
Bomb Memorial Park ในปี ค.ศ. 1950 การประกวดสอง
โครงการแรกมีขึ้นเมื่อสงครามใกล้สิ้นสุด และอาคารทั้งสอง



Journal of Architectural/Planning Research and Studies   Volume 5. Issue 3. 2007
Faculty of Architecture and Planning, Thammasat University156

ไม่ได้รับการก่อสร้างขึ้นจริง มีเพียงโครงการประกวดสุดท้าย
เท่านั ้นที ่ได้สร้างขึ ้นจริงที ่ฮิโรชิม่า อาคาร Greater East
Asia Memorial Building ถูกกำหนดให้ตั ้งอยู่ที ่เชิงภูเขา
ไฟฟูจิ ภายใต้แนวความคิดที่ว่า “การผนวกเอเชียทั้งหมดให้
อยู่ภายใต้หลังคาผืนเดียว” ซึ่งหมายถึงภายใต้การปกครอง
ของ (จักรพรรดิ์) ญี่ปุ ่น ตัวอาคารซึ่งตังเกะเสนอไปนั้นได้
รับอิทธิพลมาจากรูปแบบสถาปัตยกรรมของศาลเจ้าอิเสะ
ในขณะที ่การประกวดออกเเบบอาคาร Japan Cultural
Center เกิดขึ ้นในช่วงเวลาที ่มีทหารญี ่ปุ ่นกระจายอยู ่ทั ่ว
ประเทศไทย และประเทศอื่น ๆ ในเเถบเอเชียเต็มไปหมด
การออกเเบบอาคารนี ้ ตังเกะใช้ลักษณะของพระราชวังที ่
เมืองเกียวโตเป็นต้นเเบบในการออกแบบ ในส่วนของ Atomic
Bomb Memorial Park ซึ่งได้รับการก่อสร้างขึ้นจริง โดย
ตังเกะได้รับแรงบันดาลใจในการออกเเบบมาจากพระราชวัง
คัตซึระนั้น มีชื่อเสียงไปทั่วโลกและเป็นผลงานการออกแบบ
ชิ้นเยี่ยมชิ้นหนึ่งของตังเกะไป ความน่าสนใจอยู่ที ่ว่าอาคาร
ประเพณีที ่ตังเกะได้ใช้เป็นต้นแบบในการออกแบบนั้นล้วน
แล้วแต่เป็นอาคารประเพณีสำหรับจักรพรรดิ์ทั ้งสิ ้น (ไม่ใช่
สำหรับโชกุน) และเกือบทั้งหมดเป็นอาคารที่เท้าท์ได้กล่าวถึง
แทบทั้งสิ้น การประกวดออกแบบอาคารทั้งสามหลังยังแสดง
ให้เห็นถึงแนวคิดเเละอุดมการณ์ของญี่ปุ ่นที ่มีต่อสงคราม
ในการขยายอำนาจในแต่ละช่วงลำดับเวลาและผลลัพธ์ที ่
เกิดขึ ้น จากความคิดที่จะผนวกรวมเอเชียเข้าด้วยกันและ
ครอบครองด้วยวัฒนธรรมญี ่ป ุ ่นสู ่ความคิดในการเฉลิม
ฉลองความสำเร็จในการเเผ่ขยายอำนาจ และสู ่หายนะใน
การทำสงครามขยายอำนาจของตนเองในท้ายที ่สุด ซึ ่งก็มี
เพียงโครงการสุดท้าย (Atomic Bomb Memorial Park)
เท่านั ้นที ่ได้รับการก่อสร้างในท้ายที่สุด ตามผลลัพธ์ที ่เกิด
ขึ้นจริง

ในช่วงยุคหลังสงคราม อาคาร Yoyogi Aquatic
Stadia ซึ ่งออกแบบโดยตังเกะในปี ค.ศ. 1964 สำหรับ
การแข่งขันกีฬาโอลิมปิคที่กรุงโตกียว เป็นตัวแทนของสถา-
ปัตยกรรมแห่งยุคสมัยที ่การสร้างงานสถาปัตยกรรมสมัย
ใหม่ของญี่ปุ ่นหลุดพ้นจากการหยิบยืมลักษณะรูปแบบของ
สถาปัตยกรรมเเบบสมัยใหม่นิยมหรือลักษณะเด่นในอาคาร
ประเพณีของญี่ปุ่นมาใช้เเบบตรง ๆ มาสู่การสร้างงานสถา-
ปัตยกรรมที ่ได้รับแรงบันดาลใจมาจากคุณภาพของที ่ว ่าง
ภายในอาคารประเพณีของญี่ปุ่น การสร้างงานสถาปัตยกรรม
ที่สามารถแสดงถึงความเป็นญี่ปุ ่นตามสถานการณ์ทางการ
เมืองที ่เปลี ่ยนแปลงไปตามยุคสมัยให้กับชาติมาได้อย่าง
ต่อเนื ่องของตังเกะนั ้น ทำให้ตังเกะเป็นเสมือนสถาปนิก

ประจำชาติของญี ่ปุ ่นไปโดยปริยาย แต่ภารกิจระดับชาติ
ชิ ้นถัดไปของตังเกะในงาน Expo’70 ที่โอซาก้า รัฐญี ่ปุ ่น
ไม่ได้ต้องการที่จะแสดงความเป็นญี่ปุ่น ซึ่งตนเองได้พยายาม
ค้นหามานานหลังจากที ่รวมชาติได้จากการปฏิว ัติเมจิให้
ชาวโลกได้ประจักษ์อีกต่อไป เเต่ในคราวนี้รัฐญี่ปุ่นต้องการ
แสดงให้ชาวโลกได้ตระหนักถึงความรุดหน้าทางเศรษฐกิจ
และเทคโนโลยีของตนเอง การค้นหาลักษณะของความเป็น
ญี ่ปุ ่นจึงไม่อยู ่ในกระเเสหลักของการสร้างงานสถาปัตย-
กรรมอีกต่อไป ทำให้ตังเกะเริ่มหันมาจับงานออกแบบสถา-
ปัตยกรรมในเชิงธุรกิจ โดยไร้ซึ ่งแนวทางในการออกแบบ
ที่ชัดเจนตั้งแต่ปี ค.ศ. 1970 เป็นต้นมา

ในส่วนที ่สองของหนังสือ ไอโซซากิยกศาลเจ้า
อิเสะ เป็นตัวแทนของเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในช่วงศตวรรษที่ 7
ซึ่งเป็นช่วงเวลาที่ศาลเจ้าอิเสะถูกสร้างขึ้น ถึงเเม้ว่าเวลาที่ศาล
เจ้าได้ถูกสร้างขึ ้นเป็นครั ้งเเรกจะยังไม่เป็นที ่ทราบแน่ชัด
ก็ตาม เช่นเดียวกับข้อมูลหลาย ๆ ส่วนของศาลเจ้าที ่ยัง
อยู ่ในความคลุมเครือไม่แน่ชัด ไม่ว ่าจะเป็นรูปแบบการ
วางผังขององค์ประกอบในพื้นที่ รูปร่างหน้าตาของศาลเจ้าว่า
ได้รับอิทธิพลมาจากไหน รวมถึงพิธีการรื ้อและทำการก่อ
สร้างศาลเจ้าขึ ้นมาใหม่ในทุก ๆ 20 ปีที่เรียกว่า “ชิคิเนน-
โซคัง” (shikinen-zokan) บนพื้นที่ที่จัดเตรียมไว้ข้างเคียง
สถานที่ตั ้งศาลเจ้าหลังปัจจุบันว่ามีขึ ้นเพื่ออะไร ทำไมต้อง
ทำเช่นนั้น และถ้ามีการรื้อสร้างเช่นนั้นจริงศาลเจ้าในปัจจุบัน
มีรูปร่างหน้าตาและการวางผังเหมือนหรือแตกต่างจากศาล
เจ้าในอดีตมากน้อยเพียงใด

ศาลเจ้าอิเสะซึ ่งมีความสำคัญในฐานะที ่เป็นศาล
เจ้าของจักรพรรดิ ์ญี ่ป ุ ่น เร ิ ่มได้ร ับความสนใจจากเหล่า
สถาปนิกร่วมสมัยของญี่ปุ่นในช่วงทศวรรษที่ 1930 ส่วนหนึ่ง
ก็มาจากเท้าท์ที ่จัดให้ศาลเจ้าอิเสะเป็นของจริง (เป็นสิ่งที่มี
ศิลปะขั้นสูง) คู่ควรกับจักรพรรดิ์ เท้าท์ยังกล่าวเชิดชูศาลเจ้า
อิเสะว่ามีความเป็นเอกลักษณ์สูง มีความสูงค่าทางสถาปัตย-
กรรมมากกว่าสิ่งก่อสร้างอื่น ๆ  ในเอเชีย (รวมทั้งวัดไทยด้วย)
เเละเป็นสัญลักษณ์ของความยิ่งใหญ่และภูมิปัญญาในการ
ก่อสร้างอาคารด้วยไม้ของมวลมนุษยชาติ ซึ่งเปรียบเทียบได้
กับวิหารพาเธนอนในอะโครโปลิศ ซึ่งก่อสร้างด้วยหิน เพียง
แต่ว่าวิหารพาเธนอนนั้นเก่ามากจึงไม่ได้ถูกใช้งาน และกลาย
เป็นเเค่อนุสรณ์สถานแห่งหนึ ่งไป ในขณะที ่ศาลเจ้าอิเสะ
ยังคงทำหน้าที่ของมันในฐานะที่เป็นสถานที่สักการะพระเจ้า
(คามิ-Kami) ตั้งแต่ศตวรรษที่ 7 ที่อาคารถูกสร้างขึ้นจวบจน
กระทั่งถึงปัจจุบันได้อย่างสมบูรณ์ ประเด็นที่เท้าท์เชิดชูศาล
เจ้าอิเสะว่ามีความเป็นเอกลักษณ์ (ญี่ปุ่น) สูงมากนั้น ไอโซ-



157Book Review:  Japan-ness in Architecture
Dr. Nawit Ongsavangchai

ซากิตั ้งข ้อสังเกตไว้ว ่าอาคารที ่ม ีโครงสร้างเป็นไม้มักจะ
ต้านทานการเปลี่ยนแปลงอันเกิดมาจากความต้องการและค่า
น ิยมของคนในสังคมที ่ม ีต ่อร ูปแบบลักษณะของอาคาร
ได้ยาก ทำให้เขาคิดว่าศาลเจ้าอิเสะคงได้รับการปรับเปลี่ยน
รายละเอียดในการวางผังและออกแบบตัวอาคารมาเรื่อย ๆ
เมื ่อมีการทำชิคิเนน-โซคังในแต่ละครั ้งตลอดช่วงประวัติ-
ศาสตร์ของอาคาร ดังนั้น รูปทรงที่เรียกว่ารูปทรง “บริสุทธ์”
(ชิคิเนน-โซคังจะกระทำในบริเวณที่ปิดล้อมมิดชิด ไม่สามารถ
มองเห็นได้จากภายนอก เช่นเดียวกับที่คนทั่วไปไม่สามารถ
มองเห็นอาคารศาลเจ้าหลักที่เรียกว่า “เซเด็น” (seden) ซึ่ง
เป็นอาคารที่พระเจ้าสถิตย์อยู่ รวมทั้งอาคารบริวารโดยรอบ
เวลาไปเคารพสักการะ) ในปัจจุบันอาจจะไม่ใช่รูปทรงดั้งเดิม
เมื่อ 1,300 กว่าปีก่อน ไอโซซากิยังกล่าวอีกว่า รูปทรงและ
การก่อสร้างอาคารที่ยกพื้นสูง (takayuka) ใช้ไม้ซุงในการ
ก่อสร้าง (azekura-zukuri) และมีเสาค้ำยันสองต้นพุ ่ง
ขึ ้นไปรับสันหลังคา (mune-mochi-bashira) นั ้นเป็น
ลักษณะของญี่ปุ ่นดั ้งเดิมแต่โบราณ แต่รายละเอียดสีสัน
ที่ใช้ในองค์ประกอบตกแต่งสันหลังคานั้นเป็นลักษณะศิลปะ
ของลัทธิเต๋าซึ ่งญี่ปุ ่นรับอิทธิพลเข้ามาจากจีนแผ่นดินใหญ่
องค์ประกอบติดอาคารทั ้งหลายที ่ทำจากโลหะมีลักษณะที ่
ไม่ใช่ญี่ปุ ่นแท้ แต่เป็นองค์ประกอบรายละเอียดที่พบได้ใน
อาคารของศาสนาพุทธ (ศาลเจ้าอิเสะเป็นศาลเจ้าชินโต ไม่ใช่
พุทธสถาน) หรืออาคารในราชสำนัก (ของจักรพรรดิ์) ซึ่งได้
รับอิทธิพลมาจากจีนเช่นเดียวกัน สิ่งที่น่าสนใจที่สุดคือศาล
เจ้าอิเสะมีทางเข้าอาคารที่อยู่ในแนวลาดของหลังคา (hira-
iri) ในขณะที่ศาลเจ้าโบราณร่วมสมัยเเห่งอื่น ๆ มีทางเข้า
ทางด้านหน้าจั่ว (tsuma-iri) ทั้ง ๆ ที่ตามหลักฐานทาง
ประวัติศาสตร์ในสมัยนั้นไม่พบว่ามีอาคารที่ยกพื้นสูงที่มีทาง
เข้าในแนวลาดของหลังคา ลักษณะดังกล่าวอาจแสดงให้เห็น
ถึงการปรับเปลี่ยนรูปแบบของศาลเจ้าอิเสะซึ่งได้รับอิทธิพล
มาจากแผ่นดินใหญ่ (สถาปัตยกรรมประเพณีของจีนมีทาง
เข้าอาคารในแนวลาดของหลังคา) ศาลเจ้าอิเสะจึงเป็นผลลัพธ์
จากการผสมผสานลักษณะรูปแบบของอาคารในศาสนาพุทธ
และศาสนาชินโตเข้าด้วยกันจนกลายเป็นสถานที่ที่มีรูปแบบ
การวางผังเเละออกเเบบอาคารเป็นพิเศษเพื่อเชื้อเชิญพระเจ้า
ลงมาสิงสถิตย์อยู่บนโลกมนุษย์

ส่วนที ่สามของหนังสือกล่าวถึงเหตุการณ์ในช่วง
ศตวรรษที่ 12 อันเป็นช่วงเวลาที่เกิดการเปลี่ยนแปลงครั้ง
ใหญ่ในวงการก่อสร้างอาคารของญี่ปุ ่น ไอโซซากิกล่าวถึง
นักบวชโชเกน (Chogen) ผู ้ซ ึ ่งควบคุมการก่อสร้างวัด
โตไดจิ (Todai-ji) และประตูทางเข้าทางด้านทิศใต้ของวัด

(Nandaimon) ซึ่งโครงสร้างที่มีขนาดมหึมาทั้งสองหลังนี้
มีรูปแบบทางสถาปัตยกรรมที่เรียกว่า “ไดบุซึ-โย” (daibut
su-yo ซึ่งแวดวงวิชาการสถาปัตยกรรมญี่ปุ่นใช้คำว่า Great
Buddha Style ในภาษาอังกฤษ แต่ในงานเขียนชิ ้นนี ้
ไอโซซากิใช้คำว่า Big Buddha Stlye แทน) ไดบุซึ-โย ได้รับ
ความนิยมเพียงระยะเวลาสั้น ๆ ในประวัติศาสตร์สถาปัตย-
กรรมญี่ปุ่นก่อนที่จะถูกแทนที่ด้วย เซนชู-โย (zenshu-yo
หรือ zen sect Style) ในเวลาต่อมา ซึ่งในขณะเดียวกัน
ในช่วงเวลานั ้นการค้นหารูปแบบลักษณะของอาคารญี่ปุ ่น
โดยทั่วไปที่เรียกว่า “วาโย” (wayo) กำลังเบ่งบานมากขึ้น
เรื ่อย ๆ จนในที่สุดวาโยกับเซนชู-โยก็ผสมผสานกันกลาย
เป็นเซกจู-โย (secchu-yo หรือ eclectic style) ขึ้นมา

คำว่า “โย” ในภาษาญี่ปุ่น กับ “style” ในภาษา
อังกฤษ ไม่เหมือนกันเสียทีเดียว “style” ในศิลปสถาปัตย-
กรรมตะวันตกนั ้นครอบคลุมรายละเอียดตกแต่งและการ
จัดองค์ประกอบต่าง ๆ ทั้งหมด ในขณะที่ “โย” โดยทั่วไป
หมายถึง “เหมือน” หรือ “ได้รับต้นแบบมาจาก” สำหรับคน
ญี่ปุ่นแล้วไดบุซึ-โย และเซนชู-โย เป็นรูปแบบต่างชาติที่ได้
ร ับความนิยมอยู ่ในสมัยราชวงค์ซ ่ง (Sung Dynasty)
ของจีน ในขณะที่วาโยเป็นรูปแบบที่ได้รับการพัฒนาปรับปรุง
อยู ่ในวงการก่อสร้างอาคารของญี ่ปุ ่นเอง ถึงแม้จะได้ร ับ
อิทธิพลไม่มากก็น้อยในบางช่วงจากจีนแผ่นดินใหญ่ก็ตาม

ไดบุซึ-โยมีช่วงเวลาดำรงอยู่เพียงสั้น ๆ ประมาณ
25 ปี ซึ่งเป็นช่วงที่โชเกนเป็นหัวหน้าควบคุมดูแลการก่อสร้าง
วัดโตไดจิ ตั้งแต่ปี ค.ศ. 1180 หลังจากที่โครงสร้างดั้งเดิม
ก่อนหน้านี้ถูกไฟไหม้ทำลายไป จนกระทั่งเขาตายในปี ค.ศ.
1206 ไดบุซึ-โยของโชเกนจึงเรียกได้ว่ามีอายุเพียงเเค่หนึ่งชั่ว
คนเท่านั้น เนื่องจากรูปแบบของไดบุซึ-โยที่โชเกนนำเสนอนั้น
เป็นรูปแบบที ่แตกต่างจากรูปแบบที ่ใช้กันอยู ่ในวงการก่อ
สร้างอาคารของญี่ปุ่นในสมัยนั้น โดยการใช้รูปทรงเรขาคณิต
ที่บริสุทธิ์ ลดทอนรายละเอียดที่ไม่จำเป็นลง ซึ่งเป็นรูปแบบ
ที่ได้รับอิทธิพลมาจากสถาปัตยกรรมแผ่นดินใหญ่ ในสมัย
ราชวงศ์ซ่ง ทำให้อาคารในเเบบไดบุซึ-โยของโชเกน มีลักษณะ
ที่แตกต่างจากอาคารประเพณีทั่วไปของญี่ปุ ่นในยุคนั้น ส่ง
ผลให้อาคารของโชเกนมีความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะตัวสูง
จนคนรุ่นถัดมาปฏิบัติสืบทอดตามได้ยาก ในฐานะตัวบุคคล
โชเกนประสบความสำเร ็จอย่างสูงในการสร้างสรรค์งาน
สถาปัตยกรรม แต่ไดบุซึ-โยกลับไม่ได้รับการปฏิบัติสืบต่อ
ในขณะที ่เซนชู-โยสามารถดำรงอยู ่รอดและเบ่งบานได้รับ
ความนิยมจนผสมกลมกลืนเข้าไปเป็นส่วนหนึ่งของลักษณะ
ความเป็นญี่ปุ่น (วาโย) ได้ เนื่องจากเซนชู-โยมีลักษณะที่ผสม



Journal of Architectural/Planning Research and Studies   Volume 5. Issue 3. 2007
Faculty of Architecture and Planning, Thammasat University158

กลมกลืนเข้ากับวาโยได้ง่ายกว่า แต่ไดบุซึ-โยนั้นด้วยลักษณะ
ของรูปแบบที่ต่อต้านกระแสในการสร้างลักษณะของความ
เป็นญี ่ปุ ่นในงานสถาปัตยกรรม จึงทำให้ไม่สามารถผสม
ผสานหรือผนวกเข้ากับ “โย” อื่น ๆ ได้ และต้องหายไปใน
ที่สุด

ในส่วนสุดท้ายของหนังสือพระราชวังคัตซึระ ได้
รับการหยิบยกขึ้นมาเพื่ออธิบายถึงเหตุการณ์ที่ส่งผลกระทบ
ต่อการสร้างงานสถาปัตยกรรมในช่วงศตวรรษที่ 17 พระ
ราชวังคัตซึระไม่ได้ถูกสร้างขึ ้นในครั ้งเดียวแต่ได้ร ับการ
ก่อสร้างเพิ่มเติมในเเต่ละยุคสมัยต่อ ๆ มา ซึ่งจากลักษณะ
โครงสร้างของอาคารและภูมิทัศน์โดยรวมแล้ว พระราชวัง
คัตซึระประกอบขึ้นจากสิ่งก่อสร้างในสามช่วงเวลาด้วยกัน
ในระหว่าง 50 ปีตรงกลางของศตวรรษที่ 17 เพื่อเป็นที่พัก
สำหรับจักรพรรดิ์ตระกูลฮาจิโจ (Hachijo) โครงสร้างของ
พระราชวังประกอบขึ้นจากอาคารสามหลัง ที่มีชื ่อว่า “โคะ-
โชอิน” (Ko-shoin หรือโชอินเก่า) “ชู-โชอิน” (Chu-shoin
หรือโชอินกลาง) และ “ชิน-โกะเท็น” (Shin-goten หรือ
วังใหม่) จากเก่าไปใหม่ตามลำดับ พระราชวังคัตซึระที่เห็น
ในปัจจุบันเป็นผลลัพธ์จากการผสมผสานโครงสร้างต่าง ๆ
ที่ถูกสร้างขึ้นด้วยเทคนิควิธีการต่าง ๆ ที่แตกต่างกันไป ซึ่ง
พัฒนาไปตามแต่ละช่วงเวลาที่โครงสร้างนั้น ๆ  ได้ถูกสร้างขึ้น
จึงทำให้พระราชวังคัตซึระเต็มไปด้วยนัยความหมายที่ซ่อน
อยู่เต็มไปหมด เป็นสถาปัตยกรรมแห่งความกำกวม ร่ำรวย
ด้วยภาษาสถาปัตยกรรมต่าง ๆ  ของญี่ปุ่นที่แฝงอยู่ ดังจะเห็น
ได้จากสถาปนิกจำนวนมากพยายามตีความภาษาสถาปัตย-
กรรมที ่ซ่อนอยู ่ในพระราชวังคัตซึระผ่านมุมมองที ่ตนเอง
ถนัดและเป็นอยู่ ไม่ว่าจะเป็นเท้าท์ ตังเกะ โฮริกุชิ โกรเปียส
(Walter Gropius) หรือเเม้แต่ไอโซซากิเองก็ตาม

เป็นที่ทราบกันดีว่า การจัดองค์ประกอบต่าง ๆ  ของ
พระราชวังคัตซึระไม่ว่าจะเป็นตัวอาคารหรือภูมิทัศน์โดย
รอบมีความเป็นนามธรรมสูง มีรายละเอียดตกแต่งอาคาร
ที่ไม่จำเป็นน้อย เส้นสายและรูปทรงที่เกิดจากการจัดองค์
ประกอบต่าง ๆ  เข้าหากันนั้นเรียบง่าย มีการใช้องค์ประกอบ
และวัสดุต่าง ๆ ที่มีรูปทรงเรขาคณิตอย่างแพร่หลาย จนทำ
ให้เท้าท์อดใจไม่ไหวต้องจัดให้พระราชวังคัตซึระเป็นสถา-
ปัตยกรรมสมัยใหม่ชิ ้นหนึ ่ง ทั้งที ่คนญี่ปุ ่นทั ่วไป รวมทั ้ง
สถาปนิกญี่ปุ ่นเองในยุคนั้น (ทศวรรษที่ 1930) ไม่ได้คิด
เช่นนั้น และให้ความสำคัญกับพระราชวังคัตซึระน้อยมาก
ความคิดและคำพูดของเท้าท์กระตุ้นให้สถาปนิกญี่ปุ่นจำนวน
มากในยุคนั้นหันมาสนใจศึกษาพระราชวังคัตซึระ เพราะคิด
ว่าจะเป็นทางออกหนึ่งในการสร้างสรรค์งานสถาปัตยกรรม

ญี่ปุ่นร่วมสมัย ดังที่พระราชวังคัตซึระทำสำเร็จทั้ง ๆ ที่ถูก
ออกแบบมาตั้งแต่กลางศตวรรษที่ 17 แต่ยังคงความร่วม
สมัยอยู ่ ซึ ่งถ้าลองมองดูร ูปทรงภายนอกของพระราชวัง
คัตซึระก็อาจจะเห็นคล้อยตามความคิดของเท้าท ์ได ้ไม ่
ยากเย็นนัก แค่ลองเอามือปิดโครงสร้างหลังคาเอียงด้านบนก็
จะเห็นมวลอาคารที่มีลักษณะรูปแบบเหมือนสถาปัตยกรรม
สมัยใหม่อย่างแยกไม่ออก เพียงแต่ว่าพระราชวังคัตซึระ
ถูกสร้างขึ ้นจากวัสดุธรรมชาติที ่ยังคงสีและพื้นผิว ดั้งเดิม
แท้ ๆ ของวัสดุเกือบทั้งหมด ในขณะที่การจัดองค์ประกอบ
ที่ว่างภายในอาคารก็มีความเลื่อนไหลและความยืดหยุ่นสูง
โดยการใช้ผนังบานเลื่อนฟุสุม่า (fusuma) และโชจิ (shoji)
ซึ ่งในแต่ละอาคารสามารถมองเห็นสวนที ่ล้อมรอบอยู ่ภาย
นอกได้อย่างเต็มที ่โดยไม่บดบังกัน สอดคล้องกับการจัด
วางผังที ่ว่างในอาคารร่วมสมัย

ประเด็นสำคัญที ่ถกเถียงเเละค้นหากันเกี ่ยวกับ
พระราชวังคัตซึระไม่ได้อยู่ท่ีรูปทรงของอาคาร แต่อยู่ที ่การ
จัดที่ว่างภายในอาคารทั้งสาม (โคะ-โชอิน ชู-โชอิน และชิน-
โกะเท็น) ที่สร้างขึ้นต่อ ๆ  กันมาในแต่ละยุคสมัย ว่าเป็นแบบ
โชอิน (shoin-zukuri) สุกิยะ (sukiya-zukuri) โซอัน
(soan style) หรือเป็นแบบผสม ซึ ่งก็ยังไม่สามารถหา
ข้อสรุปได้ เนื ่องจากผู ้วิเคราะห์แต่ละคนก็มีความคิดเห็น
ที่แตกต่างกันไปตามมุมมอง การวิเคราะห์ เเละวิธีอ่านภาษา
ของแต่ละคน อันแสดงให้เห็นความกำกวม คลุมเครือ เเละ
การผสมผสานรูปแบบต่าง ๆ  เข้าด้วยกันอย่างลงตัว ผ่านช่วง
เวลาที ่อาคารแต่ละส่วนของพระราชวังคัตซึระได้ถูกสร้าง
ขึ้น จนทำให้ยากแก่การระบุได้ว่าเป็นอาคารในรูปแบบใดรูป
แบบหนึ่งเฉพาะ ด้วยเหตุนี้พระราชวังคัตซึระจึงเป็นตัวอย่าง
ที ่ดีที ่แสดงให้เห็นถึงการหลอมรวมของรูปแบบและองค์-
ประกอบต่าง ๆ ในอดีตได้อย่างเหมาะสมลงตัวจนกลายเป็น
สถาปัตยกรรมที ่มีลักษณะเฉพาะตัวและมีความร่วมสมัย
ไม่ว่าจะมองหรือพิจารณาจากยุคสมัยไหนก็ตาม

เนื้อหาในหนังสือส่วนใหญ่เกี ่ยวข้องกับอาคารใน
ประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรมญี่ปุ่น ดังนั้น ไอโซซากิจึงระมัด-
ระวังในการใช้คำว่า สถาปนิก (architect) และสถาปัตย-
กรรม (architecture) ในบทความของเขาเป็นอย่างมาก
เนื่องจากอาคารประเพณีของญี่ปุ ่นไม่ได้มีใครทำหน้าที่เป็น
เสมือนสถาปนิกตามความหมายของชาติตะวันตก มีแต่ผู ้
ควบคุมดูแลให้การก่อสร้างอาคารดำเนินไปตามความต้องการ
และการตัดสินใจของตนเองตามที่คิดว่าเหมาะสม ซึ่งบุคคล
ดังกล่าวอาจจะไม่เคยจับดินสอเพื่อร่างอาคารเลยก็ได้ (ซึ่ง
น่าจะเหมือนกับการก่อสร้างอาคารของไทยในสมัยก่อน ที่เรา



159Book Review:  Japan-ness in Architecture
Dr. Nawit Ongsavangchai

มักจะพูดว่าอาคารสร้างในสมัยใด เเทนที่จะบอกว่าใครเป็น
ผู ้ออกแบบ) ขณะเดียวกันคำทั ้งสองเพิ ่งเข ้ามาในญี ่ป ุ ่น
หลังจากที่ญี่ปุ่นได้เริ่มเปิดประเทศ ซึ่งทำให้คนญี่ปุ่นได้เริ่ม
พบว่าสิ่งที่พวกเขาปลูกสร้างกันมาตั้งเเต่ในอดีตนั้นสามารถ
เรียกได้ว่าเป็น architecture

ไอโซซากิพยายามเรียบเรียงลำดับเหตุการณ์ใน
ประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรมญี่ปุ ่นในช่วงที่อาคารใดอาคาร
หนึ่งได้ถูกสร้างขึ้น จนเกิดเป็นจุดเปลี่ยนที่สำคัญต่อลักษณะ
รูปแบบของสถาปัตยกรรมญี่ปุ ่น ซึ่งมีการพัฒนาและค้นหา
ลักษณะของความเป็นญี่ปุ ่นมาตลอดประวัติศาสตร์ สิ ่งที ่
ไอโซซากิได้กล่าวถึงในหนังสือเเสดงให้เห็นว่า การค้นหาและ
สร้างลักษณะของความเป็นญี่ปุ ่นในสถาปัตยกรรมนั้นแยก
ไม่ออกจากเหตุการณ์ต่าง ๆ ทางการเมือง การขยายอำนาจ
และการสร้างชาติให้ทันสมัย สิ่งหนึ่งที่มีความสำคัญเเละเป็น
ลักษณะเด่นในพัฒนาการของสถาปัตยกรรมญี่ปุ ่นก็คือการ
เปิดรับรูปแบบลักษณะของสถาปัตยกรรมต่างชาติเข้ามา
ผนวกกับรูปแบบของตนเองเเละพัฒนาต่อยอดจนเกิดการ
ผสมผสานกันจนกลายเป็นลักษณะรูปแบบเฉพาะตัวไปในที่สุด
การเปิดประเทศเเละการเปิดโอกาสให้สถาปนิกชาวตะวันตก
ได้เข้ามาวิพากษ์วิจารณ์ เทียบค่าจัดอันดับสถาปัตยกรรม
ประเพณี (ชั้นสูง) ของตนเองนั้น เป็นการเเสดงให้เห็นถึงการ
ยอมรับอิทธิพลของชาติตะวันตกว่าเป ็นสิ ่งท ี ่หล ีกเล ี ่ยง
ไม่ได้ เเต่เป็นสิ ่งสำคัญในการหาทางออกให้กับสถาปัตย-
กรรมสมัยใหม่ที่เหมาะสมกับญี่ปุ ่นเอง อันที่จริงเเล้วญี่ปุ ่น
เเละไทยทำการเปิดประเทศ หรือเปิดรับเอาเทคโนโลยีและ
วัฒนธรรมตะวันตกเข้ามาเพื ่อพัฒนาประเทศในเวลาที ่ไล่
เลี่ยกัน มีการส่งคนรุ่นใหม่ไปศึกษาต่อต่างประเทศ เพื่อกลับ
มาพัฒนาบ้านเมืองที่เหมือน ๆ กัน เเต่ญี่ปุ่นมีความเเน่วแน่
ในการค้นหาตัวตนเเละสร้างชาติให้เจริญที ่อดทนเเละมี
ความต่อเนื่องมากกว่าประเทศไทย ขณะเดียวกัน ญี่ปุ่นไม่ได้
สนใจว่าจะทำให้ชาติของตนเหมือนชาติตะวันตกที ่เจริญ
ทันสมัยได้อย่างไร เเต่สนใจว่าชาติตะวันตกทำอย่างไรถึง
สามารถพัฒนาเป็นประเทศที่ทันสมัยได้ เพราะการเข้าใจว่า
ทำอย่างไรจะเป็นหนทางที่ทำให้ตัวเองพัฒนาต่อไปได้เหนือ
กว่าในอนาคต

สถาปัตยกรรมของญี ่ป ุ ่นนั ้นสามารถเเยกออก
ได้คร่าว ๆ เป็น 3 ประเภท คือ ศาลเจ้า วัด บ้าน ซึ่งอาจจะ
เป็นความตั้งใจของไอโซซากิเอง หรือด้วยความบังเอิญก็เป็น
ได้ที ่อาคารที ่เขาเลือกมาวิเคราะห์ในหนังสือเล่มนี ้ตรงกับ
อาคารทั้งสามประเภทตามลำดับ เช่นเดียวกับสถาปัตยกรรม
ไทยที่สามารถเเบ่งออกหยาบ ๆ ได้เป็น 3 ประเภท เช่นกัน

คือ บ้าน วัง วัด วังกับวัดนั้นอาจจะไม่เป็นปัญหา สำหรับ
การศึกษาสถาปัตยกรรมของไทยมากนัก เเต่สถาปัตยกรรม
ประเภทบ้านของเรานั้นมีหลักฐานในอดีตย้อนกลับไปสั้นมาก
เมื ่อเทียบกับของประเทศญี่ปุ ่น เรามีบ้านไทยที่มีลักษณะ
โดดเด่นเเละเเตกต่างไปตามเเต่ละภูมิภาคของประเทศ เเต่
เราไม่สามารถให้คำตอบที่เเน่ชัดเเละเป็นระบบเหมือนญี่ปุ่น
ว่าบ้านไทยของเรานั้นมีพัฒนาการเป็นมาอย่างไรในเเต่ละยุค
สมัย นอกจากนี้ความรู้ทางประวัติศาสตร์เเละการศึกษาวิจัย
เกี่ยวกับสถาปัตยกรรมญี่ปุ่นประเพณีไม่ได้จำกัดอยู่เเค่เพียง
ลักษณะรูปแบบของสถาปัตยกรรมเท่านั้นเเต่ยังครอบคลุม
ไปถึงการจัดรูปที ่ว่างในลักษณะที่สัมพันธ์กับอาคารเเต่ละ
ประเภทในเเต่ละยุคสมัย

สิ ่งหนึ ่งที ่วงการสถาปัตยกรรมไทยของเราขาด
เเต่ญี่ปุ่นกลับมีความเชี่ยวชาญในการกระทำมาโดยตลอดก็คือ
การสร้างประวัติศาสตร์หรือเรื ่องราวทางสถาปัตยกรรมของ
ตนเองขึ้นมาเพื่อยกระดับเเละส่งเสริมให้สถาปัตยกรรมของ
ชาติตนเองมีชื่อเสียงในระดับเดียวกับนานาประเทศทางเเถบ
ตะวันตก การเปิดรับเอาอิทธิพลของสถาปัตยกรรมเเละการ
วิพากษ์วิจารณ์จากจีนและชาติตะวันตกนั้นเป็นส่วนหนึ่งของ
กระบวนการดังกล่าว การยกย่องชมเชยงานสถาปัตยกรรม
เเละสถาปนิกที่เป็นตัวแทนในแต่ละยุคสมัยนั้นญี่ปุ่นกระทำ
มาโดยตลอด เเละตั้งเเต่ญี่ปุ่นทำการเปิดประเทศก็ได้พยายาม
ลองผิดลองถูกมาโดยตลอดในการค้นหาสถาปัตยกรรม
ร่วมสมัยของตนเอง ประวัติเเละผลงานของสถาปนิกในเเต่ละ
ยุคก็ได้รับการบันทึกเเละศึกษาค้นคว้ามาอย่างต่อเนื่อง จน
สามารถสร้างเรื่องราวร้อยเรียงเป็นประวัติศาสตร์สถาปัตย-
กรรมของตนเองได้อย่างน่าสนใจเเละเป็นระบบตั้งเเต่อดีต
จนกระทั่งถึงปัจจุบัน ญี่ปุ ่นนั้นมีความสามารถในการสร้าง
เรื่องราวให้กับสิ่งต่าง ๆ ของชาติตนเป็นอย่างมาก (ซึ่งทำให้
สิ ่งดังกล่าวมีที่มาที่ไปเเละความสำคัญขึ้นมา) ซึ่งจะเห็นได้
จากการ์ตูน ฮีโร่ เเละยอดมนุษย์ต่าง ๆ ที่ถูกประดิษฐ์เรื่อง
ราวขึ ้นมาอย่างต่อเนื ่องให้สอดคล้องกับแต่ละยุคสมัย จน
ทำให้หลาย ๆ  เรื่องเป็นกลายเป็นอมตะไป การให้ช็อกโกแลต
คืนกลับเเก่ผู้หญิงในวันที่ 14 มีนาคม (หลังจากวันวาเลนไทน์
ที่ผู้หญิงเป็นฝ่ายให้ช็อกโกแลตเเก่ผู้ชาย) ก็เกิดจากการสร้าง
เรื ่องราวประชาสัมพันธ์ของบริษัทผู้ผลิตช็อกโกแลตที่ต้อง
การขายสินค้าให้ได้มากขึ ้นจนกลายเป็นค่านิยมไปในที่สุด
การสร้างเรื ่องราวประชาสัมพันธ์ของการเป็นประเทศสี ่ฤดู
ที ่ม ีความสวยงามต่างสีส ันกันออกไปในเเต่ละฤดูให้ชาว
โลกได้รับรู ้ จนกลายเป็นภาพลักษณ์ของประเทศญี่ปุ ่นไป
ทั ้ง ๆ ที่ประเทศอื ่นที ่ตั ้งอยู ่ในระดับละติจูดใกล้เคียงกับ



Journal of Architectural/Planning Research and Studies   Volume 5. Issue 3. 2007
Faculty of Architecture and Planning, Thammasat University160

ประเทศญี่ปุ่นก็มีความสวยงามในทิวทัศน์เเละสถานที่เฉกเช่น
เดียวกัน เพียงเเต่ไม่ได้จัดสร้างเรื่องราวเเละทำการประชา-
สัมพันธ์ที่เป็นระบบเพื่อบอกเเก่ชาวโลกเท่านั้นเอง การสร้าง
เรื่องราวยังสามารถสังเกตเห็นได้ในสิ่งอื่น ๆ ของญี่ปุ่น เช่น
อาหาร หุ่นยนต์ รถยนต์ เเละเเฟชั่น จะเห็นได้ว่าการสร้าง
เรื ่องราวนั้นเป็นสิ่งสำคัญต่อความสำเร็จในการสร้างคุณค่า
เเละยกระดับมาตราฐานของสิ ่งต่าง ๆ Japan-ness in
Architecture เล่มนี้ก็คงไม่เกิดขึ้นหากไอโซซากิไม่พยายาม
ค้นหาตีความเพื ่อบอกเล่าประวัติศาสตร์เเละความสำคัญ
ของสถาปัตยกรรมญี่ปุ ่น ที่เเม้กระทั่งสถาปนิกเอกของโลก
หลายคนยังต้องให้ความสนใจมาเย ี ่ยมชมเเละกล่าวถึง
ไอโซซากิยังพยายามบอกให้ชาวโลกได้รับรู ้ว่าสถาปนิกของ
ญี่ปุ่นมีบทบาทต่อเวทีสถาปัตยกรรมโลกอย่างไรบ้าง อันจะ
เป็นส่วนหนึ่งในการร้อยเรียงสร้างเรื่องราวของสถาปัตยกรรม
ญี่ปุ ่นให้สมบูรณ์เเละสัมพันธ์สอดคล้องกับสถานการณ์โลก
การศึกษาค้นคว้าเเละสร้างเรื่องราวทางประวัติศาสตร์ในสถา-
ปัตยกรรมไทยซึ ่งยังต้องใช้เวลาเเละความพยายามอีกพอ
สมควรในการพัฒนาให้ทัดเทียมกับที่สถาปัตยกรรมญี่ปุ่นเป็น
อยู่ในปัจจุบันทั้งในเชิงลึก (การย้อนหลังไปในประวัติศาสตร์)
เเละเชิงกว้าง (ความสัมพันธ์กับประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม
ของประเทศอื่น ๆ ) นั้นเป็นสิ่งจำเป็นที่นักวิชาการ นักประวัติ-
ศาสตร์สถาปัตยกรรม เเละสถาปนิกของไทยจะต้องช่วยกัน
สร้างขึ้นมา สถาปัตยกรรมของไทยที่เป็นหลักไมล์ทางประวัติ-
ศาสตร์ในเเต่ละยุคเเละสถาปนิกผู ้ออกเเบบควรได้รับการ
ศึกษาค้นคว้าเเละจดบันทึกไว้ โดยเฉพาะในช่วงศตวรรษ
ที่ 20 ที่ผ่านมา มิฉะนั้นเรื่องราวเกี่ยวกับพัฒนาการของสถา-
ปัตยกรรมสมัยใหม่ของไทยก็จะหายไป นอกจากนี ้การ
ศึกษาค้นคว้าสมควรที ่จะให้ความสำคัญกับการวิเคราะห์
คุณลักษณะของที่ว่างทั้งภายในเเละภายนอกอาคาร (ที่ว่าง
ระหว่างอาคารในพื้นที่ ที่ว่างของเมือง เเละสวนไทย) เเละ
ความสัมพันธ์ระหว่างพื้นที่ทั ้งสองไปในขณะเดียวกัน

ด้วยเนื้อหาที่อ้างอิงกับประวัติศาสตร์ญี่ปุ่น สถา-
ปัตยกรรมญี่ปุ ่นประเพณี และภาษาญี่ปุ ่น (ซึ่งในบางครั ้ง
ไม่มีคำแปลตรงตัวเป็นภาษาไทยหรือภาษาอังกฤษ) ทำให้
หนังสือซึ่งมากด้วยเนื้อหาหลายด้านเล่มนี้เป็นหนังสือที่อ่าน
ไม่ง่ายนัก เเละอาจจะไม่ใช่หนังสือเล่มแรกที่แนะนำให้ผู ้ที ่
อยากรู ้จ ักกับสถาปัตยกรรมญี ่ปุ ่นได้ลองอ่าน เนื ่องจาก
เนื้อหาในหนังสือไม่ได้ตั้งใจที่จะอธิบายประเภท รายละเอียด
หรือลำดับการพัฒนาของสถาปัตยกรรมญี่ปุ ่นในเบื ้องต้น
ให้ผู ้อ ่านทราบ ขณะเดียวกันผู ้อ ่านที ่ไม่เคยไปเยี ่ยมชม
อาคารที ่ไอโซซากิกล่าวถึง อาจจะอ่านลำบากและต้องใช้
จินตนาการมากขึ้น เนื่องจากหนังสือมีภาพประกอบน้อยมาก
และเนื้อหาในหลาย ๆ  ระดับ เป็นการอธิบายตีความคุณภาพ
ของที ่ว ่างภายในอาคารนั ้นๆ ผู ้อ่านที ่เห็นชื ่อหนังสือแล้ว
คาดหวังว่าเมื ่ออ่านจบจะค้นพบสูตรสำเร็จในการสร้างงาน
สถาปัตยกรรมร่วมสมัยที่แฝงไว้ซึ ่งความเป็นไทยออกมาได้
ซึ ่งสถาปนิกญี่ปุ ่นทำสำเร็จ ก็อาจจะต้องผิดหวังเมื่อเจอกับ
เนื ้อหาทางประวัติศาสตร์ และการตีความสถาปัตยกรรม
ญี่ปุ่นประเพณี โดยการใช้ตัวอักษรคันจิในภาษาญี่ปุ่น (ซึ่ง
ไอโซซากิถนัด) เป็นเครื่องมือในการถอดรหัส แต่สำหรับผู้
อ่านที่ต้องการทราบถึงการผสมผสาน ผนวก หรือบูรณาการ
รูปแบบลักษณะและอิทธิพลต่าง ๆ ในการพัฒนาเป็นสถา-
ปัตยกรรมที่มีลักษณะของความเป็นญี่ปุ่น (วาโย) ผ่านการ
วิเคราะห์กรณีศึกษาอาคารประเพณีที ่สำคัญในประวัต ิ-
ศาสตร์สถาปัตยกรรมญี ่ปุ ่น หนังสือเล่มนี ้เป็นหนังสือที ่
แนะนำให้อ่านเป็นอย่างยิ ่ง ซึ่งผู ้อ่านจะพบว่าญี่ปุ ่นใช้เวลา
ในการค้นหาตัวเองมานานแสนนานตั ้งแต่อดีตกว่าจะมี
วันนี้ ในขณะที่สิ่งที่เกิดขึ้นในญี่ปุ่นในช่วงทศวรรษที่ 1930
และ 1940 ช่างเหมือนกับสิ่งที่สถาปนิกไทยกำลังค้นหาอยู่ใน
ปัจจุบันอย่างไรชอบกล


