
 
Journal of Architectural Research and Studies | Volume 1. 2002 |  Faculty of Architecture   Thammasat University 129
 

ทัศนคติตอที่วาง: อัตลักษณที่ซอนเรนในสถาปตยกรรมพื้นถิ่นเอเชียรวมสมัย 
Attitude toward Space: Hidden Identity in Contemporary Asian Vernacular Architecture 

 
ศรีศักดิ์  พัฒนวศิน 

Srisak  Phattanawasin 
คณะสถาปตยกรรมศาสตร  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร 
Faculty of Architecture,  Thammasat University 

 
บทคัดยอ 
 

ในชวงสองทศวรรษที่ผานมามีปจจัยแวดลอมสําคัญ ๆ ไดแก การแพรกระจายของกระแสโลกาภิวัตนและระบบบริโภค-
นิยม อัตราการเพิ่มของประชากรเมือง โลกของระบบขอมูลขาวสาร และการขยายตัวของธุรกิจทองเที่ยวในแตละภูมิภาคทั่วทุกมุม
โลกรวมถึงกลุมประเทศแถบเอเชีย ปจจัยตาง ๆ เหลานี้ลวนสงผลใหเกิดการตื่นตัวในการรักษาความเปนเอกลักษณเฉพาะ  มรดก
ทางศิลปะวัฒนธรรม และภูมิปญญาของแตละทองถิ่น สําหรับแวดวงสถาปตยกรรมก็ไดหันมาใหความสําคัญตอการพัฒนารูป-
แบบที่สัมพันธกับวิถีชีวิตและแนวความคิดของสถาปตยกรรมพื้นถิ่น ซึ่งถายทอดผานคุณลักษณะเฉพาะทางรูปทรงและการจัดวาง
ที่วางทางสถาปตยกรรม เพื่อใหสามารถสอดประสานไปกับบริบททางสังคมและวัฒนธรรมที่เปล่ียนแปลงไปในปจจุบัน อยางไรก็
ตาม แนวทางการพัฒนารูปแบบทางสถาปตยกรรมที่ผานมานั้นพบวา สวนใหญมักเกิดจากการประยุกตใชองคประกอบสัญลักษณ
ทางรูปทรงเพียงอยางเดียว ในขณะที่ “คุณลักษณะของการจัดวางที่วาง” กลับมิไดมีการหยิบยกมาประยุกตมากนัก  ทั้งที่จริงแลว
คุณลักษณะของที่วางมีความสัมพันธกับรูปแบบวิถีการดําเนินชีวิต เปนลักษณะสองทางแบบปฏิสัมพันธ โดยที่วิถีชีวิตความเปนอยู
มีสวนสําคัญในการกําหนดคุณลักษณะของที่วาง ขณะเดียวกันคุณลักษณะของที่วางก็เปนสวนสําคัญในการกําหนดรูปแบบการ-
ดําเนินชีวิตดวยเชนกัน  

บทความนี้เปนการรวบรวมและวิเคราะหขอสังเกตการณตาง ๆ เกี่ยวกับแนวคิดและทัศนคติตอที่วาง ซึ่งถายทอดผาน
คุณลักษณะของที่วางบางประการที่นาสนใจ อันไดแก การจัดลําดับของที่วาง การเชื่อมตอของที่วาง การปดลอมของที่วาง รวมถึง
คุณลักษณะเฉพาะของมุมมองและแสงสวางตอที่วางทางสถาปตยกรรม โดยศึกษาเปรียบเทียบรวมไปกับกรณีตัวอยางงาน
สถาปตยกรรมรวมสมัยในกลุมประเทศแถบเอเชียที่ไดสะทอนความสัมพันธระหวางคุณลักษณะของที่วางกับรูปแบบการดําเนิน
ชีวิต  คุณลักษณะเฉพาะของที่วางเหลานี้อาจเปรียบเสมือน “อัตลักษณที่ซอนเรน” อยูในการดําเนินชีวิตประจําวันของแตละทองถิ่น 
ดังนั้น บทความนี้จึงไดแสดงถึงความสําคัญของการพิจารณาคุณลักษณะของที่วาง ซึ่งสามารถนําไปสูแนวทางหนึ่งในการพัฒนา
รูปแบบและแนวความคิดของสถาปตยกรรมพื้นถิ่นเอเชียรวมสมัยใหตอเนื่องไปพรอมกับการเปลี่ยนแปลงของบริบทโดยรอบ  

 
Abstract  
 
  In the past two decades, significant contextual factors such as the spread of globalization and 
consumerism, the growth of rapid urbanization, the flux of information technology, and the increase of tourism 
industry have inevitably evoked the awareness of cultural identity, traditional heritage, and indigenous wisdom in the 
Asian countries. Also the role of architecture in place-making and in the quest for localization ideology has been 



 
130 วารสารวิจัยและสาระสถาปตยกรรม |  ฉบับท่ี 1. 2545 |  คณะสถาปตยกรรมศาสตร  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร
 

extensively debated. It is crucial to examine how the vernacular archetypes--manifestations of formal characteristic 
and spatial organization--can be reinterpreted and suitably applied to the contemporary social and cultural context. 
The adaptation of iconographic elements has been mostly seen in the developments of architectural transformation. 
However, the ‘quality of spatial organization’ seems to be ignored and hardly be addressed in contemporary 
buildings, though this quality reflects the social and cultural values and lifestyles. 
 This article employs collective observations of attitude toward space via spatial qualities such as hierarchy, 
transition, enclosure, viewing, as well as lighting. By comparing case studies of contemporary Asian architecture, this 
review focuses on the above spatial qualities as the ‘hidden identity’ in vernacular way of life. This would reinforce the 
valuable identity in the course of the interacting cultures of Asian societies in transition. It might also be an 
invigorating approach toward the typological and ideological development of contemporary Asian vernacular 
architecture in the contextual changes. 
 
คําสําคัญ (Keywords) 
 
ทัศนคติ* (Attitude) 
ที่วาง (Space) 
อัตลักษณ (Identity) 
สถาปตยกรรมพื้นถิ่นรวมสมัยในเอเชีย (Contemporary Vernacular Architecture in Asia)  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
* หมายเหตุ:    คําวา “ทัศนคติ” ในบทความนี้มีความหมายในเชิงอัตวิสัย (subjective) ที่ขึ้นอยูกับการรับรู หรือการพิจารณาของตัวผูรับรู ไดแก 

บุคคล กลุมบุคคลหรือสังคมที่มีลักษณะรวมคลายคลึงกัน  โดยในที่นี้ไดนํามาสะทอนเปรียบเทียบไปมากับคําวา “อัตลักษณ” 
(identity) ซ่ึงเปนมโนทัศนที่เกี่ยวของกันทั้งทางปรัชญา จิตวิทยา สังคมวิทยา มานุษยวิทยา รวมถึงสถาปตยกรรม 



 
Journal of Architectural Research and Studies | Volume 1. 2002 |  Faculty of Architecture   Thammasat University 131
 

บทนํา: เสาะหาความเปนอัตลักษณ 
Introduction: Seeking the Identity 
 
 ในชวงสองทศวรรษที่ผานมามีปจจัยแวดลอม
สําคัญ ๆ ไดแก การแพรกระจายอยางรวดเร็วของกระแส
โลกาภิวัตนและระบบบริโภคนิยม อัตราการเพิ่มขึ้นอยางตอ-
เนื่องของประชากรเมือง การขยายตัวของโลกระบบขอมูล
ขาวสารและธุรกิจทองเที่ยวในแตละภูมิภาคทั่วทุกมุมโลก 
รวมถึงในกลุมประเทศแถบเอเชียตะวันออกและตะวันออก
เฉียงใต  ปจจัยตาง ๆ เหลานี้ลวนเขามาทาทายระบบที่เคย
เปนอยูเดิมใหมีการเปลี่ยนแปลง และยังสงผลกระทบถึงแวด-
วงศิลปะวัฒนธรรมตาง ๆ รวมทั้งทางสถาปตยกรรม อันทํา-
ใหเกิดประเด็นที่นาสนใจตามมา โดยเฉพาะประเด็นที่วา
ดวยความขัดแยงกันระหวาง 2 ขั้วตรงขาม ไดแก ความเกา
กับความใหม ความเปนประเพณีนิยมกับความเปนสมัยใหม 
หรือความเปนตะวันออกกับความเปนตะวันตก 
 ผลพวงที่ตามมา คือ การตื่นตัวในการรักษาความ-
เปนเอกลักษณ มรดกทางวัฒนธรรม หรือภูมิปญญาทองถิ่น  
และการกลับไปมองถึงส่ิงที่มีคุณคาในอดีต หรือรากเหงา
ของแตละทองถิ่น เพื่อทัดทานกับการครอบงําของกระแส
โลกาภิวัตนและปจจัยอื่น ๆ ดังกลาว ในสวนของสถาปตย-
กรรมก็เชนเดียวกัน ไดมีการหยิบยกประเด็นเรื่องลักษณะ
เฉพาะตัว ความเปนเอกลักษณ  หรือ  “อัตลักษณ ” ของ
สถาปตยกรรมในแตละทองถิ่น แตละชาติขึ้นมาพิจารณา 
โดยเฉพาะอยางยิ่งในกลุมประเทศเอเชีย กระแสความคิดนี้
เกี่ยวเนื่องกับความคิดภายใตวาทกรรมอยาง “แนวคิดวิกฤติ
เชิงภูมิภาคนิยม” (Critical Regionalism) ของเคนเนธ แฟรม-
ตัน (Kenneth Frampton) [1] นักทฤษฎีสถาปตยกรรมที่
ออกมาประกาศใหแนวคิดนี้เปนเสมือนยุทธวิถีตอตานการ-
แพรกระจายของอารยธรรมสากล (universal civilization) ที่
มาพรอม ๆ กับระบบทุนนิยม (capitalism) เชนเดียวกับที่พอล 
ริคคอเออร (Paul Ricoeur) [2] นักประวัติศาสตรชาวฝรั่งเศส 
ที่ตั้งคําถามเชิงปฏิทรรศน (paradox) ไววา “ทําอยางไรเรา
จึงสามารถปรับตัวใหเขากับการเปลี่ยนแปลงที่ทันสมัย 

พรอม ๆ กับการอยูรวมกับรากเหงาดั้งเดิมได ?” เขายังได
เสนอแนวทางที่จะยับยั้งการหลั่งไหลของวัฒนธรรมใน
อนาคต ดวยการมีศักยภาพที่จะสามารถสรางรูปแบบวัฒน-
ธรรมของตนเองใหชัดเจน และเขมแข็งพอสําหรับการปรับ
ตัวใหเขากับภาวะการแทรกแซงของอิทธิพลทางวัฒนธรรม
และอารยธรรมภายนอกไดอยางเหมาะสม  

 แฟรมตันไดอธิบายเสริมวา แนวคิดเชิงภูมิภาค-
นิยม (regionalism) ที่เนนความสัมพันธกับสภาพแวดลอม
ของภูมิภาคนี้เปนการพยายามรื้อสราง (deconstruct) แนว
ความคิด โมเดิ รน  (modernism) ทั้ งในด านของคุณค า 
(values) และภาพลักษณ (image) อันถือเปนแกนสาระของ
วัฒนธรรม แตในขณะเดียวกันก็อาจเปนการบิดเบือนรูป-
แบบหรือแบบแผนดั้งเดิมที่สืบทอดมายาวนานใหผิดแปลก
ออกไป หากการศึกษาวิเคราะหขอมูลถึงอดีตความเปนมา
ทางประวัติศาสตรกระทําอยางเพียงผิวเผิน อาจเปนเหตุให
เกิดการสรางภาพลวงของวัฒนธรรม และทําให “วัฒนธรรม” 
กลายเปนเพียงเครื่องมือหรือสินคาชนิดหนึ่งของการบริโภค-
นิยม  ดวยเหตุนี้จึงทําใหเกิดกระแสการใหความสนใจตอ
การพัฒนารูปแบบวัฒนธรรมที่สอดประสานกันของแตละ
สังคม โดยพยายามที่จะกลับมาใหความหมาย (reinterpret) 
และประยุกต (apply) รูปแบบแนวความคิด และภูมิปญญา
ทองถิ่นที่มีรากฐานอันยาวนานใหเขากับสภาพแวดลอม
ปจจุบันไดอยางเหมาะสม อันทําใหเปนที่มาของการศึกษา
ความเปนพื้นถิ่นรวมสมัย (contemporary vernacular) ใน
งานสถาปตยกรรม ซึ่งพิจารณาถึงปจจัยของสภาพแวดลอม
และภูมิอากาศของที่ตั้งเปนหลัก และในขณะเดียวกันก็
พยายามขัดเกลารูปแบบ ลักษณะ กฎเกณฑเชิงสัญลักษณ
ใหกลายเปนรูปแบบที่เหมาะสมกับความเปนจริงในปจจุบัน 
และสอดผสานไปกับการทาทายการขยายตัวของสังคมและ
เศรษฐกิจโลก 
 กอนที ่จะพิจารณาถึงความเปนพื ้นถิ ่นรวมสมัย 
เราควรหันกลับมามองถึงที่มาของสถาปตยกรรมพื้นถิ่น 
(Vernacular Architecture) เสียกอน ซึ่งจุดกําเนิดนั้นนาจะ
มาจากปจจัยพื้นฐาน 2 ประการคือ ลักษณะกายภาพทาง



 
132 วารสารวิจัยและสาระสถาปตยกรรม |  ฉบับท่ี 1. 2545 |  คณะสถาปตยกรรมศาสตร  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร
 

ธรรมชาติและรูปแบบทางสังคมวัฒนธรรม แมวาระบบโครง-
สรางของสถาปตยกรรมพื้นถิ่นแตเดิมนั้นไมไดเกิดขึ้นจากมือ
ของสถาปนิก แตก็ใหบทเรียนมากมายแกสถาปนิกรุนหลัง 
จะเห็นไดวาผลิตผลจากภูมิปญญาทองถิ่นนี้เกิดจากการ-
สะสมความเชื่อทั้งทางศาสนาและระบบจักรวาล โครงสราง
ทางสังคมวัฒนธรรมและการเมือง สุนทรียภาพทางความ-
งาม และแนวคิดความสัมพันธระหวางที่วางกับเวลา ดังนั้น
สภาพแวดลอมทางกายภาพที่มนุษยสรางขึ้น ไมวาจะเปน
เรือนพักอาศัย อาคารสาธารณะ และสถานที่ชุมชนตาง ๆ 
ตลอดจนเสนทางการสัญจรนั้น ลวนเปนส่ิงที่สะทอนใหเห็น
ถึงเงื่อนไข รูปแบบของการดํารงชีวิต และการจัดระเบียบ
ทางสังคมของแตละทองถิ่นที่ตางกันออกไป แมแตในทอง-
ถิ่นที่อยูในภูมิภาคเดียวกัน หากแตความเชื่อถือบางประการ
ที่ตางกันก็สงผลใหเอกลักษณของแตละทองถิ่นแตกตางกัน
ไปไดอีก 
 ส่ิงปลูกสรางและสภาพแวดลอมทางกายภาพที่
มนุษยสรางขึ้นอันเปนผลของการแกปญหาการดําเนินชีวิต
นั้น ลวนสื่อความหมายที่แสดงเอกลักษณของชุมชนทองถิ่น
ใหปรากฏไดเดนชัดกวาสิ่งอื่น ขบวนการปรับปรุงแกไขขอ
บกพรองตาง ๆ ใหถูกตองเหมาะสมกับสภาพความเปนอยู
ไดดําเนินมาเปนระยะเวลานานป ผานการลองผิดลองถูก 
เพื่อสรางเปนรูปแบบหรือระบบการกอสรางที่เหมาะสม ส่ิง
เหลานี้สะทอนออกมาทางองคประกอบของสถาปตยกรรม
ทั้งในคุณลักษณะเฉพาะทางรูปทรง (form) และการจัดวาง
ที่วาง (spatial organization) 
 ดังนั้น  การที่จะรักษาและประยุกตใชลักษณะ
เฉพาะของสถาปตยกรรมพื้นถิ่น เพื่อใหเกิดการพัฒนารูป-
แบบที่เหมาะสมกับสภาพแวดลอมปจจุบันและใหมีความ-
เปนพื้นถิ่นรวมสมัยนั้นจําเปนที่จะตองพิจารณาถึงองค-
ประกอบทั้งสองดังกลาวควบคูกันไป แตโดยสวนใหญแลว
เรามักจะเห็นวิธีการพัฒนารูปแบบสถาปตยกรรมโดยมุง
ป ระ เด็ น ไป ที่ ก า รใช อ งค ป ระก อบ ท างสัญ ลั กษณ 
(iconographic element) ในรูปทรงของสถาปตยกรรมนั้น ๆ 
มาประยุกตใหเขากันกับประโยชนใชสอยใหม การใชวัสดุ

และเทคโนโลยีการกอสรางปจจุบัน ตัวอยางเชน การใสหลัง-
คาทรงไทยลงบนยอดตึก การใชหลังคารูปทรงจั่วกับดาน
หนาของอาคาร การใชกาแลติดบนหนาตึกแถว หรือการ-
สรางศาลาไทยในโถงอาคาร เปนตน  ซึ่งเปนการประดับ
ประดาของสัญลักษณทางรูปทรงเพียงอยางเดียว หากแต
สวนสําคัญอีกสวนคือ “คุณลักษณะเฉพาะของที่วาง” กลับมิ
ไดมีการหยิบยกมาประยุกตมากนัก ซึ่งอาจจะเปนเพราะ
ลักษณะการรับรูของที่วาง ที่ดูเหมือนจะสัมผัสไดยากกวา
การรับรูเกี่ยวกับรูปทรง ทําใหทัศนคติเกี่ยวกับเรื่อง “ที่วาง” 
ไมไดมีบทบาทในการพัฒนารูปแบบเฉพาะหรืออัตลักษณใน
สถาปตยกรรมเทาที่ควร  ทั้งที่จริงแลวคุณลักษณะของที่วาง
มีความสัมพันธกับรูปแบบวิถีการดําเนินชีวิตเปนลักษณะ
สองทางแบบปฏิสัมพันธ โดยที่วิถีชีวิตความเปนอยูมีสวน
สําคัญในการกําหนดคุณลักษณะของที่วาง ขณะเดียวกัน
คุณลักษณะของที่วางก็เปนสวนสําคัญในการกําหนดรูป-
แบบการดําเนินชีวิตดวยเชนกัน  (ในขณะที่องคประกอบของ
รูปทรงเชิงสัญลักษณกลับถูกจํากัดดวยปจจัยเวลามากกวา) 
 บทความนี้จึงเปนการรวบรวมและวิเคราะหขอ
สังเกตการณตาง ๆ เกี่ยวกับแนวคิดและทัศนคติตอที่วาง ซึ่ง
ถายทอดผานทางคุณลักษณะเฉพาะของที่วางบางประการที่
นาสนใจ อันไดแก การจัดลําดับของที่วาง การเชื่อมตอของ
ที่วาง การปดลอมของที่วาง รวมถึงคุณลักษณะเฉพาะของ
มุมมองและแสงสวางที่มีผลตอที่วางทางสถาปตยกรรม โดย
ศึกษาเปรียบเทียบรวมไปกับกรณีตัวอยางงานสถาปตย-
กรรมรวมสมัยในกลุมประเทศแถบเอเชียที่ไดสะทอนความ-
สัมพันธระหวางคุณลักษณะของที่วางกับรูปแบบการดําเนิน
ชีวิต คุณลักษณะเฉพาะของที่วางเหลานี้อาจเปรียบเสมือน 
“อัตลักษณที่ซอนเรน” อยูในการดําเนินชีวิตประจําวันของ
แตละทองถิ่น ดังนั้น บทความนี้จึงไดแสดงถึงความสําคัญ
ของการพิจารณาคุณลักษณะของที่วาง ซึ่งสามารถนําไปสู
แนวทางหนึ่งในการพัฒนารูปแบบ และแนวความคิดของ
สถาปตยกรรมพื้นถิ่นเอเชียรวมสมัยใหตอเนื่องไปพรอมกับ
การเปลี่ยนแปลงของบริบทโดยรอบ 
 



 
Journal of Architectural Research and Studies | Volume 1. 2002 |  Faculty of Architecture   Thammasat University 133
 

การจัดวางที่วางกับการเปล่ียนแปลงทางวัฒนธรรม 
Spatial Organization as Reflection of Cultural Change 
 
 เมื่อพูดถึงที่วางในทางสถาปตยกรรม เรามักจะ
หมายถึงการกําหนดขอบเขตของที่วางหรือการจัดวางที่วาง
เพื่อประโยชนใชสอยทางสถาปตยกรรมที่ตอบสนองตอ
ความตองการทางกายภาพและทางสุนทรียภาพ การเชื่อม-
ตอระหวางประโยชนใชสอยนี้ทําใหเกิดการเลื่อนไหลถายเท
ของที่วาง ซึ่งอาจจะเชื่อมตอกันระหวางภายในกับภายนอก 
ภายในกับภายใน หรือภายนอกกับภายนอกดวยกันเอง  ทํา-
ใหสามารถรับรูถึงการจัดวางที่วางทางสถาปตยกรรมใน
ขณะที่เราเคลื่อนไหวผานเขาไปในที่วางดวยกิจกรรมที่แตก-
ตางกันไป โดยผานทางโสตประสาทสัมผัสตาง ๆ ตั้งแตการ-
มอง การไดยิน การไดกล่ิน จนถึงการสัมผัส  โดยทั่วไปแลว
คุณลักษณะของที่วางแตละแหงไดรับการออกแบบ จัดวาง 
หรือกําหนดใหเรารับรูถึงการเคลื่อนไหวไดมากนอยแตกตาง
กัน  ซึ่งอาจแบงออกไดเปน 2 ลักษณะ คือ ที่วางหยุดนิ่ง 
(static space) ไดแก พื้นที่ที่ เราสามารถหยุดหรือทํากิจ-
กรรม เชน พื้นที่หองรับแขก หองนอน หรือในที่สาธารณะ
อยางเชน หองเรียน หองประชุม ตลาด และอีกลักษณะ คือ
ที่วางที่เคลื่อนไหว (dynamic space) เปนที่วางตัวกลางซึ่ง
เชื่อมตอความสัมพันธของที่วางทางสถาปตยกรรม และเปน
ตัวกลางแบงแยกความตอเนื่องของที่วางและประโยชนใช-
สอย ที่วางลักษณะนี้ มีตัวแปรสําคัญคือ “มิติของเวลา” 
(temporal dimension) เขามาเกี่ยวของ 
 ที่วางที่เคลื่อนไหวนี้อาจแบงยอยออกไดเปน ที่วาง
ในการสัญ จร  (circulation space) และที่ ว าง เชื่ อมต อ 
(transitional space) ระหวางกิจกรรมการใชสอยตาง ๆ  
เสนทางของที่วางในการสัญจรและเชื่อมตอนี้จะเปนตัว
กําหนดคุณลักษณะและความสัมพันธระหวางที่วางหยุดนิ่ง
ในแตละแหง ใหเปนไปตามลําดับของการใชงานและการให
ลําดับความสําคัญ (hierarchy) ที่ตางกันออกไป เชน สวนที่
เปนพื้นที่สวนตัว (private zone)  สวนที่เปนพื้นที่กึ่งสวนตัว 
(semi-private zone)  สวนที่เปนพื้นที่กึ่งสาธารณะ (semi-
public zone) และสวนที่เปนพื้นที่สาธารณะ (public zone)  

จะเห็นวา การแบงลักษณะของที่วางดังกลาวจะสัมพันธกับ
รูปแบบการดําเนินชีวิตประจําวัน ความสัมพันธระหวางคน
ในสังคม รวมถึงโครงสรางของวัฒนธรรมความเปนอยู เรา
จะเห็นไดจากการศึกษาพฤติกรรมมนุษยของเอ็ดวารด 
ที.ฮอลล (Edward T. Hall) [3] ที่ ไดอธิบายถึง “ที่ เวนวาง
สวนบุคคล” (personal space) โดยแบงระยะหางระหวาง
บุคคลที่สัมพันธกับลักษณะของการกระทําตอกัน ออกเปน 4 
ระยะดวยกัน ไดแก ระยะใกลชิด (intimate distance) มี
ระยะห างระหวาง  0 ถึ ง  0.45 เมตร   ระยะส วนบุคคล 
(personal distance) มี ระยะห างระหวาง  0.45 ถึ ง  1.20 
เมตร  ระยะสังคม (social distance) มีระยะหางระหวาง 
1.20 ถึง 3.60 เมตร และระยะสาธารณะ (public distance) 
มีระยะหางระหวาง 3.60 ถึง 7.50 เมตรขึ้นไป 

อยางไรก็ตาม ที่เวนวางสวนบุคคลดังกลาวอาจ
แตกตางกันไปไดตามแตละวัฒนธรรมซึ่งเปนปจจัยสําคัญใน
การกําหนดขอบเขตที่วางในงานสถาปตยกรรมนั้น ๆ ที่เวน-
วางสวนบุคคลในสังคมหนึ่งจึงอาจเปลี่ยนไปเมื่อสังคมนั้นได
รับอิทธิผลทางวัฒนธรรมจากสังคมอื่น 
 การศึกษาถึงความสัมพันธระหวางการจัดวางที่-
วางทางสถาปตยกรรมกับการเปลี่ยนแปลงของสังคมและ
วัฒนธรรมนี้  จะสะทอนถึงการพัฒนารูปแบบแนวความคิด
ของสถาปตยกรรมทองถิ่นรวมสมัย แมวาคุณลักษณะ
เฉพาะของที่วางดังกลาวอาจจะไมไดแสดงออกมาในรูป-
แบบทางกายภาพที่ชัดเจนเหมือนกับคุณลักษณะทางรูปทรง
ก็ตาม แตคุณลักษณะของที่วางนี้ไดเจริญรอยตามรูปแบบ
ทางสังคมวัฒนธรรม ตามที่โยชิโนบุ อชิฮารา (Yoshinobu 
Ashihara) [4] สถาปนิกและนักทฤษฎีสถาปตยกรรมชาว
ญี ่ปุ น ได ค นพบ  “ระบบที ่ซ อนเร น  (Hidden Order)” ใน
ความเปนพื้นถิ่นญี่ปุนของสถาปตยกรรมรวมสมัยในญี่ปุน 
ซึ่งจะไดกลาวถึงตอไปในกรณีตัวอยาง ในบทความนี้จึงได
ศึกษาทัศนคติตอที่วางทางสถาปตยกรรมผานคุณลักษณะ
ของที่วางบางประการ ดังตอไปนี้ 
 
 



 
134 วารสารวิจัยและสาระสถาปตยกรรม |  ฉบับท่ี 1. 2545 |  คณะสถาปตยกรรมศาสตร  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1. คุณลักษณะของการจัดลําดับที่วาง (Quality of 
Spatial Hierarchy)  

2. คุณลักษณะของการเชื่อมตอในที่วาง (Quality of 
Spatial Transition) 

3. คุณลักษณะของที่วางปดลอม (Quality of 
Enclosed Space) 

4. คุณลักษณะของมุมมอง (Quality of View) 
5. คุณลักษณะของแสงสวาง (Quality of Light) 

 
1. คุณลักษณะของการจัดลําดับที่วาง (Quality of  

Spatial Hierarchy) 
 
 โดยปกติแลวลักษณะชีวิตความเปนอยูแบบพื้นถิ่น
ของแตละชนชาติมักมีความสัมพันธกับวิถีการดําเนินชีวิต 
ประเพณี วัฒนธรรมของแตละทองถิ่น ซึ่งมีสวนสําคัญตอ
การจัดลําดับที่วาง ยกตัวอยางเชน ความเปนอยูแบบพื้นถิ่น
ของชาวไทยสวนใหญซึ่งมีรากฐานมาจากเกษตรกรรม ผูคน
ในชุมชนอยูรวมกันในลักษณะพึ่งพาอาศัย รูปแบบของ
ครอบครัวจึงเปนลักษณะแบบครอบครัวขยาย กอปรกับ
สภาวะอากาศที่รอน-ชื้น สงผลใหเกิดการจัดวางเรือนไทย
พื้นถิ่นในลักษณะกลุมเรือนโดยมีชานโลงตรงกลางเชื่อมตอ
ระหวางสวนใชสอยตาง ๆ  ไมวาจะเปนซุมประตู ระเบียง 
เรือนครัว และเรือนนอน จะเห็นวารูปแบบการจัดวางผังของ
เรือนไทยนี้มีการแบงแยกความเปนสวนตัวกับความเปน
สาธารณะอยางเปนสัดเปนสวนโดยเริ่มจากการจัดลําดับ
ความสําคัญจากที่วางภายในสูที่วางภายนอกซึ่งเปนพื้นที่
สําหรับปฏิสัมพันธทางสังคมและสัมผัสกับสิ่งแวดลอม
ธรรมชาติ  ในแตละจังหวะของการเคลื่อนที่จากที่วางหนึ่งไป
ยังอีกที่วางหนึ่งไดมีการกําหนดไวใหเหมาะสมกับกิจกรรม
และประเภทของผูใชสอย  ตัวอยางเชน ลักษณะการเปลี่ยน
ระดับเพื่อบงบอกถึงการเปลี่ยนกิจกรรม ประโยชนใชสอย 
และทัศนวิสัย อีกทั้งยังเปนการสรางความสําคัญแกพื้นที่ใน
ดานจิตวิทยาอีกดวย 
 

1                         2                3     4      5

  1       2    3       4           5        6

  1        2      3          4        5     6        7

           1               2       3       4         5          6

รูป 1.1     แสดงการจัดลําดับของที่วางในเรือนไทยพื้นถิ่นภาคกลาง 
รูป 1.2     แสดงการจัดลําดับของที่วางในเรือนรานคาพื้นถิ่นริมนํ้า 
รูป 1.3     แสดงการจัดลําดับของที่วางในเรือนรานคาพื้นถิ่นริมทางเดิน 
รูป 1.4     แสดงการจัดลําดับของที่วางในเรือนพื้นถิ่นญี่ปุน 
โดยทั้งหมดใชตัวเลขที่ลําดับจากนอยไปมากของที่วางจากภายนอกสูภายใน 



 
Journal of Architectural Research and Studies | Volume 1. 2002 |  Faculty of Architecture   Thammasat University 135
 

จากรูป  1.1-1.4 แสดงการเปรียบเทียบการจัด
ลําดับของที่วางในแตละเรือนพื้นถิ่น ที่ไลลําดับจากที่วาง
ภายนอกสูที่วางภายในโดยเรียงลําดับตามหมายเลขจาก
นอยไปมาก จะเห็นไดวาลักษณะของการเปลี่ยนระดับของ
ที่วางในเรือนพื้นถิ่นตางก็มีความละเอียดออน และเปนการ-
คอย ๆ ปรับความรูสึกของผูใชสอย ไมใหเปล่ียนแปลงรวด-
เร็วจนเกินไป 

การจัดลําดับของที่วางดังกลาว นอกจากจะพิจารณา
ความสัมพันธจากในรูปตัดดังตัวอยางขางตนแลว เรายัง
สามารถพิจารณาไดจากลักษณะของผังพื้นเชนกัน ดวยการ-
ไลระดับความสําคัญของที่วางแตละสวนตามลําดับความ-
เขมสี (รูป 2.2 และ 2.4) 

เรือนไทยภาคเหนือ อยางเรือนกาแลก็มีลักษณะ
การจัดลําดับของที่วางใกลเคียงกัน แตกตางกันตรงที่เรือน
กาแลเพิ่มบริเวณเปดโลงใตชายคาที่เรียกวา “เติ๋น” เพื่อ
เชื่อมระหวางระเบียงกับหองนอน บริเวณเติ๋นนี้ใชเปนพื้นที่
เอนกประสงค สําหรับตอนรับแขก พักผอน และยังใชนอน
สําหรับแขกที่มาเยี่ยมเยียนดวย การลําดับที่วางเริ่มจากที่-
วางบริเวณบันไดใตหลังคาไปยังระเบียงใตชายคาตอเนื่อง
ไปยังนอกชาน ครัวไฟ กลับเขามายังบริเวณเติ๋น และเขาสู
ที่วางปดลอมภายในนั่นคือ หองนอนในที่สุด   

ใน ก ารศึ กษ า เรื่ อ งขอ งม วลและที่ ว า งท า ง
สถาปตยกรรมของเรือนพื้นถิ่นไทย โดย อรศิริ ปาณินท [5] 
ไดกลาวถึงการจัดลําดับที่วางโดยแยกตามมิติที่วางออกเปน  
3 ประเภท คือ ที่วางปด ที่วางเปดใตหลังคาคลุม และ ที่วาง
เปดโลง แสดงใหเห็นถึงการแบงแยกการใชสอยของที่วาง
ดวยองคประกอบพื้น ฝาใตหลังคาและฝาเรือน รวมถึงมิติ
ทางความเชื่อและประเพณีสําหรับในบางทองถิ่นอีกดวย 

 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

รูป 2.1   ทัศนียภาพเรือนไทยภาคกลาง  
              จ. พระนครศรีอยุธยา 
รูป 2.2   แปลนแสดงการจัดลําดับท่ีวางในผังพื้นของ       
              เรือนไทยภาคกลาง จ. พระนครศรีอยุธยา 
รูป 2.3   ทัศนียภาพเรือนกาแล 
รูป 2.4   แปลนแสดงการจัดลําดับท่ีวางในผังพื้นของ       
              เรือนกาแล 

นอน                                         นอน 

นอน 
 ครัว 

ชาน 

เติ๋น               เติ๋น 

นอน             นอน   

ครัว 
ระเบียง 

ชาน 

นอน 



 
136 วารสารวิจัยและสาระสถาปตยกรรม |  ฉบับท่ี 1. 2545 |  คณะสถาปตยกรรมศาสตร  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

หากเราจะเปรียบเทียบลักษณะการจัดลําดับของ
ที่วางในสถาปตยกรรมพื้นถิ่นกับในปจจุบัน จะพบวาคุณ-
ลักษณะดังกลาวจะเริ่มหายไป เนื่องจากกิจกรรมการใชสอย
และการดําเนินชีวิตที่เปลี่ยนแปลงไป การแทนที่ดวยการใช
ที่วางในเนื้อที่จํากัด ไมวาจะเปนอาคารตึกแถว ทาวนเฮาส 
หรือแมแตในบานจัดสรรตาง ๆ  อยางไรก็ตาม ยังมีกรณีตัว-
อยางโครงการที่พักอาศัยซึ่งพยายามประยุกตคุณลักษณะ
ของการจัดลําดับที่วางตามความสําคัญโดยมีชานโลงตรง
กลางเชื่อมตอสวนใชสอยตาง ๆ ที่ลอมรอบในลักษณะกลุม
เรือน  เชน กรณีบานสถาปนิก บุญญวัฒน–ผุสดี ทิพทัส  
บานสถาปนิก กรรณิการ รัตนปรีดากุล และบานสถาปนิก 
มาณพ ภาคอินทรีย  เปนตน 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

รูป 3.1    ผังพื้นชั้นท่ี 1 และชั้นท่ี 2 ของบานสถาปนิก บุญญวัฒน–ผุสดี ทิพทัส 
 

รูป 3.2    ผังพื้นชั้นท่ี 1 และชั้นท่ี 2 ของบานสถาปนิก กรรณิการ รัตนปรีดากุล 
 



 
Journal of Architectural Research and Studies | Volume 1. 2002 |  Faculty of Architecture   Thammasat University 137
 

นอกเหนือจากพิจารณาการจัดลําดับของที่วาง
ตามความสําคัญในระดับสถาปตยกรรมแลว  เราควรมองใน
ดานความสัมพันธระดับชุมชนดวย ตามที่ชารลส คอรเรีย 
(Charles Correa) [6] สถาปนิกชาวอินเดียไดตั้งขอสังเกต
เกี่ยวกับระบบการจัดลําดับที่วางในชุมชนชาวอินเดีย โดย
แบงออกเปน 4 ระดับดวยกัน  (รูป 4) 
ระดับ  A  - ที่วางระดับสวนตัว เปนที่วางสําหรับการใชสอย

ภายในครอบครัว เชน ลานโลงภายในสําหรับ
ปรุงอาหาร พักผอน หรือเก็บขาวของเครื่องใช   
เปนตน 

ระดับ B  -  ที่วางระดับติดตอ เปนพื้นที่สําหรับใชพบปะ
พูดคุยกับเพื่อนบานในละแวกใกลเคียง เชน
บริเวณธรณีประตู ที่ซึ่งเด็ก ๆ สามารถวิ่งเลน
หนาบานในขณะที่พอแมพูดคุยกับเพื่อนบาน 

ระดับ C  - ที่วางระดับชุมชน เปนที่รวมของคนในชุมชน 
เชน บริเวณบอน้ําของหมูบาน 

ระดับ D  - ที่วางระดับเมือง เปนที่วางขนาดใหญที่ชุมนุม
ของคนทั้งเมือง เชน บริเวณที่อาบน้ําสาธารณะ 
หรือสนามฟุตบอลกลางแจง 

ในแตละสังคม จํานวนของการแบงลําดับและ
ลักษณะของแตละที่วางนี้อาจแตกตางกัน ตามแตสภาพภูมิ-
อากาศ สภาพเศรษฐกิจ และรูปแบบสังคมวัฒนธรรม  ตัว-
อยางเชน ที่อาบน้ําสาธารณะของสังคมอินเดียซึ่งเปนที่รวม
ของคนทั้งหมูบาน อาจเปรียบเทียบไดกับลานชุมนุมในวัด
ของสังคมไทย เปนตน 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 รูป  4   การจัดลําดับของที่วางในชุมชนอินเดีย 

รูป 3.3    ผังพื้นชั้นท่ี 1 ของบานสถาปนิก มาณพ ภาคอินทรีย 

A B                             C                                   D 



 
138 วารสารวิจัยและสาระสถาปตยกรรม |  ฉบับท่ี 1. 2545 |  คณะสถาปตยกรรมศาสตร  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร
 

2.  คุณลักษณะของการเชื่อมตอในที่วาง (Quality of 
Spatial Transition) 

 
ดังที่ไดกลาวมาบางแลวเกี่ยวกับการเชื่อมตอของ

ที่วาง ซึ่งสามารถพิจารณาไดทั้งการเชื่อมตอระหวางภาย-
นอกกับภายใน ภายในกับภายใน และภายนอกกับภายนอก
ดวยกันเองนั้น ที่วางที่มีความสําคัญที่สุดนาจะเปนที่วาง
บริเวณทางเขาซึ่งจัดไดวาเปนเสนแบงอาณาเขตระหวาง
ภายนอกและภายใน กิจกรรม ณ ชวงเวลานั้นเปรียบเปน
การปรับความรูสึกของผูใชผานที่วางสาธารณะเขาสูที่วาง
สวนบุคคล โยชิโนบุ อชิฮารา [7] ไดเสนอความคิดเกี่ยวกับ
เสนแบงอาณาเขตนี้ไดอยางนาสนใจดวยการยกตัวอยาง
ประเพณี “การถอดรองเทา” ของชาวญี่ปุนวาเปรียบเสมือน
กับ “ระบบที่ซอนเรน” (Hidden Order) ที่นําไปสูการพัฒนา
รูปแบบการอยูอาศัยจากกระบวนการออกแบบภายใน และ
การออกแบบสถาปตยกรรมออกไปสูระบบผังเมือง การถอด
รองเทานี้เปนผลมาจาการที่ชาวญี่ปุนมักใชชีวิตประจําวัน
ใกลชิดกับ “พื้น” ไมวาจะนั ่ง นอน หรือทานอาหาร ดวย
เหตุนี้ พื้นที่ภายในมักจะยกสูงกวาระดับทางเขา แมวาการ-
นั่งบนพื้นจะเปนประเพณีดั้งเดิมของชาวญี่ปุน แตในปจจุบัน
สวนใหญไดเปล่ียนจากการนั่งบนพื้นมาเปนการนั่งบนเกาอี้
แทน ในขณะที่ประเพณีถอดรองเทายังคงมีใหเห็นกันอยูใน
ทุกวันนี้ 

อชิฮารายังอธิบายถึงทัศนคติที่ขัดแยงกันในการ-
สวมรองเทาของชาวญี่ปุนกับชาวตะวันตก ชาวญี่ปุนยังคง
รักษาความแตกตางระหวางภายในกับภายนอกดวยการ-
ถอดรองเทากอนกาวเขาบาน ในขณะที่ชาวตะวันตกนิยม
สวมรองเทาทั้งภายนอกและภายใน วัฒนธรรมที่แตกตางกัน
นี้สงผลถึงการออกแบบการเชื่อมตอระหวางที่วางภายใน
และภายนอกไดอยางชัดเจน เราอาจกลาวไดวาประเพณีนี้
ไดแสดงถึงระบบของที่วาง (spatial order) ที่ซอนอยูใน
สถาปตยกรรมญี่ปุนไมวาจะในอดีตหรือปจจุบันก็ตาม 
 ประเพณีถอดรองเทาและนั่งบนพื้นของชาวญี่ปุน
เปนการเนนลําดับของการเคลื่อนที่จากภายนอกสูภายใน 
จากรูป5  สถาปนิกชาวญี่ปุน โคจิ ยากิ (Koji Yagi) [8] ได

แสดงการเปรียบเทียบพื้นฐานของวิถีการมองขณะที่ผานเขา
บานแบบญี่ปุนกับแบบตะวันตก จะเห็นวาเมื่อกาวเขาบาน
แบบตะวันตกแนวการมองยังคงระดับเดิมโดยตลอด ใน
ขณะที่เมื่อกาวเขาบานแบบญี่ปุน เวลาที่นั่งถอดรองเทา จะ
ตองหันกลับไปดานทางเขาและหมุนตัวกลับสูภายใน โดย
ปกติเจาของบานมักจะเชิญใหแขกนั่งหันหนาไปทางสวน
หรือไดมุมมองสูภายนอก การลําดับของมุมมอง (visual 
sequence) ยังตอเนื่องผานหินที่เรียงรายสูซุมประตูหรือ
ระเบียงใตชายคาขางหนา 

นอกจากนี้  ประเพณีถอดรองเทาของญี่ปุนยัง
สามารถนํามาเปรียบเทียบกับการลางเทากอนกาวขึ้นเรือน
ของชาวไทย เนื่องจากสังคมไทยในอดีตเปนสังคมเกษตรกร 
ชาวบานมักทํานาทําไรอยูกลางแจง เมื่อเลิกงานกลับถึงบาน 
จึงตองลางเทากอนขึ้นเรือนชานเสมอ แมวาในปจจุบันเรา
เปล่ียนมาสวมรองเทาแทนและยังคงนิยมถอดรองเทาเมื่อ
เขาบานเชนเดียวกับชาวญี่ปุน หากแตที่วางสําหรับถอดรอง-
เทานี้ไมไดรับการออกแบบอยางชัดเจนเทากับของชาวญี่ปุน 
สวนการลําดับของมุมมองในชวงเวลาของการเขาถึงบาน
ไทยและบานญี่ปุนก็มีลักษณะคลายคลึงกัน คือ มีการ-
เปล่ียนแนวระดับสายตาจากการเปลี่ยนระดับพื้น และคอย ๆ 
ปรับความรูสึกจากภายนอกสูภายใน ซึ่งถือเปนคุณสมบัติที่
ละเอียดออนของชาวเอเชีย 

คุณ ลักษณะเฉพาะของการเชื่อมตอในที่ วาง
ระหวางภายในกับภายนอกของเรือนไทยที่สัมพันธกับวิถี
การดํารงชีวิตยังอาจพิจารณาไดจากตัวอยาง การเชื่อมตอ
ระหวางที่วาง “ระเบียง” กับ “ชานโลง” อันเนื่องมาจากวิถี
ชีวิตของคนไทยโดยเฉลี่ยใชชีวิตประจําวันผูกพันกับที่วาง
เปดโลง โดยเฉพาะที่วางเปดโลงใตหลังคา  สังเกตไดจากพื้นที่
ใชสอยของชานนั้นไมต่ํากวา 40% ของพื้นที่ทั้งหมดและ
หากรวมพื้นที่ ของระเบียงดวยแลว  ที่ วางภายนอกจะ
ประมาณ 60% ของพื้นที่ทั้งหมด [9]  ความตอเนื่องทางการ
ใชสอยบริเวณชานกับระเบียงนี้ พิจารณาไดจากการที่คนไทย
ใชพื้น-ที่นี้สําหรับ พักผอน นั่งเลน รับแขก จัดงานประเพณี
อันเนื่องมาจากคตินิยมทางศาสนา ไมวาจะเปน โกนจุก 



 
Journal of Architectural Research and Studies | Volume 1. 2002 |  Faculty of Architecture   Thammasat University 139
 

แตงงาน ทําบุญบาน เปนตน  การใชพื้นที่เชื่อมตอดวยวัตถุ
ประสงคหลาย ๆ อยางนี้ สอดคลองกับลักษณะการเชื่อมตอ
ของที่วางภายในของบานพื้นถิ่นญี่ปุน ซึ่งโยชิโนบุ อชิฮารา 
[10] ไดนิยามไววาเปน “ที่วางที่เปนกลาง” (noncommittal 
space) คือไมไดมีลักษณะเฉพาะสําหรับประโยชนใชสอย
อยางใดเพียงอยางเดียว (สังเกตไดจาก การวิเคราะหทัศนคติ
ตอการใชงานในแตละที่วางของบานพื้นถิ่นญี่ปุนในรูป 6.1 
และของบานพื้นถิ่นไทยในรูป 6.2) แตมีความแตกตางกัน
เล็กนอยตรงที่วา ที่วางภายในของบานพื้นถิ่นญี่ปุนมีคุณ-
สมบัติการเลื่อนไหลของที่วางและสามารถปรับเปล่ียน
ประโยชนใชสอยไดมากกวาของบานไทย  ดังจะเห็นไดจาก
การที่ชาวญี่ปุนสามารถปรับเปล่ียนลักษณะของที่วางดวย
การเลื่อนปด-เปดของบานผนังเลื่อน (sliding partition) เพื่อ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

เปล่ียนขนาดและระดับการปดลอมตามแตวัตถุประสงค ไม
วาจะเปน พักผอน ทานอาหาร หรือหลับนอน  ในขณะที่
เรือนไทยใชการเปลี่ยนระดับพื้น ระดับฝาใตหลังคา และฝา-
เรือน ซึ่งเปนองคประกอบที่ติดอยูกับที่ เปนตัวแบงแยก
ประโยชนใชสอย 
 ที่วางภายในของญี่ปุนที่มีลักษณะแบบที่เปนกลาง
นี้  ทําใหอชิฮาราไดตั้งขอสังเกตตอไปอีกวา การอยูอาศัยใน
ที่วางลักษณะนี้สอดคลองกับอุปนิสัย การแสดงออกทาง
พฤติกรรมและความคิดของชาวญี่ปุนที่คอนขางจะคลุมเครือ
และยากที่จะเขาใจสําหรับบุคคลภายนอก ในขณะที่เรา
สามารถเขาใจถึงพฤติกรรมการแสดงออกของชาวอเมริกัน
หรือชาวตะวันตกไดอยางชัดเจนกวา และตรงไปตรงมากวา
ชาวญี่ปุน [10] 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

รูป 5 ภาพแสดงลักษณะวิถีการมองขณะที่ผานเขาบานแบบญี่ปุนกับแบบตะวันตก 
 

Western 

Japan 



 
140 วารสารวิจัยและสาระสถาปตยกรรม |  ฉบับท่ี 1. 2545 |  คณะสถาปตยกรรมศาสตร  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร
 

 
             JAPANESE CONCEPT          FUNCTION                  WESTERN CONCEPT 

 
 

หองรับแขก (ZASHIKI)  
พื้นที่ดานขาง (TSUGI-NO-MA) 
พื้นที่ตรงกลาง (NAKANO-MA) 

พื้นที่ชงชา (CHA-NO-MA) 
หองครัว (DAIDOKORO) 
หองอาบน้ํา (YUDONO) 

หองน้ํา (OTEARAI) 

 
 
 

BEDROOM  
LIVING ROOM 
DINING ROOM 
KITCHEN 
UTILITY ROOM 
BATHROOM 

 
รูป  6.1   แผนภาพเปรียบเทียบทัศนคติตอการใชงานในแตละท่ีวางของบานพื้นถิ่นญี่ปุน และตะวันตก 

 
                       THAI CONCEPT                 FUNCTION                        WESTERN CONCEPT 

 
 

เรือนนอน  
ระเบียง 
ชาน 

 
เรือนครัว 

สวนอาบน้ํา 
 

 
 
 

BEDROOM 
LIVING ROOM 
DINING ROOM 
KITCHEN 
UTILITY ROOM 
BATHROOM 

 
 

          รูป  6.2   แผนภาพเปรียบเทียบทัศนคติตอการใชงานในแตละท่ีวางของบานพื้นถิ่นไทย และตะวันตก 
 
3. คุณลักษณะของที่วางปดลอม (Quality of Enclosed 

Space) 
 
 การกําหนดขอบเขตของที่วางกระทําไดในหลาย
รูปแบบดวยกัน ขึ้นอยูกับวัตถุประสงคของการใชสอยและ
สภาพภูมิอากาศ โดยที่ระดับของการปดลอม (degree of 
enclosure) จะสัมพันธกับการรับรูของผูใช หรือความรูสึก
เปนสวนตัวในที่วางนั้น ๆ  ในหัวขอนี้จะกลาวถึงคุณลักษณะ
ของที่วางซึ่งถูกปดลอมจาก 2 ลักษณะดวยกันคือ การปด-
ลอมดวยองคประกอบทางนอนของโครงสรางพื้นและหลังคา

ใน “สถาปตยกรรมแหงพื้น” และการปดลอมดวยองค-
ประกอบทางตั้งใหเกิดภาวะสวนตัวใน “ลานโลงภายใน” 
ตามลําดับ 
 

3.1    สถาป ต ยก รรม แห งพื้ น  (Architecture of the 
Floor) 

 โดยปกติแลวองคประกอบที่สําคัญที่หอหุมที่วาง
ทางสถาปตยกรรม ไดแก ฝาเพดาน ผนังและพื้น ซึ่งทําให
เราสามารถรับรูที่วางไดจากคุณสมบัติขององคประกอบ
เหลานี้ไดจาก ขนาด สี หรือ วัสดุที่ใช เปนตน ตัวอยางเชน 

WORKING 
WASHING 

EVACUATION 

  EATING 
COOKING 

FAMILY 
GET- 

TOGETHER 

SLEEPING 

SLEEPING 

FAMILY 
GET- 

TOGETHER 

  EATING 
COOKING 

WASHING 
EVACUATION 

WORKING 



 
Journal of Architectural Research and Studies | Volume 1. 2002 |  Faculty of Architecture   Thammasat University 141
 

ลักษณะของที่วางในบานญี่ปุนนี้มีการใชระดับความสูงของ
ฝาเพดานที ่ต่ํากวาระดับมาตรฐานตะวันตกทําให เก ิด
ความรูสึกถึงความเปนญี่ปุนไดชัดเจน อีกทั้งวิถีชีวิตที่ผูกพัน
อยูกับพื้นดังที่ไดกลาวมาแลว ทําใหชาวญี่ปุนไมนิยมตกแตง
รายละเอียดบนฝาเพดาน แตกลับใหความสําคัญขององค-
ประกอบใกล ๆ กับพื้นมากกวา สังเกตไดจากการจัดใหมี
แสงสวางไลจากระดับพื้นขึ้นไปมืดสลัวบนเพดาน  ซึ่งตรงกัน
ขามกับงานสถาปตยกรรมตะวันตกที่ประดับประดาตกแตง
ฝาเพดานดวยโคมระยาอยางสวยงาม ดังนั้น การรับรูที่วาง
ทางสถาปตยกรรมของญี่ปุนจึงเกิดจากการเนนดวยองค-
ประกอบ “พื้น” มากกวาจากองคประกอบ “ผนัง”   

ภาพรางบานพื้นถิ่นญี่ปุนที่วาดโดยจอรน อูทซอน 
(Jorn Utzon) บงบอกถึงความรูสึกที่มีตอที่วางของญี่ปุนได
เปนอยางดี โดยแสดงความสัมพันธของที่วางระหวาง “พื้น” 
กับ “หลังคา” ของบานพื้นถิ่นของญี่ปุนขณะที่เขาไปญี่ปุน
เปนครั้งแรก อูทซอนไดบรรยายถึงความรูสึกที่มีตอที่วางโดย
ผานทาง “พื้น” ที่ยกสูงจากระดับดินกับ “หลังคา” วามีพลัง
ในการปดลอมที่วางไดพอ ๆ กับที่สถาปตยกรรมตะวันตกที่
ใช “ผนัง” เปนองคประกอบหลักในการกําหนดขอบเขตที่วาง 
[11] 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
            

การรับรูที่วางจากลักษณะการปดลอมขององค-
ประกอบพื้นและหลังคาซึ่งสัมพันธกับวิถีชีวิตของชาวญี่ปุนนี้ 
หากพิจารณาดูแลวพบวามีสวนคลายกับสถาปตยกรรม
พื้นถิ่นในประเทศแถบรอน-ชื้นอยางในไทย มาเลเซีย หรือ 
อินโดนีเซีย ที่นิยมใชโครงสรางพื้นฐานคลายคลึงกัน คือ
โครงสรางไมแบบเสาและคาน โครงสรางดังกลาวมีการยก
พื้นเรือนใหสูงจากระดับดิน เพื่อปองกันความชื้นที่เกิดจาก
ผิวดิน ปองกันน้ําทวม ปองกันสัตวราย และยังเปนการชวย
ในการระบายอากาศภายใตโครงสรางอีกดวย ส่ิงที่แตกตาง
กันเห็นจะเปนระยะความสูงของพื้นเรือนที่ยกขึ้นตางกัน คือ 
เรือนไทยภาคกลางจะยกสูงประมาณ 2.5 เมตร จากระดับ
ดิน เพื่อสามารถใชพื้นที่ใตถุนบานได สําหรับเรือนญี่ปุนจะ
ยกสูงเพียง 1 เมตร เพื่อการระบายอากาศเทานั้น   

ความแตกตางของระดับพื้นที่ยกสูงขึ้นในบานพื้น
ถิ่นแถบเอเชียที่กลาวมานี้ สุเมธ ชุมสาย ณ อยุธยา [12] ได
ใหเหตุผลไววา สาเหตุที่เราสรางบานยกพื้นสูงก็เพราะถิ่น
ฐานเดิมมีลักษณะสะเทินน้ําสะเทินบก สวนกรณีของบาน
ญี่ปุนนั้นเริ่มตนจากอดีตที่ชาวออสโตรนีเซียอพยพขึ้นไปตั้ง
รกรากเปนครั้งแรกในประเทศญี่ปุนและก็ไดสรางบานยกพื้น
สูงพอ ๆ กับบานที่สรางในแถบนานน้ําเอเชียอาคเนย ครั้น
เมื่อเวลาผานไปหลายศตวรรษ ประกอบกับไดรับอิทธิพล
ครอบงําจากวัฒนธรรมจีนซึ่งมีพื้นฐานมาจากสังคมบนบก
ทําใหบานญี่ปุนยกพื้นสูงประมาณ 2 ฟุตถึง 1 เมตรเทานั้น 
เราสามารถเห็นถึงวิวัฒนาการของการเปลี่ยนแปลงรูปทรง
(ตามรูป  8) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

รูป  8     แสดงการเปรียบเทียบบานไทย ญ่ีปุนและจีน ตามลําดับ 

รูป  7    ภาพรางบานพื้นถิ่นญี่ปุนวาดโดย จอรน อูทซอน แสดงใหเห็น
ลักษณะสําคัญของ “พื้น” และ “หลังคา” ท่ีปดลอมท่ีวาง 

             บานไทย                                                                    บานญี่ปุน                                                                           บานจีน 



 
142 วารสารวิจัยและสาระสถาปตยกรรม |  ฉบับท่ี 1. 2545 |  คณะสถาปตยกรรมศาสตร  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร
 

หากเปรียบเทียบความแตกตางของการปดลอม
ที่วางจากลักษณะการกอสรางแลว โคจิ ยากิ [13] ไดตั้งขอ-
สังเกตถึงการรับรูที่วางปดลอมซึ่งสะทอนออกมาในรูปแบบ
ของอักษรภาพของคําวา “บาน” (รูป 9) อักษรคําวา “บาน” 
ของจีนเขียนขึ้นจากรูปตัดที่ประกอบไปดวยโครงสรางพื้น
และหลังคาแสดงใหเห็นถึงความเปนสถาปตยกรรมไม ใน
ขณะชาวอียิปตโบราณกลับเขียนขึ้นจากรูปผังพื้นที่บงบอก
ลักษณะการกําหนดขอบเขตที่วางดวยผนังทึบที่มีชองเปด
ขนาดเล็กบงบอกถึงโครงสรางวัสดุกอ ตัวอยางดังกลาวได
แสดงใหเห็นถึงการรับรูภาวะการปดลอมของที่วางที่แตก-
ตางกันอันเนื่องมาจากสภาพภูมิประเทศและภูมิอากาศของ
ทั้งสองทองถิ่น 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาวะการปดลอมที่แตกตางกันของแตละทองที่
และสภาพถูมิอากาศเปนผลทําใหความตอเนื่องของที่วาง
ระหวางภายในกับภายนอกแตกตางกัน ตัวอยางเชน บานใน
ตะวันตกมีการปดลอมที่วางดวยผนังวัสดุกอ เนื่องมาจาก
สภาพภู มิอากาศที่หนาวเย็น  จึงตองใชระบบควบคุม
อุณหภูมิหองซึ่งมีความแตกตางกันมากกับภายนอก  ดังนั้น 

ความตอเนื่องของที่วางสวนใหญเปนไปไดทางสายตาผาน
ทางชองเปดหรือผนังกระจก ซึ่งตางกับสถาปตยกรรมในเอ
เชียที่สามารถสัมผัสกับสภาพแวดลอมภายนอกไดโดยตรง 
และมีความตอเนื่องระหวางภายนอกกับภายในไดมากกวา
ทั้งทางสายตาและทางกิจกรรมใชสอย 

 
3.2 ลานโลงภายใน : ภาวะสวนตัวและธรรมชาติ 

(Inner Courtyard: Privacy and Nature) 
 ภาวะสวนตัว (privacy) ถือไดวาเปนส่ิงสําคัญใน
การออกแบบที่อยูอาศัยโดยเฉพาะในชุมชนหนาแนนใน
เมือง และหากเปรียบเทียบการกําหนดขอบเขตที่วางดวย
องคประกอบทางนอน (horizontal element) ของพื ้นกับ
องคประกอบทางตั้ง (vertical element) ของผนังดังกลาว
นั้น จะเห็นไดวาโดยทั่วไปแลว ที่วางที่ถูกปดลอมดวยพื้น
และเพดานจะมีความตอเนื่องมากกวาที่วางที่ถูกปดลอม
ดวยผนัง แตอยางไรก็ตาม ที่วางที่ถูกปดลอมดวยผนังกลับ
สรางความรูสึกของความเปนสวนตัวไดดีกวา เราจะสังเกตได
จากลักษณะทางกายภาพของการแยกอาณาบริเวณสวนตัว
ออกจากอาณาบริเวณสาธารณะอยางชัดเจน โดยโครงสราง
แนวกําแพงทึบ และมีพื้นที่ปดลอมและลานโลงอยูภายใน 
ลักษณะทางกายภาพนี้สามารถสะทอนใหเห็นถึงความแตก-
ตางระหวางวัฒนธรรม ความเปนอยูและสภาพภูมิอากาศ
ของแตละชาติไดเปนอยางดี  ดังตัวอยางในรูป 10   โดยทั่ว-
ไปบานในลักษณะหันเขาภายในของชาวอาหรับที่เปนพื้นที่
ลานโลงตรงกลาง ในขณะที่บานชาวอเมริกันหันออกสูภาย-
นอก และไมมีการแสดงอาณาเขตสวนตัวอยางชัดเจน สวน
บานชาวญี่ปุนนั้นใชร้ัวเตี้ย ๆ กับแนวพุมไมเปนตัวแสดง
อาณาเขต โดยที่ไมไดแยกความเปนอาณาบริเวณอยางเดน-
ชัด ขณะเดียวกันก็มีแนวรั้วปองกันเปรียบเสมือนเปนการ-
ปดลอมอยางนุมนวล เชนเดียวกับบานพื้นถิ่นของไทย ที่มี
ลักษณะแบบเรือนกลุม มีแนวรั้วเตี้ย ๆ พอที่จะบอกความ-
เปนอาณาบริเวณได และดวยสภาพภูมิอากาศแบบรอน-ชื้น 
การกําหนดอาณาบริเวณลักษณะนี้จึงเหมาะกับการระบาย-
อากาศ 

Egyptian  hieroglyph 

Chinese  hieroglyph 
      H o u s e                     Entrance 

    House and various buildings 

รูป 9    ลักษณะอักษรภาพของคําวา “บาน” เปรียบเทียบ
การรับรูภาวะปดลอมทางที่วาง 



 
Journal of Architectural Research and Studies | Volume 1. 2002 |  Faculty of Architecture   Thammasat University 143
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Arab court house            American house             Japanese house                Thai house 

รูป  10    แผนภาพเปรียบเทียบลักษณะการปดลอมของบานแบบตาง ๆ 

รูป  11.1    ทัศนียภาพของบานจีนท่ีมีลานโลงตรงกลาง 
รูป  11.2    ผังบริเวณของกลุมอาคารในโครงการชุมชนเคหะจู’เออร ฮูทง 
 



 
144 วารสารวิจัยและสาระสถาปตยกรรม |  ฉบับท่ี 1. 2545 |  คณะสถาปตยกรรมศาสตร  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร
 

หากพิจารณาบานที่มีลักษณะการเปดลานโลง
ภายในนั้น ผังพื้นของบานจีนโดยเฉพาะในชุมชนหนาแนน
อยางเชนในกรุงปกกิ่งจะมีความโดดเดนของที่วางลักษณะนี้  
รูปแบบของบานหันเขาสูภายในที่เปนลานโลงโดยจัดเปน
สวนและทางเดินในบานที่มีขนาดใหญอาจแบงลานโลงนี้
ออกเปน 2 สวน โดยมีกําแพงทึบและสวนใชสอยตาง ๆ ลอม
รอบ จะเห็นวา มีการแยกสวนภายในที่เปนอาณาเขตสวนตัว
ออกจากสวนที่เปนอาณาบริเวณสาธารณะอยางชัดเจน อีก
ทั้งการวางตําแหนงทางเขาออกยังจัดใหเยื้องกับแนวกลาง
ของลานโลงเพื่อเปนการบังสายตาจากบุคคลภายนอก [14] 

รูปแบบการจัดวางบานแบบจีนนี้ไดมีการนํามา
ประยุกตใชในโครงการปจจุบันอยางเชน โครงการชุมชน
เคหะจู ’เออร ฮูทง (Ju’er Hutong) โดยสถาปนิกวู  เลียง
ย ง (Wu Liangyong)  [15] ในกร ุงป กกิ ่ง  โดยพยายาม
พัฒนารูปแบบบานที่มีลานโลงภายในใหเขากับสภาพการ
อยูอาศัยในปจจุบัน และดวยนโยบายอนุรักษเมืองเกาของ
กรุงปกกิ่งกับความตองการที่อยูอาศัยเพิ่มขึ้น อาคารเคหะ
ของโครง-การนี้จึงไดมีการออกแบบใหมีความสูง 2-3 ชั้น
ลอมรอบลานเปดโลงภายใน ใหเขากับสภาพอาคารอนุรักษ
ขางเคียง 

ลักษณะของเรือนหมูที่ลอมรอบลานโลงตรงกลาง 
และมีแนวกําแพงทึบแสดงอาณาบริเวณสวนตัวของบาน มี
ใหเห็นในอีกตัวอยางหนึ่งคือ ผังพื้นของบานพื้นถิ่นบาหลีใน
ประเทศอินโดนี เซีย  เนื่องจากการจัดวางเรือนหมูตาม
ประโยชนใชสอย เชน เรือนรับแขก เรือนนอน เรือนครัว หรือ
เรือนสําหรับบูชาวิญญานบรรพบุรุษ ทําใหลักษณะการเขา-
ถึงของแตละเรือนแตกตางกัน  หากเปรียบเทียบกับบานที่มี
ลานโลงของจีน แมวาการวางกลุมเรือนของบาหลีไมไดวาง
ตามแนวแกนที่ชัดเจนเหมือนกับบานในเมืองปกกิ่งของจีน  
แตการจัดวางตําแหนงทางเขาออกมีลักษณะที่คลายคลึงกัน 
คือ จัดใหอยูเยื้องกับแนวกลางของลานโลงและกําแพง อีก
ทั้งยังมีการใชกําแพงบังสายตา หรือที่เรียกวา Aling-Aling 
เพื่อปองกันไมใหบุคคลภายนอกสามารถมองลอดเขาไปถึง
ลานโลงภายใน 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

1 SLEEPING QUARTERS FOR PARENTS 
2 ALTAR 
3 FAMILY TEMPLE 
4 LIVING AREA / GUESTS 
5 BEDROOM 
6 KITCHEN 
7 STORAGE FOR RICE 
8 THRESHING FLOOR 

รูป  12    ลักษณะการจัดวางพื้นท่ีใชสอยของบานพื้นถิ่นบาหลี 



 
Journal of Architectural Research and Studies | Volume 1. 2002 |  Faculty of Architecture   Thammasat University 145
 

การเปดลานโลงนี้ยังสอดคลองกับเกณฑในการ-
แบงลักษณะที่วางพื้นฐานของชุมชนอินเดียโดยชารลส คอร-
เรีย ซึ่งไดแบงลักษณะที่วางออกเปน 2 ประเภท คือ ที่วางใต
สวนปกคลุม  (covered space) กับ  ที่ วางเปดสูทองฟ า 
(open-to-sky space) อันเนื่ องมาจากสภาพภู มิอากาศ
รอน-ชื้นของกลุมประเทศกําลังพัฒนาอยางอินเดีย ผูคน
สวนใหญมักทํากิจกรรมภายนอกบาน ขณะที่การใชสอย
สวนตัวภายในครอบครัว เชน รับแขก หลับนอน หรือปรุง-
อาหาร ไมไดตองการพื้นที่ปดลอมไปเสียหมด จึงนิยมใชพื้นที่
ลานโลงตรงกลางสําหรับกิจกรรมเหลานี้แทน 

จากตัวอยางลักษณะของบานตาง ๆ ที่มีลานเปด-
โลงเปนองคประกอบหลักนี้ แสดงใหเห็นถึงการสรางภาวะ
สวนตัวสูงแยกออกจากสภาพแวดลอมภายนอก และยังเปน
การสรางสภาพแวดลอมภายในขึ้นมาเองเพื่อที่จะสามารถ
ใกลชิดกับธรรมชาติ แนวความคิดดังกลาวสามารถพิจารณา
ไดจากการตีความโดยสถาปนิกชาวญี่ปุนอยางทาดาโอะ อัน
โด  (Tadao Ando) ในโครงการเรือนแถวที่ สึ มิ โยชิ  (Row 
house at Sumiyoshi–Azuma House) ที่ แ ท ร ก ตั ว อ ยู
ระหวางกลุมอาคารเกา ดวยลักษณะเดนของการสรางพื้นที่
ตรงกลางเปดเปนลานโลงโดยไมมีหลังคาคลุม การเชื่อมตอ
ระหวางสวนใชสอยตาง ๆ ในบานตองอาศัยการเดินผาน
กลางลานโลงนี้ แมวาจะไมสะดวกสบายอยางตะวันตก แต 
“ความไมสะดวกสบาย” นี้เองที่อันโดใชตั้งคําถามเกี่ยวกับ
ความสัมพันธระหวางสถาปตยกรรม ธรรมชาติและวัฒน-
ธรรม ดังนั้น การเดินผานลานโลงนี้ทําใหสามารถรับรูความ-
เปนไปของสภาพแวดลอมทางธรรมชาติ ความเปลี่ยนแปลง
ในส่ีฤดูของญี่ปุนเปนส่ิงที่ลานโลงนี้พยายามจะสัมผัส ไมวา
จะฝนตก แดดออก ลมพัด หิมะปลิว ฯลฯ ก็ตาม จึงถือไดวา
การเดินผานลานโลงนี้เปนการระลึกถึงและใกลชิดกับธรรม-
ชาติซึ่งนับวันจะหางไกลจากชีวิตในเมือง [16] 
 อีกตัวอยางหนึ่งคือ บานของสถาปนิกชาวศรีลังกา 
เจียฟฟรีย บาวา (Geoffrey Bawa) ในเมืองโคลัมโบ ประเทศ
ศรีลังกา งานออกแบบบานชิ้นนี้ถือไดวาเปนการผสมผสาน
ระหวางรูปแบบประเพณีกับความคิดสมัยใหมไดอยางนาสนใจ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

รูป  13.1    ผังพื้นและรูปทัศนียภาพของเรือนแถวที่สึมิโยชิ  
ออกแบบโดย ทาดาโอะ อันโด 

1st  floor plan 

2nd  floor plan 

Isometric drawing 

open-to-sky space 

open-to-sky space covered space 

covered space 



 
146 วารสารวิจัยและสาระสถาปตยกรรม |  ฉบับท่ี 1. 2545 |  คณะสถาปตยกรรมศาสตร  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
โดยการสรางลําดับกรอบของการมองผานลานโลงและทาง
เชื่อมตอตาง ๆ ประกอบกับการเลนกับแสงและเงาในที่วาง
แตละแหงไดอยางมีสุนทรียภาพ ผังพื้นประกอบดวยกลุม
บาน 4 หลังที่คอย ๆ ตอเติมโดยการเวนพื้นที่วางเปนลาน-
โลงในหลายตําแหนง เพื่อสรางความตอเนื่องระหวางที่วาง
ใตสวนปกคลุมกับที่วางซึ่งเปดสูทองฟา และระหวางตัว
สถาปตยกรรมกับภูมิทัศนของสวน ในบริบทที่หนาแนนของ
ชุมชนเมือง   

บาวา [17] ไดบรรยายถึงคุณสมบัติของความโปรง-
ใส (transparency) ในที่วางของบานหลังนี้วา เราสามารถ
เขาใจตัวสถาปตยกรรมนี้ไดจากการเคลื่อนที่ไปรอบ ๆ และ
สัมผัสถึงการปรับเปล่ียนความรูสึกจากสวนหนึ่งไปยังอีก
สวนหนึ่ง เชน จากภายนอกสูระเบียง ผานที่วางภายในหอง
ทางเดิน และลานโลง  ดวยลําดับของมุมมองที่ลอดผานกรอบ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
แตละกรอบ โดยมีภูมิทัศนของสวนอยูเบื้องหนา แสดงให
เห็นวาบานหลังนี้ถึงแมจะตั้งอยูในเขตเมืองที่มีความหนา-
แนนแตยังสามารถรักษาวิญญานของความเปนชนบทซึ่ง
สัมพันธกับความเปนธรรมชาติไดเปนอยางดี 
 
4. คุณลักษณะของมุมมอง (Quality of View) 
 
 สืบเนื ่องจากความเป นสถาปตยกรรมพื ้นหรือ
วัฒนธรรมการนั่งกับพื้นของชาวตะวันออก สงผลใหเกิดคุณ-
ลักษณะของมุมมองและระดับวิถีการมองที่แตกตางจาก
วัฒนธรรมตะวันตก คุณสมบัติที่ละเอียดออนจากการ-
เคลื่อนไหวของผูใชสถาปตยกรรมผานที่วางตางระดับกัน 
เปนการปรับความรูสึกจากภายนอกสูภายใน จากที่วางนอก
ชายคาสูที่วางใตชายคา หรือจากการใชงานหนึ่งไปสูอีก
อยาง ซึ่งลวนแตผานการรับรูทางสายตา ตัวอยางระดับ

รูป  13.2    ผังพื้นชั้นลางของบานสถาปนิก เจียฟฟรีย บาวา ในประเทศศรีลังกา 

       open-to-sky space covered space  



 
Journal of Architectural Research and Studies | Volume 1. 2002 |  Faculty of Architecture   Thammasat University 147
 

สายตาที่สอดคลองกับลักษณะกิจกรรมที่ตองนั่งกับพื้นเปน
ประจํา สามารถสังเกตเห็นไดจากลักษณะการเจาะชองกรุ
บนผนังระเบียงเติ๋นในเรือนลานนา ที่มีสัดสวนความสูงพอดี
กับระดับสายตาของคนนั่งใหมองลอดลงมาขางลางเรือนนี้ 
บงบอกถึง “วัฒนธรรมการนั่งกับพื้น” ไดเปนอยางดี [18] 

จากการศึกษาของจอรจ เอ็ม. เฟอรรีราส (Jorge 
M. Ferreras) [19] ลักษณะของมุมมองที่ เกี่ยวเนื่องกับ
ความเปนสถาปตยกรรมพื้นของเรือนญี่ปุน ยังสงผลใหเกิด
การรับรูทางภาพในลักษณะคอนไปทางดานหนา (frontal) 
มากกวาทางดานเปนมุม (angular) โดยเฟอรรีราสเปรียบ-
เทียบการรับรูที่วางจากการจัดองคประกอบของระนาบพื้น-
เส่ือทาทามิ  ระนาบผนัง-บานเลื่อนและระนาบเพดาน 
คลายคลึงกับที่วางเชิงนามธรรม  (abstract space) ที่ มี
ลักษณะดานหนา (frontality) ในภาพเขียนทางตะวันตกของ 
มอนเดรียน (Mondrian) องคประกอบอีกอยางที่ทําใหเรารับ
รูที่วางในลักษณะดานหนาก็คือการใชบานผนังเลื่อนในชอง-
เปดทั้งหมดของบานญี่ปุน ไมวาจะเปดทั้งบาน เปดแงมหรือ
ปดหมด ก็ยังรับรูถึงแนวเรขาคณิตดังเดิม ซึ่งผิดกับประตู
บานพับที่ปรากฏรูปส่ีเหลี่ยมดานไมเทาเมื่อเปดแงมออก 

เมื่อพิจารณาทั่วไปถึงทิศทางของทัศนียภาพทั้ง
แบบดานหนา  (frontal perspective) และแบบดานขาง 
(angular perspective)  รูปทัศนียภาพดานหนาที่มีจุดรวม
สายตาจุดเดียวสามารถสะทอนถึงทั้งลักษณะที่พุงไปดาน
หนาและลักษณะสงบนิ่ง ม่ันคงของเสนทางแนวนอน  ใน
ขณะที่รูปทัศนียภาพดานขางที่มีจุดรวมสายตา 2 จุดหรือ
มากกวาทําใหเกิดการรับรูที่เปน 3 มิติมากกวา จึงใหความรู-
สึกถึงอํานาจในการควบคุมสภาพแวดลอมโดยรอบ เปรียบ
เหมือนคนเปนศูนยกลางของสรรพสิ่ งในโลก   หากเรา
พิจารณาการตีความลักษณะการรับรูทั้งสองนี้ผานสายตา
ของชางภาพ  เราจะสังเกตเห็นถึงความแตกตางของการรับรู
และตีความของชางภาพในแตละวัฒนธรรม จากการรวบ-
รวมสถิติของเฟอรรีราส [19] พบวาชางภาพญี ่ปุ นมักจะ
ถายภาพจากมุมดานหนาตรง ในขณะที่ชางภาพตะวันตก
เลือกที่จะถายภาพในแนวทํามุมกับดานหนา (angular) ซึ่งโดย 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

รูป  14.1   การรับรูทางดานหนา (frontal perception) ของ
ท่ีวางภายในบานพื้นถิ่นญี่ปุน 

รูป  14.2    รูปสเก็ตชจากภาพถายบานน้ําตกของชางภาพ 
ยูคิโอะ ฟูทากาวา (Yukio Futagawa) และ  พี. มาเยน (P. Mayen) 



 
148 วารสารวิจัยและสาระสถาปตยกรรม |  ฉบับท่ี 1. 2545 |  คณะสถาปตยกรรมศาสตร  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร
 

พื้นฐานแลวการอธิบายรูปทรงในทัศนียภาพนั้นสามารถ
ถายทอดไดถูกตอง ไมบิดเบือนเมื่อถายภาพจากดานหนา  
แตสามารถเขาใจรูปทรง “ทั้งหมด” เมื่อถายภาพจากดานขาง  
เฟอรรีราสจึงไดทดลองเปรียบเทียบภาพถายของชาวญี่ปุน
กับชาวยุโรปที่บันทึกทัศนียภาพภายในของบานหลังเดียวกัน
คือ บานน้ําตก  (The Fallingwater House) ของสถาปนิก 
แฟรงค  ลอยด  ไรท  (Frank Lloyd Wright)  ผลปรากฏวา 
ชางภาพญี่ปุนถายรูปสวนใหญเปนมุมดานหนา  สวนชาง-
ภาพยุโรปถายภาพเปนมุมดานขาง  ดังรูปที่ 14.2 รูปสเก็ตช
จากภาพถายทั้งคู  มุมมองแบบญี่ปุนที่เนนความเปนทัศนีย-
ภาพดานหนาที่ประกอบดวยการขนานของระนาบทางนอน 
แมแตเสากลางหองที่ถูกมองในลักษณะเปนระนาบมากกวา
เปนจุดหมุนของผนังรอบ ๆ แตกตางกันกับมุมมองแบบยุโรป
ซึ่งเนนที่ระนาบทางตั้งปดลอมที่วาง และเนนมุมหนาตางที่
โอบลอมรูปทรงของที่วาง  อาจจะกลาวไดวาบานหลังนี้ได
รับอิทธิพลบางสวนจากสถาปตยกรรมญี่ปุน เปนมูลเหตุให
ชางภาพญี่ปุนสามารถถายทอดการรับรูที่วางจากแรง-
บันดาลใจที่คุนเคย นั่นคือการรับรูทางดานหนา 

อยางไรก็ตาม การสรางภาพลักษณะดานหนา 
(frontality)  ในรูปทรงสถาปตยกรรม สามารถสังเกตเห็นได
ชัดเจนในสถาปตยกรรมดั่งเดิมของตะวันตกซึ่งเนนการจัด
องคประกอบ การกําหนดแนวแกนชัดเจน การสมดุลแบบ
สมมาตรทั้งในรูปผังพื้นและรูปดานหนา หรือแมแตการ-
ประดับประดาองคประกอบตาง ๆ เพื่อเนนความ “สมบูรณ” 
ของรูปทรง บางครั้งมีการออกแบบคํานวณมุมมองโดยปรับ
ระยะบิดเบือนจากการมองทางดานหนา เชน การออกแบบ
วิหารพาเธนอน เปนตน  แนวคิดการสรางความสมบูรณใน
สัดสวนรูปทรงภายนอกของสถาปตยกรรมตะวันตกไดนําไป
เปรียบเทียบกับแนวคิดการสรางสถาปตยกรรมพื้นถิ่นญี่ปุน 
โดยอชิฮารา [20] วาเปนขั้วตรงขามระหวางความเปน “ทั้ง-
หมด  (whole)” กับความเปน  “สวนประกอบ  (parts)” ซึ่ง
สะทอนลักษณะสมดุลแบบอสมมาตร ดวยปจจัยความแตก-
ตางของระยะการมอง ขนาดของรูปทรงและสภาพแวดลอม
ของที่ตั้ง โดยเขาอธิบายวา รูปทรงสถาปตยกรรมพื้นถิ่น

ญี่ ปุนกําเนิดขึ้นโดยระบบตอเติม  (addition) จากองค -
ประกอบหนึ่งไปอีกองคประกอบจนถึงรูปทรงภายนอก หรือ
ที่เรียกวา จากภายในสูภายนอก (inside out) ตรงกันขาม
กับสถาปตยกรรมตะวันตกที่กําเนิดโดยระบบตัดทอน 
(subtraction) เริ่มจากการพัฒนารูปทรงภายนอกกอนและ
ไดที่วางภายในเปนผลลัพธ 

แนวคิดการรับรูถึงความเปน “สวนประกอบ” กับ 
“ทั้งหมด” สามารถสะทอนถึงความแตกตางระหวางวัฒน-
ธรรมพื้นถิ่นของเอเชียกับตะวันตกไดอยางชัดเจน  บานไทย
พื้นถิ่นก็เชนเดียวกันคือประกอบขึ้นมาจากระบบตอเติม 
(addition) ซึ่งบงบอกถึงความเปน “สวนประกอบ” ไดชัดเจน 
อีกทั้งการสรางความสําคัญกับที่วางภายในแลวคลี่คลาย
ออกมาเปนรูปทรงภายนอก และการสรางความสัมพันธ
ระหวางตัวสถาปตยกรรมกับบริบทแวดลอมทางธรรมชาติ 
ทําใหเกิดลักษณะรูปทรงที่สมดุลแบบอสมมาตร คลายคลึง
กับบานพื้นถิ่นอื่น ๆ ในแถบเอเชีย 

 
5. คุณลักษณะของแสงสวาง (Quality of Light) 
 
 การรับรูถึงที่วางผานปรากฏการณของแสงธรรม-
ชาติที่ตกกระทบวัตถุ ทําใหเกิดการมองเห็นนั้นสงผลให
มนุษย รับ รูการเปลี่ ยนแปลงของเวลา  ซึ่ งเปน เหมือน
สัญลักษณของความเปนไปทางธรรมชาติ  หากแตคนในแต
ละทองถิ่น สังคมและวัฒนธรรม ยอมมีวิธีการที่จะจัดการ
หรือเผชิญหนากับการเปลี่ยนแปลงทางธรรมชาตินี้แตกตาง
กันออกไป  ดังเชนที่นักเขียนชาวญี่ปุน จุน’อิชิโร ทานิซากิ 
(Jun’ichiro Tanizaki) บรรยายถึงการเลือนหายไปของแสง
สลัวใน  “In Praise of Shadows” (“เยิรเงาสลัว” แปลโดย 
สุวรรณา วงศไวศยวรรณ) [21]  ความแตกตางของทัศนคติที่
มีตอแสงในสถาปตยกรรมของชาวตะวันตกและตะวันออก
แสดงใหเห็นอยางชัดเจนในหนังสือเลมนี้  ทานิซากิกลาวชื่น-
ชมถึงคุณคาของแสงสลัวที่ชาวตะวันออกถือวาเปนส่ิงที่
งดงามและเต็มไปดวยสุนทรียภาพ  เนื่องจากชาวตะวันออก
ถือวาความมืดในยามค่ําคืนเปนส่ิงที่พึงยอมรับ ขณะที่ชาว
ตะวันตกจะทําทุกอยางเพื ่อกําจัดความมืดโดยนัยที่จะ



 
Journal of Architectural Research and Studies | Volume 1. 2002 |  Faculty of Architecture   Thammasat University 149
 

เอาชนะธรรมชาติ  ดวยการกอแสงไฟในเวลากลางคืน 
พัฒนาคิดคนจากเทียนสูโคมน้ํามัน จากโคมน้ํามันสูตะเกียง
กาซ และจากตะเกียงกาซสูไฟฟาประดิษฐ 

ความสัมพันธของแสงกับสถาปตยกรรมตะวันออก 
สะทอนใหเห็นถึงแนวความคิดเรื่องหยินและหยางที่วาดวย
พลังสรางสรรคอันสมดุลของคูตรงขาม เชน ความมืดกับ
ความสวาง ความแข็งแรงกับความออนแอ ผูชายกับผูหญิง 
ฯลฯ การตระหนักในความสมดุลนี้จึงเปนส่ิงสําคัญตอวิถี-
ชีวิตของคนในสังคมตะวันออก   ใน “The Tao of Physics” 
ของฟริตจอฟ  คาปรา  (Fritjof Capra) [22] ไดอธิบายถึง
วิกฤติทางวัฒนธรรมของตะวันตก สืบเนื่องมาจากความไม
สมดุลของหยินและหยาง ดวยการเห็นคุณคาเฉพาะพลัง
ดานเดียว จึงสะทอนถึงรากฐานความคิดแบบตะวันตกที่คิด
วา ความแข็งแรงยอมดีกวาออนแอ การโตตอบดีกวาหยุดนิ่ง 
การคิดดวยเหตุผลดีกวาหยั่งรูดวยสัญชาตญาณ ความเชื่อ
ทางวิทยาศาสตรดีกวาทางศาสนา การพัฒนาแตเพียงดาน
เดียวนี้นํามาซึ่งปญหาอันวิกฤตในการเผชิญหนากับสังคม 
สภาพแวดลอม จริยธรรมและสภาวะจิตใจสวนบุคคลของ
ชาวตะวันตก  ดังนั้น คาปราจึงเสนอหนทางแกไขเพื่อใหได
กลับมาซึ่งการสมดุลอีกครั้งของหยินและหยางในวิถีแหง
มนุษยชาติ 

อชิฮาราไดเปรียบเทียบความคิดของคาปรานี้
กับปญหาในประเด็นของรูปทรงและเนื้อหาสาระในงาน
สถาปตยกรรมวา บางทีการเจริญเติบโตรวมไปกับขั้วของ
ความเปนจริงหรือความเปนเหตุเปนผลเชิงวิทยาศาสตรมาก
จนเกินไปของวัฒนธรรมยุโรปและอเมริกา เปรียบเหมือนกับ 
แสงที่จาจนเกินไป จนกระทั่งขาดที่วางสําหรับเงา และขาด
ชวงกลางระหวางความมืดกับความสวาง  หากเปรียบเทียบ
กับงานสถาปตยกรรม  เราอาจเปรียบเทียบระหวาง รูปปน
เทพีหินของกรีกที่อาบแสงกลางแดดจา กับรูปปนพระพุทธ-
รูปของไทยหรือญี่ปุนที่ซอนอยูในเงามืดของวัด  หรือเปรียบ-
เทียบระหวางเสาอันแข็งแรงที่ รับน้ําหนักหนาวิหารกรีก
โบราณ กับ ค้ํายันลวดลายประดับซึ่งทําหนาที่รับน้ําหนัก
ชายคาของโบสถอยูในเงามืด  ดังนั้น จึงแสดงใหเห็นถึงการ-

ตีความตามทัศนคติที่ตางกันของตะวันออกและตะวันตกได
อยางชัดเจน 

เมื่อพิจารณาถึงงานสถาปตยกรรมรวมสมัยที่
สะทอนทัศนคติตอแสงสวางกับที่วาง เราอาจมองเห็นไดจาก
ตัวอยางงานสถาปตยกรรมของทาดาโอะ อันโด เชน อาคาร 
“Church of Light” ในเมืองโอซากา ที่พยายามตีความคุณ-
ลักษณะแสงสลัวและอธิบายความสัมพันธระหวางแสง
ธรรมชาติกับที่วางทางสถาปตยกรรม โดยการรักษาสมดุล
ของขั้วตรงกันขามระหวางความมืดกับความสวาง   อันโด 
กลาวไววา  “… แสงเพียงอยางเดียวสรางแสงไมได ความมืด
จึงทําใหแสงกลายเปนแสงที่เปยมไปดวยพลังและศักดิ์ศรี 
ความมืดซึ่งจุดประกายความสุกสวางและปลดปลอยพลัง
ของแสงเปนสวนหนึ่งของแสงมาแตกําเนิด แตความเต็มอิ่ม
และความลึกของความมืดไดหายไปจากจิตสํานึกของเรา 
ความแตกตางอันซับซอนของการสะทอนไปมาของคุณ-
ลักษณะที่วางที่แสงและความมืดใหกําเนิดขึ้นมาก็เกือบจะ
ถูกลืมไปแลว ทุกวันนี้เพราะที่วางถูกหลอขึ้นโดยแสงที่เปน
หนึ่งเดียว ผมจึงผูกพันที่จะติดตามปฏิสัมพันธระหวางแสง
กับความมืด…” [23] จะเห็นไดจากการที่อันโดใชการเปด
ชองเจาะเพียงเล็กนอย เพื่ออนุญาติใหแสงสามารถเล็ดลอด
ลงในที่วางอยางเฉียบคม สะทอนกับพื้น ผนัง เพดาน ณ 
ชวงเวลาหนึ่ง ๆ ใหปรากฏความรูสึกตอ “สถานที่” ดวย
ความหมายที่สัมพันธกับสภาพแวดลอมของวิถีชีวิต 

อีกตัวอยางหนึ่งที่แสดงความสัมพันธระหวางแสง-
สวางกับที่วางทางสถาปตยกรรม และใหความรูสึกถึงความ-
เปนพื้นถิ่นไดดี  ไดแก บานของสถาปนิกบาวา ซึ่งไดกลาวไว
แลวในหัวขอการปดลอมที่วางและการเปดลานโลง  การให
แสงธรรมชาติกับการเปดลานโลงเปนเทคนิคที่ควบคูกันไป
ของสถาปนิกทานนี้  ในทัศนคติของบาวาแลว สถาปตย-
กรรมไมใชเปนเรื่องของผนัง แตเปนเรื่องของแสงซึ่งหลอ-
หลอมที่วางและสะทอนออกจากผนัง 

ตัวอยางคุณลักษณะของแสงตอที่วางดังกลาว บง-
บอกถึงทัศนคติของผูคนและชีวิตความเปนอยูทางสังคม
วัฒนธรรมของชุมชนทองถิ่น โดยถายทอดผานการออกแบบ



 
150 วารสารวิจัยและสาระสถาปตยกรรม |  ฉบับท่ี 1. 2545 |  คณะสถาปตยกรรมศาสตร  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร
 

และการตีความของสถาปนิก  การศึกษาถึงคุณคาของแสง-
สวางในงานสถาปตยกรรมของแตละทองถิ่นจึงมีความจําเปน
ที่ตองยอนดูถึงปจจัยตาง ๆ เหลานี้  อนึ่ง จะเห็นวาทานิซากิ 
ไดพยายามนําเสนอความคิดของแสงสลัวในวัฒนธรรมของ
ตนเองใหโดดเดนจนเสมือนเปนตัวแทนของความคิดทาง
ตะวันออก  หากแตผูคนในแตละวัฒนธรรมนาจะหันมามอง
ที่วัฒนธรรมตนเองเพื่อตั้งคําถามเปรียบเทียบความเหมือน
หรือแตกตางของคุณลักษณะแสงในสถาปตยกรรมทองถิ่น
แถบเอเชียดวยกัน  หรืออาจเปรียบเทียบเลยไปถึงสถาปตย-
กรรมทองถิ่นอื่น ๆ ในแถบยุโรปอยาง รัสเซีย นอรเวย หรือ 
สวีเดน ซึ่งจะพบคุณลักษณะแสงสลัวไดเชนเดียวกัน 

 
 
 

 
 
 

บทสงทาย 
 
 จากทั้ งหมดที่กลาวมาแลว จะเห็นถึงความ -
สัมพันธระหวางแนวคิดและทัศนคติตอที่วางกับคุณลักษณะ
เฉพาะตาง ๆ ของที่วาง ซึ่งสะทอนถึงรูปแบบการดําเนินชีวิต
ของผูคนในแตละสังคมและวัฒนธรรมในพื้นถิ่นเอเชีย  กรณี
ตัวอยางของแนวความคิดและทัศนคติที่หยิบยกขึ้นมา
อธิบายโดยสวนใหญเปนเครื่องบงบอกถึงความแตกตางพื้น-
ฐานของตะวันออกและตะวันตก  แมวาเสนแบงระหวางขั้ว
ความคิดทั้งสองนี้เริ่มที่จะคลุมเคลือจากกระแสการเปลี่ยน
แปลงของโลกทุกวันนี้  อยางที่เทอเรนซ ไรลีย (Terence 
Riley) เขียนไว ในบทนํ าของหนั งสือ   “The Un-Private 
House” ที่วา “… บานสวนตัวในทุกวันนี้แปรรูปมาเปนโครง-
สรางที่เปดรับและสงผานภาพลักษณ เสียง และขอมูลขาว
สารตาง ๆ” [24] ทําใหทัศนคติเกี่ยวกับ “ระยะหางระหวาง
บุคคล” หรือ “ที่เวนวางสวนบุคคล” ซึ่งกลาวไวตั้งแตตอนตน
บทความ ไดเปล่ียนแปลงไปดวยอิทธิพลของระบบขอมูลส่ือ
สาร  สงผลใหเสนแบงระหวางความเปนสวนตัวและความ
เปนสาธารณะเริ่มเลือนลางและคลุมเคลือ  ที่วางซึ่งเคย
ประกอบขึ้นจากสวนประกอบจริง แปรเปล่ียนเปนลักษณะ
ของความ-จริงเสมือน (virtual reality) จากธรรมชาติจริงสู
ธรรมชาติเสมือน จากระยะทางจริงสูระยะทางเสมือน จาก
มุมมองจริงสูมุมมองเสมือน  หรืออีกตัวอยางขอสังเกตของโร
เบิรท โพเวลล (Robert Powell)  [25] ที่กลาวถึงแนวโนม
การเปลี่ยนแปลงตางๆ ของรูปแบบบานรวมสมัยในเอเชีย 
เชน 

- การรวมกันระหวางบานกับที่ทํางาน หรือที่เรียกวา 
home office ที่มีมากขึ้นเรื่อย ๆ เนื่องจากความ-
สะดวกสบายของเทคโนโลยีส่ือสาร 

- การนิยมสรางบานหลังที่สอง หรือบานเฉพาะวัน
หยุด  (weekend home) เนื่องจากตองการที่จะ
สัมผัสกับธรรมชาตินอกชานเมือง ประกอบกับ
ความเจริญของระบบขนสงมวลชน 

- การเปลี่ยนแปลงโครงสรางครอบครัว จากเดิมที่
เปนครอบครัวขยายไปสูครอบครัวเดี่ยวที่มีพอ แม รูป  15     ผังพื้นของ Church of Light   

โดยสถาปนิกทาดาโอะ อันโด  



 
Journal of Architectural Research and Studies | Volume 1. 2002 |  Faculty of Architecture   Thammasat University 151
 

ลูก จากครอบครัวเดี่ยวไปสูครอบครัวขนาดเล็กที่
ไมมีลูก หรืออยูตามลําพัง  ทําใหเกิดลักษณะการ-
อยูอาศัยแบบหองโถงเดียว (loft) ที่ไมมีการแบง
แยกการใชสอยสวนตัวและสวนสาธารณะอยาง
ชัดเจน เนื่องจากไมมีเสียงรบกวนจากเด็กและไม
จําเปนสําหรับกั้นความเปนสวนตัว 

- การหันมาใหความสําคัญกับระบบนิเวศนวิทยา 
ดวยการใชวัสดุชนิดนํากลับมาใชใหมไดและให
ความสนใจกับการพัฒนาสิ่งแวดลอมอยางยั่งยืน 

- การเผื่อที่วางสําหรับสวนบริการและคนรับใช ยัง
คงมีใหเห็นกันอยูเนื่องจากการโยกยายแรงงาน
จากชนบทสูเมือง เสนแบงระหวางสวนบริการและ
คนรับใชกับสวนอื่นในบานยังคงเห็นไดชัดเจน 
สังเกตไดจากรูปแบบบานพักอาศัยประเภทบาน
จัดสรร หรือบานแถว ทาวเฮาสที่ไดเตรียมที่วางไว
สําหรับสวนนี้ 

- การออกแบบบานพักอาศัยโดยสถาปนิกรุนหลัง 
ซึ่งมีพื้นฐานการศึกษาสถาปตยกรรมในประเทศ
นอกแถบเอเชีย จึงหลีกเลี่ยงไมไดที่จะไดรับอิทธิพล
ของแนวคิดทางสถาปตยกรรมตะวันตก  เปนตน 
 
ประเด็นดังกลาวลวนผลักดันใหเกิดการเรงหาคํา-

ตอบสําหรับแนวทางในการพัฒนารูปแบบและแนวความคิด
ของสถาปตยกรรมพื้นถิ่น  แนวคิดที่เชื่อมโยงกับรากเหงา
ทางวัฒนธรรมและวิถีการดําเนินชีวิตความเปนอยู ใหเขากับ
สภาวะการณในปจจุบัน  โดยพิจารณาถึงคุณลักษณะที่วาง
เปนองคประกอบสําคัญที่จะสะทอนถึงความเปน “อัต-
ลักษณ” ที่ซอนเรนทางวัฒนธรรมใหชัดเจนยิ่งขึ้น  และ
สามารถสอดประสานกับกระแสการเปลี่ยนแปลงที่ยังคงมี
อยูไดอยางเหมาะสมนั่นเอง 

 
 
รายการอางอิง (References) 
 
[1] Frampton, K.  (1992).  Modern architecture: A critical history  (3rd ed., revised and enlarged).  London:  

Thames and Hudson Ltd., 314. 
[2] Lim, W. S. W., & Beng, T. H.  (1998).  Contemporary vernacular: Evoking traditions in Asian architecture.  

Singapore:  Select Books Pte Ltd., 20. 
[3] วิมลสิทธิ์ หรยางกูร. (2535).  พฤติกรรมมนุษยกับสภาพแวดลอม  พิมพครั้งที่ 3.  กรุงเทพฯ:  โรงพิมพจุฬาลงกรณ

มหาวิทยาลัย, 231-234. 
[4] Ashihara, Y.  (1989).  The hidden order: Tokyo through the twentieth century.  Japan: Kodansha International 

Ltd., 19. 
[5] อรศิริ ปาณินท.  (2543).  ปญญาสรางสรรคในเรือนพื้นถิ่นอุษาคเนย : กรณีศึกษาไทย ลาว อินโดนีเซีย  ฟลิปปนส ผานที่

วาง มวล และชีวิต.  กรุงเทพฯ:  คณะสถาปตยกรรมศาสตร มหาวิทยาลัยศิลปากร, 105-106. 
[6] Correa, C.  (1989).  The new landscape: Urbanisation in the third world.  Singapore:  A Mimar Book/ 

Butterworth Architecture and Concept Media Ltd., 32-33. 
[7] Ashihara, 17. 
[8] Yagi, K.  (1981).  Climate and the Japanese way of life.  Process: Architecture No. 25 – Japan: Climate, 

Space, and Concept, Tokyo: Process Architecture Publishing, 34. 



 
152 วารสารวิจัยและสาระสถาปตยกรรม |  ฉบับท่ี 1. 2545 |  คณะสถาปตยกรรมศาสตร  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร
 

[9] ฤทัย ใจจงรัก.  (2543).  เรือนไทยเดิม  พิมพครั้งที่ 3.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร, 30-33. 
[10] Ashihara, 13. 
[11] Nishihara, K.  (1971).  Japanese houses: Patterns for living (2nd ed., Gage, R. L., Trans.). Japan:  Japan 

Publications, Inc., 219. 
[12] สุเมธ ชุมสาย ณ อยุธยา.  (2529).  น้ํา: บอเกิดแหงวัฒนธรรมไทย.  กรุงเทพฯ: สํานักพิมพไทยวัฒนาพานิช, 95. 
[13] Yagi, 26. 
[14] วิมลสิทธิ์ หรยางกูร, 295-297. 
[15] Liangyoug, W.  (2000). Asian architects 1 (Meng, T. K., Ed.).  Singapore: Select Books Pte Ltd., 69-71. 
[16] ชัยยศ อิษฎวรพันธุ.  (2543).  ธรรมชาติ ที่วาง และสถานที่: รวมบทความวาดวยสถาปตยกรรมญี่ปุน.  กรุงเทพฯ:  คอรปอ-

เรชั่น โฟรดี, 115-119. 
[17] Lim, W. S. W., & Beng, T. H., 82-83. 
[18] อนุวิทย เจริญศุภกุล. (2519). เรือนไทยในภาคเหนือ. กรุงเทพฯ: สมาคมสถาปนิกสยามฯ, 46. 
[19] Ferreras, J. M. (1981). Frontal perception in architectural space. Process: Architecture No. 25–Japan: Climate, 

Space, and Concept, Tokyo: Process Architecture Publishing, 51-64. 
[20] Ashihara, 68-80. 
[21] สุวรรณา วงศไวศยวรรณ . (2537).  เยิรเงาสลัว พิมพครั้งที่ 2.  แปลจาก  Tanizaki, Jun’ichiro.  (1977). In Praise of 

Shadows.  กรุงเทพฯ: สํานักพิมพทานตะวัน, 82. 
[22] Ashihara, 34-39. 
[23] ชัยยศ อิษฎวรพันธุ, 141-143. 
[24] Riley, T. (1999). The un-private house. New York: The Museum of Modern Art, 11. 
[25] Powell, R.  (2001).  The new Asian house.  Singapore: Select Books Pte Ltd., 10-17.  
 
ที่มาของรูปประกอบ (Figure Credits) 
 
รูป 1.1-1.3   ดัดแปลงจากภาพประกอบใน ฤทัย ใจจงรัก.  (2543).  เรือนไทยเดิม  พิมพครั้งที่ 3.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร, 224. 
รูป 2.1   จากภาพประกอบใน   ฤทัย  ใจจงรัก .  (2543).  เรือนไทยเดิม   พิมพ ครั้ งที่  3.  กรุงเทพฯ : โรงพิ มพ

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร, 113. 
รูป 2.2, 2.4   ดัดแปลงจากภาพประกอบใน  อรศิริ ปาณินท.  (2543).  ปญญาสรางสรรคในเรือนพื้นถิ่นอุษาคเนย : กรณี

ศึกษาไทย ลาว อินโดนีเซีย  ฟลิปปนส ผานที่วาง มวล และชีวิต.  กรุงเทพฯ:  คณะสถาปตยกรรมศาสตร 
มหาวิทยาลัยศิลปากร, 71, 14. 

รูป 2.3   จากภาพประกอบใน  อรศิริ ปาณินท.  (2543).  ปญญาสรางสรรคในเรือนพื้นถิ่นอุษาคเนย : กรณีศึกษาไทย 
ลาว อินโดนีเซีย  ฟลิปปนส ผานที่วาง มวล และชีวิต.  กรุงเทพฯ:  คณะสถาปตยกรรมศาสตร มหาวิทยาลัยศิล-
ปากร, 14. 



 
Journal of Architectural Research and Studies | Volume 1. 2002 |  Faculty of Architecture   Thammasat University 153
 

รูป 3.1  ดั ด แป ล งจ ากภ าพ ป ระก อบ ใน    Powell, R.  (1993).  The Asian house: Contemporary houses of 
Southeast Asia.  Singapore: Select Books Pte Ltd., 79. 

รูป 3.2  ดัดแปลงจากภาพประกอบใน   Powell, R.  (2001).  The new Asian house.  Singapore: Select Books Pte 
Ltd.,156. 

รูป 3.3  ดัดแปลงจากภาพประกอบใน   ธเนศ จันทรเกตุ. (2544). ไทยรําลึก. บานและสวน , ปที่ 25 ฉบับที่  296 
(เมษายน), 107. 

รูป 4   จ า ก ภ าพ ป ระ ก อ บ ใน   Correa, C.  (1989).  The new landscape: Urbanisation in the third world.  
Singapore:  A Mimar Book/Butterworth Architecture and Concept Media Ltd., 32, 33. 

รูป 5   จากภาพประกอบใน   Yagi, K.  (1981).  Climate and the Japanese way of life.  Process: Architecture 
No. 25–Japan: Climate, Space, and Concept, Tokyo: Process Architecture Publishing, 33. 

รูป 6.1 จากภาพประกอบใน  Nishihara, K.  (1971).  Japanese houses: Patterns for living (2nd ed., Gage, R. L., 
Trans.). Japan:  Japan Publications, Inc., 108. 

รูป 7 จากภาพประกอบใน  Nishihara, K.  (1971).  Japanese houses: Patterns for living (2nd ed., Gage, R. L., 
Trans.). Japan:  Japan Publications, Inc.,  219. 

รูป 9 จากภาพประกอบใน   Yagi, K.  (1981).  Climate and the Japanese way of life.  Process: Architecture 
No. 25–Japan: Climate, Space, and Concept, Tokyo: Process Architecture Publishing, 26. 

รูป 11.1, 11.2 ดั ด แ ป ล ง จ า ก ภ า พ ป ระ ก อ บ ใน   Liangyoug, W.  (2000). Asian architects 1 (Meng, T. K., Ed.).  
Singapore: Select Books Pte Ltd.,  69, 71. 

รูป 12 จากภ าพป ระกอบ ใน   Hertzberger, H.  (1991).  Lessons for students in architecture.  Rotterdam:  
Uitgeverij 010 Publishers,  14. 

รูป 13.1 ดัดแปลงจากภาพประกอบใน   Architectural monographs 14: Tadao Ando. (1990). London: Academy 
Editions/ New York: St. Martin’s Press,  21. 

รูป 13.2 ดัดแปลงจากภาพประกอบใน    Taylor, B. B. (1995). Geoffrey Bawa (Revised ed.). London: Thames 
and Hudson,  51. 

รูป 14.1, 14.2 จ ากภ าพ ป ระกอบ ใน   Ferreras, J. M. (1981). Frontal perception in architectural space. Process: 
Architecture No. 25–Japan: Climate, Space, and Concept, Tokyo: Process Architecture Publishing, 
60, 62, 63. 

รูป 15 จากภาพประกอบใน   Architectural monographs 14: Tadao Ando. (1990). London: Academy Editions/ 
New York: St. Martin’s Press, 123. 

 
 


