
25

º·¤Ñ´Â‹Í

 º·¤ÇÒÁàÃ×èÍ§ÍÔ·¸Ô¾Å¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òμ‹Í¡ÒÃà»ÅÕèÂ¹á»Å§ÃÙ»áºº¢Í§ªÔ¹âμã¹ÊÁÑÂ¹ÒÃÐ-àÎÍÑ¹¹Õé 

Í¸ÔºÒÂ¶Ö§ÃÙ»áºº Ñ́é§à ỐÁ¢Í§ “ªÔ¹âμ” «Öè§à»š¹¤ÇÒÁàª×èÍ´Ñé§à ỐÁ¢Í§ÞÕè»Ø†¹·ÕèÁÕ¾×é¹°Ò¹ÍÂÙ‹º¹¤ÇÒÁàª×èÍã¹à·¾à Œ̈Ò 

ËÃ×Í “¤ÒÁÔ” (Kami) áÅÐ¡ÒÃà»ÅÕèÂ¹á»Å§¢Í§ªÔ¹âμ àÁ×èÍÊÑ§¤ÁÞÕè»Ø†¹ä Œ́ÃÑº¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òà¢ŒÒÁÒÍÂ‹Ò§àμçÁÃÙ»áºº

¼‹Ò¹·Ò§¡ÒÃÃÑºÇÑ²¹¸ÃÃÁ Ṏ¹áÅÐà¨ÃÔÞÃØ‹§àÃ×Í§à»š¹ÍÂ‹Ò§ÁÒ¡ã¹ÊÁÑÂ¹ÒÃÐ (¤.È. 710-784) áÅÐÊÁÑÂàÎÍÑ¹ (¤.È.

794-1185) «Öè§¶×Íà»š¹àÊÁ×Í¹ Ø̈´à»ÅÕèÂ¹¢Í§ªÔ¹âμ´Ñé§à´ÔÁ ¡ÒÃà»ÅÕèÂ¹á»Å§ Ñ́§¡Å‹ÒÇáÊ´§ãËŒàËç¹¶Ö§ÍÔ·¸Ô¾Å¢Í§

¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òã¹ª‹Ç§¹Ñé¹·Õè¡‹ÍãËŒà¡Ố ªÔ¹âμÃÙ»áººãËÁ‹ ¹Ô¡ÒÂãËÁ‹ áÅÐá¹Ç¤Ố ãËÁ‹à¡ÕèÂÇ¡Ñºº·ºÒ·¢Í§¤ÒÁÔ ¨Ò¡à ỐÁ

àª×èÍÇ‹Òà»š¹¼ÙŒ´ÅºÑ¹´ÒÅãËŒà¡Ô´»ÃÒ¡¯¡ÒÃ³ �μ‹Ò§æ ·Ò§¸ÃÃÁªÒμÔ ¢³Ðà´ÕÂÇ¡Ñ¹¡çà»š¹¼ÙŒ¤ØŒÁ¤ÃÍ§Á¹ØÉÂ�ãËŒÃÍ´¾Œ¹

¨Ò¡ÀÑÂ¾ÔºÑμÔ ¡ÅÒÂà»š¹Ç‹Ò¹Í¡àË¹×Í¨Ò¡¤ÇÒÁàª×èÍà´ÔÁáÅŒÇ¤ÒÁÔÂÑ§¶Ù¡ÁÍ§Ç‹Òà»š¹¼ÙŒ¤ÍÂ»¡»‡Í§¤ØŒÁ¤ÃÍ§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò

ÍÕ¡ Œ́ÇÂ «Öè§á¹Ç¤Ố ¹Õéä´Œ¾Ñ²¹Òà»š¹Ç‹Ò¤ÒÁÔáÅÐ¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Òà»š¹ÍÑ¹Ë¹Öè§ÍÑ¹à ṌÂÇ¡Ñ¹ã¹ÊÁÑÂμ‹ÍÁÒ »˜̈ Ø̈ºÑ¹¤ÇÒÁ¤Ố

¤ÇÒÁàª×èÍμÒÁáºº¢Í§ªÔ¹âμÂÑ§¤§ÁÕãËŒàËç¹·ÑèÇä»ã¹ÊÑ§¤ÁÞÕè»†Ø¹¤Çº¤‹Ùä»¡Ñº¤ÇÒÁ¤Ô´¤ÇÒÁàª×èÍμÒÁá¹Ç·Ò§¢Í§

¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò º·¤ÇÒÁ¹Õé¹Í¡¨Ò¡¨Ð¹íÒàÊ¹Í¤ÇÒÁà»ÅÕèÂ¹á»Å§ Ñ́§¡Å‹ÒÇáÅŒÇ ÂÑ§ÊÐ·ŒÍ¹ãËŒàËç¹¶Ö§ÅÑ¡É³Ð¡ÒÃÃÑº

ÇÑ²¹¸ÃÃÁμ‹Ò§ªÒμÔ¢Í§ªÒÇÞÕè»†Ø¹·ÕèÂÑ§¤§ÃÑ¡ÉÒÇÑ²¹¸ÃÃÁ´Ñé§à´ÔÁ¢Í§μ¹äÇŒ áÅÐ¾Ñ²¹ÒãËŒà»š¹àÍ¡ÅÑ¡É³�¢Í§ÞÕè»†Ø¹

¢Öé¹ÁÒ

¤ÓÊÓ¤ÑÞ: ªÔ¹âμ ªÔ¹âμã¹ÞÕè»†Ø¹ ¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òã¹ÞÕè»†Ø¹

ÍÔ· Ô̧¾Å¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òμ‹Í¡ÒÃà»ÅÕèÂ¹á»Å§ÃÙ»áºº¢Í§ªÔ¹âμã¹ÊÁÑÂ¹ÒÃÐ-àÎÍÑ¹

º·¤ÇÒÁ»ÃÔ·ÑÈ¹ �

ÇÃÇÃÃ³ à¿„›Í§¢¨ÃÈÑ¡ Ốì*
 ÍÒ¨ÒÃÂ �»ÃÐ¨íÒÀÒ¤ÇÔªÒÀÒÉÒÞÕè»Ø†¹ ¤³ÐÈÔÅ»ÈÒÊμÃ � ÁËÒÇÔ·ÂÒÅÑÂÃÑ§ÊÔμ

*¼ŒÙÃÑº¼Ô´ªÍºº·¤ÇÒÁ E-mail: offchula@hotmail.com



26

วารสารญี่ปุนศึกษา

Japanese Studies Journal

Abstract
 

 This article explains the original Shinto’s identity the Japanese belief which be-

lief in gods or “Kami” and the changes of Shinto. The Japanese society absorbed the 

full identity of Buddhism through the entry of Chinese culture so that Buddhism became 

prosperous during the Nara period (710-784 A.D.) and the Heian period (794-1185 A.D.). 

This circumstance changed the original Shinto’s identity. The change shows the infl erence of 

Buddhism which reformed Shinto’s identity, new denominations, and new thoughts regarding 

roles of “Kami”. Originally, Kami was believed as the creator of natural phenomena and 

as the guardian saving people from disasters. As well, “Kami” was believed as the guard-

ian of Buddhism. Finally, Kami was believed as the Buddha who could be seen revised 

physical farms in the periods after. Nowadays, Shinto’s thoughts and beliefs, together with 

Buddhism’s, can be sensed everywhere in the Japanese society. Not only presenting the 

change, but this article also refl ects the ways the Japanese have accepted foreign cultures 

but still preserved their own then developed it. 

Keywords: Shinto, Buddhism

The Infl erence of Buddhism towards Shinto’s Identity during the 
Nara and Heian Period

Worrawan Fuangkajonsak



27

อิทธิพลของพุทธศาสนาตอการเปลี่ยนแปลงรูปแบบของชินโตในสมัยนาระ-เฮอัน

วรวรรณ เฟองขจรศักดิ์

 “ªÔ¹âμ” à»š¹¤ÇÒÁàª×èÍ´Ñé§à ỐÁ¢Í§¤¹ÞÕè»Ø†¹
·ÕèÁÕÁÒªŒÒ¹Ò¹ áÃ¡àÃÔèÁà´ÔÁ·ÕÂÑ§äÁ‹ Ñ̈´Ç‹Òà»š¹ÈÒÊ¹Ò 
à¹×èÍ§¨Ò¡äÁ‹ÁÕ¤íÒÊÍ¹·ÕèÃÐºØäÇŒªÑ´à¨¹à»š¹ÅÒÂÅÑ¡É³�
ÍÑ¡ÉÃ (¾Ô¾Ò´Ò ÂÑ§à¨ÃÔÞ, 2539, Ë¹ŒÒ 47) áÅÐ
äÁ‹ÁÕÈÒÊ´Ò´Ñ§àª‹¹ÈÒÊ¹ÒÍ×è¹ áμ‹ÀÒÂËÅÑ§·ÕèÞÕè»Ø†¹ä´ŒÃÑº
ÇÑ²¹¸ÃÃÁ¨Ò¡ Ṏ¹à¢ŒÒÁÒ «Öè§ÃÇÁ¶Ö§ÈÒÊ¹ÒáÅÐ¤ÇÒÁ
àª×èÍμ‹Ò§æ ÍÒ·Ô ¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò ¢§ ×̈éÍ áÅÐàμŽÒ ·íÒãËŒ
ªÔ¹âμ«Öè§à»š¹¤ÇÒÁàª×èÍ·ÕèÁÕÍÂÙ‹à´ÔÁÁÕÃÙ»áººáÅÐá¹Ç¤Ố
·Õèà»ÅÕèÂ¹á»Å§ä» 
 ã¹ÊÁÑÂ¹ÒÃÐ (¤.È. 710-784) à»š¹ª‹Ç§
·ÕèÞÕè»Ø†¹ÃÑºÇÑ²¹¸ÃÃÁ¨Ò¡ Ṏ¹à¢ŒÒÁÒàμçÁ·Õè ·Ñé§´ŒÒ¹¡ÒÃ
»¡¤ÃÍ§áÅÐ´ŒÒ¹¤ÇÒÁ¤Ô´¤ÇÒÁàª×èÍ â´Âà©¾ÒÐÍÂ‹Ò§
ÂÔè§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò«Öè§ã¹ÃÐÂÐáÃ¡ä´Œ¶Ù¡¹íÒÁÒãªŒã¹°Ò¹Ð
à»š¹à¤Ã×èÍ§Á×ÍÊÃŒÒ§ÍíÒ¹Ò¨ãËŒ¡Ñº¢Ø¹¹Ò§ã¹ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡
«Öè§à·‹Ò¡Ñºà»š¹¡ÒÃÅ´º·ºÒ·¢Í§ªÔ¹âμÅ§ä» μ‹ÍÁÒã¹
ÊÁÑÂàÎÍÑ¹ (¤.È. 794-1185) à»š¹ª‹Ç§·ÕèÞÕè»Ø†¹¹íÒÊÔè§
·ÕèÃÑºÁÒ¨Ò¡ Ṏ¹ÁÒ»ÃÑºãªŒãËŒÁÕÅÑ¡É³Ð·Õèà»š¹àÍ¡ÅÑ¡É³�
¢Í§ÞÕè»Ø†¹àÍ§ÁÒ¡¢Öé¹ Ê‹§¼ÅãËŒÃÙ»áºº¡ÒÃ¼ÊÁ¼ÊÒ¹
ÃÐËÇ‹Ò§ªÔ¹âμáÅÐÈÒÊ¹Ò¾Ø·¸ÁÕÅÑ¡É³Ðà»š¹ÃÙ»¸ÃÃÁ 
áÅÐ¡‹ÍãËŒà¡Ô´ªÔ¹âμã¹ÃÙ»áººãËÁ‹¢Öé¹ÁÒ
  

 ¤ÇÒÁËÁÒÂáÅÐËÅÑ¡¡ÒÃÊÓ¤ÑÞ¢Í§ªÔ¹âμ
Ñ́é§à ỐÁ

 ¤íÒÇ‹Ò “ªÔ¹âμ” »ÃÒ¡¯à»š¹¤ÃÑé§áÃ¡ã¹ ¹ÔÎ¹
â¬Ð¡Ô (Nihon-Shoki) (Akiyama, 1955, p.7) 
ÃÇºÃÇÁ¢Öé¹àÊÃç¨ÊÁºÙÃ³ �ã¹ÊÁÑÂ¢Í§¨Ñ¡Ã¾ÃÃ´Ôà·ÁÁØ 
(¤.È. 720) ¹Ñºà»š¹¼Å§Ò¹·ÕèÁÕ¤Ø³¤‹ÒÍÂ‹Ò§ÂÔè§ã¹¡ÒÃ
ÈÖ¡ÉÒàËμØ¡ÒÃ³�»ÃÐÇÑμÔÈÒÊμÃ � áÅÐàÃ×èÍ§ÃÒÇã¹ÂØ¤¢Í§
à·¾à Œ̈Ò ̈ ¹¶Ö§àÃ×èÍ§ÃÒÇã¹ÊÁÑÂ¢Í§¨Ñ¡Ã¾ÃÃ´Ô̈ Ôâμ  ¤íÒÇ‹Ò 
“ªÔ¹âμ” ¹Õé¶Ù¡ÊÃŒÒ§¢Öé¹à¾×èÍãªŒàÃÕÂ¡¤ÇÒÁàª×èÍ´Ñé§à ỐÁ·ÕèÁÕ
¾×é¹°Ò¹ÍÂÙ‹º¹¡ÒÃºÙªÒà·¾à¨ŒÒ ËÃ×Í “¤ÒÁÔ” (Kami) 
â´Â¤íÒÇ‹Ò “ªÔ¹âμ” ÁÒ¨Ò¡ÍÑ¡ÉÃ Ṏ¹ 2 μÑÇ¤×Í¤íÒÇ‹Ò 
“ªÔ¹” (shin= 神) áÅÐ “âμ” (to ËÃ×Í do = 道) 
·Õèá»ÅÇ‹ÒÇÔ¶Õ·Ò§ ÃÇÁáÅŒÇËÁÒÂ¶Ö§ ÇÔ¶Õ·Ò§¢Í§à·¾à¨ŒÒ
(Reader, 1998, p.34) áÅÐ¨Ò¡ª×èÍàÃÕÂ¡¹ÕéàÍ§ÊÐ·ŒÍ¹

Ç‹ÒªÔ¹âμ¨Ðà¹Œ¹·Õè¡ÒÃ¡ÃÐ·íÒáÅÐ¡ÒÃ»¯ÔºÑμÔÁÒ¡¡Ç‹Ò¨Ð
à¹Œ¹·Õè¤íÒÊÍ¹ «Öè§à»š¹ Ǿ̈ ·Õè·íÒãËŒáμ¡μ‹Ò§¨Ò¡¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò
·Õè¹Í¡¨Ò¡¨ÐÁÕ¤íÒàÃÕÂ¡Ç‹Ò “ºØ· �«Øâ´” (Butsudo) áÅŒÇ
ÂÑ§ÁÕ¤íÒàÃÕÂ¡Ç‹Ò “ºØ¤à¤ÕÂÇ” (Bukkyo) ·Õèá»ÅμÃ§μÑÇÇ‹Ò
ÈÒÊ¹Ò·Õèà»š¹¤íÒÊÍ¹¢Í§¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈ÒÍÕ¡ Œ́ÇÂ
 ªÔ¹âμÁÔä´Œ¶Ù¡ í̈Ò¡Ñ́ á¹Ç·Ò§¡ÒÃ» Ô̄ºÑμỐ ŒÇÂ
ÅÒÂÅÑ¡É³�ÍÑ¡ÉÃ ©Ð¹Ñé¹ªÔ¹âμ Ö̈§à»š¹à¾ÕÂ§»ÃÐà¾³Õ¹ÔÂÁ
·ÕèÂÖ́ ¶×Íà»š¹á¹Ç» Ô̄ºÑμÔ¢Í§ªÒÇÞÕè»Ø†¹ ËÅÑ¡¡ÒÃ·ÕèÊíÒ¤ÑÞ
μ‹Ò§æ ·Õèà»š¹·ÕèÂÖ́ ¶×ÍÁÒμÑé§áμ‹ÊÁÑÂ Ñ́é§à ỐÁ Ñ́§àª‹¹¤ÇÒÁàª×èÍ
áÅÐºÙªÒ¤ÒÁÔ (Kami) ¤ÇÒÁàª×èÍã¹àÃ×èÍ§¢Í§ÇÔÞÞÒ³ 
¤ÇÒÁμÒÂ áÅÐªÕÇÔμËÅÑ§¤ÇÒÁμÒÂ áÅÐ¡ÒÃªíÒÃÐÅŒÒ§
¡ÒÂáÅÐã¨ãËŒºÃÔÊØ· Ô̧ì¹Ñé¹ áÁŒ¡ÃÐ·Ñè§àÁ×èÍ¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òà¢ŒÒ
ÁÒã¹ÞÕè»Ø†¹ ¤ÇÒÁàª×èÍáÅÐ¡ÒÃ»¯ÔºÑμÔ¹Ñé¹¡çÂÑ§¤§ÍÂÙ‹ ËÒ¡
áμ‹ÁÕÁØÁÁÍ§ºÒ§ÍÂ‹Ò§·Õèà»ÅÕèÂ¹á»Å§ä»

 ¤ÇÒÁàª×èÍáÅÐ¡ÒÃºÙªÒ “¤ÒÁÔ” (Kami)
 ¤ÇÒÁàª×èÍáÅÐ¡ÒÃºÙªÒ “¤ÒÁÔ” ¶×Íà»š¹á¡¹
ËÅÑ¡¢Í§ªÔ¹âμàÅÂ¡çÇ‹Òä´Œ “¤ÒÁÔ” äÁ‹ä´ŒËÁÒÂ¶Ö§à¾ÕÂ§
à·¾à Œ̈Ò·ÕèÍÂÙ‹àº×éÍ§º¹à·‹Ò¹Ñé¹ áμ‹ÂÑ§ËÁÒÂ¤ÇÒÁÃÇÁä»
¶Ö§´Ç§ÇÔÞÞÒ³¢Í§ºÃÃ¾ºØÃØÉ·ÕèμÒÂä»  ÃÇÁ·Ñé§Í§¤ �
Ñ̈¡Ã¾ÃÃ´Ô  ¼ÙŒ·Õè»ÃÐ¡Íº¤Ø³¤ÇÒÁ´ÕºÒ§àÃ×èÍ§μ‹ÍÊÑ§¤Á 

áÅÐ·Ø¡ÊÔè§·Ø¡ÍÂ‹Ò§ã¹¸ÃÃÁªÒμÔ àª‹¹ ¾ÃÐÍÒ·ÔμÂ� 
¾ÃÐ¨Ñ¹·Ã �  ́ Ç§´ÒÇ  áÅÐÊÔè§μ‹Ò§æ ·Õè¶Ù¡¤Ô´Ç‹ÒÁÕ¾ÅÑ§
ÅÖ¡ÅÑº·ÕèäÁ‹ÍÒ¨ËÒ¤íÒÍ¸ÔºÒÂä´Œá½§ÍÂÙ‹  (Akiyama,
1955, p.6) ªÒÇÞÕè»Ø†¹àª×èÍÇ‹Ò ¤ÒÁÔÊÒÁÒÃ¶´ÅºÑ¹´ÒÅ
ãËŒÀÑÂ¾ÔºÑμÔ ËÃ×ÍÀÑÂ¸ÃÃÁªÒμÔμ‹Ò§æ à¡Ô´¢Öé¹ Ö̈§ÁÑ¡ÁÕ
»ÃÐà¾³Õ¡ÒÃºÇ§ÊÃÇ§¤ÒÁÔ à¾×èÍ¹íÒÁÒ«Öè§¤ÇÒÁÍØ´Á-
ÊÁºÙÃ³ �â´Âà©¾ÒÐÍÂ‹Ò§ÂÔè§ã¹¡ÒÃ·íÒ¡ÒÃà¡ÉμÃ áÅÐ
à¹×èÍ§¨Ò¡ÞÕè»Ø†¹à»š¹ÊÑ§¤Áà¡ÉμÃ¡ÃÃÁ¹ÕéàÍ§ Ö̈§ÁÕ¤ÇÒÁ
ÊÑÁ¾Ñ¹ �̧¡Ñº¸ÃÃÁªÒμÔÁÒ¡ Ê‹§¼ÅãËŒ¡ÒÃà¤ÒÃ¾ÊÑ¡¡ÒÃÐ
¤ÒÁÔà»š¹àÃ×èÍ§·ÕèÊíÒ¤ÑÞÁÒ¡àª‹¹¡Ñ¹ â´Âã¹¤ÇÒÁàª×èÍ¢Í§
¤¹ÞÕè»Ø†¹¹Ñé¹¤ÒÁÔ̈ ÐÁÕÍÂÙ‹à»š¹ í̈Ò¹Ç¹ÁÒ¡ ̈ ¹¡Å‹ÒÇä´ŒÇ‹Ò 
ªÔ¹âμà»š¹ÈÒÊ¹Ò·Õè¹Ñº¶×Íà·¾à¨ŒÒËÅÒÂÍ§¤ � (Poly-
theism) áÅÐà·¾à Œ̈Ò¡çÁÕÁÒ¡¢Öé¹ä Œ́ÍÂ‹Ò§äÁ‹ÁÕ·ÕèÊÔé¹ÊØ´ 

  



28

วารสารญี่ปุนศึกษา

Japanese Studies Journal

 ¤ÇÒÁàª×èÍàÃ×èÍ§ÇÔÞÞÒ³ ¤ÇÒÁμÒÂ áÅÐ
ªÕÇÔμËÅÑ§¤ÇÒÁμÒÂ
 ¤ÇÒÁàª×èÍ¹ÕéÁÕÁÒ¹Ò¹μÑé§áμ‹ÊÁÑÂáÃ¡àÃÔèÁ 

áÅÐ¨Ò¡¤ÇÒÁàª×èÍ·ÕèÇ‹ÒàÁ×èÍ¤¹μÒÂä»áÅŒÇ¨Ð¡ÅÒÂà»š¹

ÇÔÞÞÒ³ËÃ×Í¡ÅÒÂà»š¹¤ÒÁÔ¹Ñé¹ ·íÒãËŒÁÕ¡ÒÃà¢ŒÒ·Ã§ 

â´ÂÁÕ¤¹·Ã§·Õè·íÒË¹ŒÒ·Õèà»š¹Ê×èÍ¡ÅÒ§ÃÐËÇ‹Ò§Á¹ØÉÂ�áÅÐ

ÇÔÞÞÒ³ «Öè§¤ÇÒÁÊÒÁÒÃ¶¢Í§¤¹·Ã§¹Õé¶×Íà»š¹¤ÇÒÁ

ÊÒÁÒÃ¶¾ÔàÈÉ·Õè¤¹·ÑèÇä»ãËŒ¤ÇÒÁÊíÒ¤ÑÞÁÒ¡ ·Ñé§¹Õé

ÍÒ¨à»š¹à¾ÃÒÐ¤ÇÒÁàª×èÍàÃ×èÍ§¤ÒÁÔ¶×Íà»š¹àÃ×èÍ§ãËÞ‹¢Í§

¤¹ÞÕè»Ø†¹·Ñé§ÃÐ´ÑºªÒÇºŒÒ¹áÅÐÃÒªÊíÒ¹Ñ¡ Ñ́§¹Ñé¹¼ÙŒ·Õè

ÊÒÁÒÃ¶μỐ μ‹Í¡Ñº¤ÒÁÔä´Œ̈ Ö§ä´ŒÃÑº¡ÒÃà¤ÒÃ¾¹Ñº¶×Íà»š¹

ÍÂ‹Ò§ÁÒ¡ áÅÐä´Œà¢ŒÒÁÒÁÕº·ºÒ··Ò§¡ÒÃàÁ×Í§¡ÒÃ

»¡¤ÃÍ§ Ñ́§¨ÐàËç¹ä Œ́Ç‹Ò¾ÃÐ¹Ò§¾ÔÁÔâ¡Ð (Pimiko)  

ËÃ×Í ÎÔÁÔâ¡Ð (Himiko) Ñ̈¡¾ÃÃ´Ô¹Õ¢Í§ÞÕè»Ø†¹ã¹ÊÁÑÂ

àÃÔèÁáÃ¡·ÕèÁÕ¡ÒÃÃÇÁÍíÒ¹Ò¨ à»š¹¼ÙŒ·ÕèÁÕÍíÒ¹Ò¨àÇ·Á¹μ�

ÅÖ¡ÅÑºâ´ÂÍŒÒ§μÑÇÇ‹Òà»š¹¼ÙŒ·ÕèÊÒÁÒÃ¶μÔ´μ‹Í¡Ñº¤ÒÁÔä´Œ 

áÅÐÊÒÁÒÃ¶·Õè̈ ÐÃÇÁá¼‹¹ Ố¹ãËŒà»š¹»ƒ¡á¼‹¹ä´Œâ´Â¡ÒÃ

ÍŒÒ§Ç‹Òà»š¹¼ÙŒÊ×ºàª×éÍÊÒÂÁÒ¨Ò¡à·¾à Œ̈ÒáË‹§´Ç§ÍÒ·ÔμÂ� 

(¾Ô¾Ò´Ò ÂÑ§à¨ÃÔÞ, 2539, Ë¹ŒÒ 24)

 ¡ÒÃªÓÃÐ¡ÒÂáÅÐã¨ãËŒºÃÔÊØ· Ô̧ì 
 à»š¹¤ÇÒÁàª×èÍ·ÕèÊ×ºμ‹Í¨Ò¡á¹Ç¤Ố ¤ÇÒÁàª×èÍ

àÃ×èÍ§¤ÒÁÔáÅÐ¡ÒÃμÔ´μ‹Í¡ÑºÇÔÞÞÒ³ËÃ×Í¤ÒÁÔ â´Âã¹

ªÔ¹âμàª×èÍÇ‹Ò ¼ÙŒ·Õè·íÒË¹ŒÒ·ÕèμỐ μ‹Í¡Ñº¤ÒÁÔ̈ ÐμŒÍ§à»š¹¼ÙŒ·Õè

ºÃÔÊØ·¸Ôì·Ñé§¡ÒÂáÅÐã¨ ́ Ñ§¹Ñé¹¾Ô̧ ÕºÙªÒã¹ªÔ¹âμ Ö̈§¨ÐμŒÍ§ÁÕ

¡ÒÃ·íÒ¤ÇÒÁÊÐÍÒ´¡‹Í¹à¢ŒÒä»ã¹ºÃÔàÇ³¾×é¹·ÕèÈÑ¡ ỐìÊÔ·¸Ôì 

áÅÐμÑÇ¼ÙŒ·Õè¹Ñº¶×ÍªÔ¹âμ¡çμŒÍ§à»š¹¼ÙŒ·ÕèºÃÔÊØ·¸Ôì·Ñé§¡ÒÂáÅÐ

ã¨àª‹¹¡Ñ¹ â´Âã¹ªÔ¹âμ¨ÐÁÕá¹Ç¤Ố ·ÕèÇ‹Ò ̧ ÃÃÁªÒμÔ¢Í§

Á¹ØÉÂ�¹Ñé¹à ỐÁà»š¹ÊÔè§´Õ áμ‹ÁÑ¡¨Ð¶Ù¡·íÒãËŒÁÕÁÅ·Ô¹ ËÃ×Í

·ÕèàÃÕÂ¡Ç‹Ò “· �«ØÁÔ” (tsumi) (Kitagawa, 1966, 

p.13) «Öè§ËÁÒÂ¶Ö§ ¤ÇÒÁÊ¡»Ã¡ àª×éÍâÃ¤ ºÒ´á¼Å 

ÃÇÁ¶Ö§¡ÒÃ¤Ô´äÁ‹´ÕÍÂÙ‹ã¹ã¨ Ñ́§¹Ñé¹ ¡ÒÃªíÒÃÐ¡ÒÂáÅÐ

ã¨ãËŒºÃÔÊØ·¸Ôì Ö̈§à·‹Ò¡Ñºà»š¹¡ÒÃ¡íÒ¨Ñ´ÊÔè§àÅÇÃŒÒÂ ËÃ×Í

ÇÔÞÞÒ³ÃŒÒÂÍÍ¡ä» à¾×èÍ·Õè¨Ðä´Œ¡ÅÑºÊÙ‹ÊÀÒ¾ºÃÔÊØ·¸Ôì

´Ñ§à´ÔÁÍÕ¡¤ÃÑé§ áÅÐ¡ÒÃ·ÕèμŒÍ§·íÒ¤ÇÒÁÊÐÍÒ´Ê¶Ò¹·Õè

¡‹Í¹·Õè̈ Ð·íÒ¾Ô̧ Õ¡ÃÃÁ ¾Ô̧ ÕÅŒÒ§Á×ÍáÅÐºŒÇ¹»Ò¡ãËŒÊÐÍÒ´

¡‹Í¹à¢ŒÒä»ã¹ºÃÔàÇ³ÇÔËÒÃ¹Ñé¹ ¡çà»š¹¡ÒÃ¢ÑºäÅ‹ÀÙμ¼Õ

»�ÈÒ¨ÍÍ¡ä»´ŒÇÂ ¹Í¡¨Ò¡¹Õé¤ÇÒÁμÒÂ¡çà»š¹ÍÕ¡ÊÒàËμØ

Ë¹Öè§·Õè·íÒãËŒà¡Ô´ “· �«ØÁÔ” (tsumi) ´ŒÇÂàª‹¹¡Ñ¹ «Öè§

ÊÒàËμØ¹Õé¡çÊÒÁÒÃ¶¹íÒÁÒÍ¸ÔºÒÂ¡ÒÃÂŒÒÂàÁ×Í§ËÅÇ§º‹ÍÂ

¤ÃÑé§ã¹ÊÁÑÂÞÕè»Ø†¹ÃÐÂÐàÃÔèÁáÃ¡ à¹×èÍ§¨Ò¡àÁ×Í§ËÅÇ§à´ÔÁ

¹Ñé¹à»š¹·Õè«Öè§ Ñ̈¡Ã¾ÃÃ´ÔÊÔé¹¾ÃÐª¹Á � ̈ Ö§¶×ÍÇ‹ÒäÁ‹ºÃÔÊØ·¸Ôì

ÍÕ¡μ‹Íä»

 ÅÑ¡É³Ð¢Í§ªÔ¹âμ Ñ́é§à ỐÁ¡‹Í¹¡ÒÃà¢ŒÒÁÒÍÂ‹Ò§

à»š¹·Ò§¡ÒÃ¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò¹Ñé¹  ¨ÐÁÕÅÑ¡É³Ðà»š¹·Ñé§

ªÔ¹âμ¾×é¹ºŒÒ¹áÅÐªÔ¹âμã¹ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡1 â´Âã¹ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡

¨ÐÁÕ¡ÒÃ»ÃÐ¡Íº¾Ô Õ̧¡ÃÃÁ·Õèà¡ÕèÂÇ¢ŒÍ§¡ÑºªÔ¹âμ áÅÐÁÕ

¼ÙŒÃÑº¼Ô´ªÍº´ÙáÅ¡ÒÃ»ÃÐ¡Íº¾Ô Õ̧ÍÑ¹ä´Œá¡‹ ¢Ø¹¹Ò§

μÃÐ¡ÙÅ¹Ð¡ÐâμÐÁÔ (Nakatomi) áÅÐ ÍÔÁÔàºÐ (Imibe)

(¾Ô¾Ò´Ò ÂÑ§à¨ÃÔÞ, 2539, Ë¹ŒÒ 32) Ê‹Ç¹ã¹ÃÐ Ñ́ºªÒÇ

ºŒÒ¹ ¨Ðà»š¹¡ÒÃàª×èÍã¹àÃ×èÍ§¤ÇÒÁÅÕéÅÑºàË¹×Í¸ÃÃÁªÒμÔ 

¡ÒÃãªŒàÇ·Á¹μ�¤Ò¶Òμ‹Ò§æ ÍÑ¹à»š¹ÅÑ¡É³Ð·ÕèÊ×ºμ‹ÍÁÒ

ã¹ÊÁÑÂ¹ÒÃÐμÅÍ´¨¹àÎÍÑ¹ áÁŒÇ‹Ò¨Ðà»š¹ª‹Ç§·Õè¾Ø·¸

ÈÒÊ¹Òà¢ŒÒÁÒÁÕÍÔ·¸Ô¾ÅÍÂ‹Ò§ÊÙ§ÁÒ¡¡çμÒÁ

1 ªÔ¹âμ¾×é¹ºŒÒ¹  (Folk Shinto)  ̈ ÐÁÕ¡ÒÃ»ÃÐ¡Íº¾Ô Õ̧¡ÃÃÁà¾×èÍºÇ§ÊÃÇ§¤ÒÁÔã¹·ŒÍ§¶Ôè¹¹Ñé¹  «Öè§ÍÒ¨¡ÃÐ·íÒã¹ÇÔËÒÃËÃ×ÍºÇ§ÊÃÇ§

 ·ÕèºŒÒ¹¡çä´Œ Ê‹Ç¹ªÔ¹âμã¹ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡ ¨ÐÁÕ¡ÒÃ»ÃÐ¡Íº¾Ô Õ̧·Õèà¡ÕèÂÇ¡Ñº¡ÒÃºÇ§ÊÃÇ§¤ÒÁÔ«Öè§à»š¹ºÃÃ¾ºØÃØÉ¢Í§Ê¶ÒºÑ¹ Ñ̈¡Ã¾ÃÃ´Ô â´Â

 Ñ̈¡¾ÃÃ´Ô¨Ðà»š¹¼ÙŒ»ÃÐ¡Íº¾Ô Õ̧ã¹ÇÔËÒÃËÅÇ§ (¾Ô¾Ò´Ò ÂÑ§à¨ÃÔÞ, 2539, Ë¹ŒÒ 49)



29

อิทธิพลของพุทธศาสนาตอการเปลี่ยนแปลงรูปแบบของชินโตในสมัยนาระ-เฮอัน

วรวรรณ เฟองขจรศักดิ์

¡ÒÃà¢ŒÒÁÒ¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò
  ¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òä´Œà¢ŒÒÁÒã¹ÞÕè»Ø†¹ÍÂ‹Ò§à»š¹·Ò§

¡ÒÃàÁ×èÍ  ¤.È. 5522  ¼‹Ò¹·Ò§¡ÉÑμÃÔÂ�̈ Ò¡á¤ÇŒ¹»̃¡à¨

(Packche) «Öè§à»š¹ÍÒ³Ò Ñ̈¡ÃË¹Öè§º¹¤ÒºÊÁØ·Ãà¡ÒËÅÕ 

´ŒÇÂ¤ÇÒÁμŒÍ§¡ÒÃ·Õè¨Ðà»š¹¾Ñ¹¸ÁÔμÃ¡ÑºÞÕè»Ø†¹ Ö̈§ä´ŒÊ‹§

¾ÃÐ¾Ø·¸ÃÙ» ¾ÃÐäμÃ» �®¡ áÅÐà¤Ã×èÍ§ÊÑ¡¡ÒÃºÙªÒÁÒÂÑ§

ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡ (Akiyama, 1955, p.21) ËÅÑ§¨Ò¡¡ÒÃ

ÃÑºà¢ŒÒÁÒÍÂ‹Ò§à»š¹·Ò§¡ÒÃáÅŒÇ¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò¡çà»š¹·Õèá¾Ã‹

ËÅÒÂàÃ×èÍÂÁÒã¹ÞÕè»Ø†¹ 

 ¡‹Í¹·Õè¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò¨Ðà¢ŒÒÁÒ¹Ñé¹ ÈÒÊ¹Ò

´Ñé§à´ÔÁ¢Í§ÞÕè»Ø†¹àÍ§·ÕèÁÕ¾×é¹°Ò¹ÍÂÙ‹º¹¡ÒÃºÙªÒ¤ÒÁÔ

¶×ÍÇ‹ÒÁÕ¤ÇÒÁÊíÒ¤ÑÞáÅÐº·ºÒ·ÍÂ‹Ò§ÁÒ¡ â´Âà©¾ÒÐ

à¡ÕèÂÇ¡ÑºàÃ×èÍ§¡ÒÃàÁ×Í§¡ÒÃ»¡¤ÃÍ§ã¹á§‹¢Í§¡ÒÃÍŒÒ§

ÊÔ·¸ÔìÍÑ¹ªÍº¸ÃÃÁ¢Í§¨Ñ¡Ã¾ÃÃ´ÔáÅÐ·Ò§´ŒÒ¹¾Ô̧ Õ¡ÃÃÁ 

â´Âã¹ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡ÁÕμíÒáË¹‹§·ÕèÊíÒ¤ÑÞ«Öè§·íÒË¹ŒÒ·Õèà¡ÕèÂÇ

¡Ñº¾Ô Õ̧¡ÃÃÁ ¤×Í ¹Ð¡ÐâμÐÁÔ áÅÐ ÍÔÁÔàºÐ Ñ́§·Õèä´Œ

¡Å‹ÒÇÁÒáÅŒÇ «Öè§ÁÕÍíÒ¹Ò¨ÁÒ¡ã¹ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡ μ‹ÍÁÒã¹

ÊÁÑÂ¢Í§à¨ŒÒªÒÂâ¬âμÐ¡Ø (Shotoku) ¢Ø¹¹Ò§μÃÐ¡ÙÅ

â«Ð§Ð (Soga) μŒÍ§¡ÒÃ·Õè̈ ÐÅŒÁÍíÒ¹Ò¨¢Í§¹Ð¡ÐâμÐÁÔ

áÅÐ ÍÔÁÔàºÐ Ö̈§μŒÍ§¡ÒÃ·Õè¨ÐÊ¹ÑºÊ¹Ø¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò 

·íÒãËŒà¡Ố ¤ÇÒÁ¢Ñ́ áÂŒ§ÍÂ‹Ò§ÃØ¹áÃ§ÀÒÂã¹ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡ ¶Ö§

¡ÑºÁÕÊ§¤ÃÒÁà¡Ô´¢Öé¹ã¹»‚ ¤.È. 578 (à¾çªÃÕ ÊØÁÔμÃ,

2543, Ë¹ŒÒ 21) ÃÐËÇ‹Ò§¡ÅØ‹Á·Õè¤Ñ´¤ŒÒ¹¡ÒÃÃÑº¾Ø·¸

ÈÒÊ¹ÒãËŒà¢ŒÒÁÒÁÕÍíÒ¹Ò¨àË¹×Í¤ÒÁÔà´ÔÁ áÅÐ¡ÅØ‹Á·Õè

μŒÍ§¡ÒÃÊ¹ÑºÊ¹Ø¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òâ´ÂÍŒÒ§àËμØ¼ÅÇ‹Ò¾Ø·¸

ÈÒÊ¹Òà»š¹à¤Ã×èÍ§áÊ´§¶Ö§¤ÇÒÁà¨ÃÔÞáË‹§ÈÒÊ¹ÒáÅÐ

ÇÑ²¹¸ÃÃÁ¡ÒÃàÁ×Í§¡ÒÃ»¡¤ÃÍ§ «Öè§¼Å¤×ÍμÃÐ¡ÙÅâ«Ð§Ð

à»š¹½†ÒÂª¹Ð áÅÐÊÒàËμØÍÑ¹à»š¹·ÕèÁÒ¢Í§ªÑÂª¹Ð¢Í§

μÃÐ¡ÙÅâ«Ð§Ð ¤×Í ÍÔ·¸Ô¾Å¢Í§ÇÑ²¹¸ÃÃÁ Ṏ¹·ÕèËÅÑè§à¢ŒÒ

ÁÒã¹ª‹Ç§¹Ñé¹ «Öè§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òä´ŒÁÒ¾ÃŒÍÁ¡ÑºÇÑ²¹¸ÃÃÁ

Ṏ¹¹Ñé¹ Œ́ÇÂ ̈ Ö§à»š¹âÍ¡ÒÊÍÑ¹ Ṍ¢Í§¢Ø¹¹Ò§μÃÐ¡ÙÅâ«Ð§Ð

·Õè̈ ÐãªŒ¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òà»š¹à¤Ã×èÍ§Á×Í·Ò§¡ÒÃàÁ×Í§ã¹¡ÒÃÊÃŒÒ§

°Ò¹ÍíÒ¹Ò¨ãËŒμÑÇàÍ§

 ÍÂ‹Ò§äÃ¡çμÒÁ¤ÇÒÁÊíÒàÃç¨ã¹¡ÒÃÃÑº¾Ø·¸-

ÈÒÊ¹Ò¹Ñé¹¡çËÒä´Œ¡Å×¹ÈÒÊ¹Ò Ñ́é§à´ÔÁãËŒàÅ×Í¹ËÒÂä»

áμ‹ÍÂ‹Ò§ã´ Ñ̈¡Ã¾ÃÃ´ÔºÒ§Í§¤ �ÂÑ§¤§à¤ÒÃ¾ã¹ÈÒÊ¹Ò

´Ñé§à´ÔÁ ¤ÇÒÁàª×èÍã¹¤ÒÁÔáÅÐÍíÒ¹Ò¨¢Í§¤ÒÁÔ·Õèà¡ÕèÂÇ¡Ñº

¡ÒÃà¡Ố »ÃÒ¡¯¡ÒÃ³�̧ ÃÃÁªÒμÔμ‹Ò§æ ÂÑ§¤§ÍÂÙ‹ ́ Ñ§¨ÐàËç¹

ä´Œ̈ Ò¡¡ÒÃ·Õèà Œ̈ÒªÒÂâ¬âμÐ¡Ø¼ÙŒ«Öè§ä´ŒÃÑº¡ÒÃ¢¹Ò¹¹ÒÁÇ‹Ò

à»š¹ºÔ´ÒáË‹§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òã¹ÞÕè»Ø†¹ ä Œ́·Ã§»ÃÐ¡ÒÈäÇŒ

ã¹»‚ ¤.È. 607 ¶Ö§¤ÇÒÁÊíÒ¤ÑÞ¢Í§¡ÒÃÊÑ¡¡ÒÃºÙªÒ

¤ÒÁÔ´Ñé§à´ÔÁ¢Í§ÞÕè»Ø†¹ (Aston, 1956 quoted in 

Kitagawa, 1966, p.26)  

 ¡ÒÃÃÑº¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òà¢ŒÒÁÒã¹ÃÐÂÐáÃ¡¹Ñé¹

à»š¹ä» Œ́ÇÂàÃ×èÍ§¢Í§¼Å»ÃÐâÂª¹�·Ò§¡ÒÃàÁ×Í§à»š¹ÊíÒ¤ÑÞ

áÅÐà¹×èÍ§´ŒÇÂ¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òà»š¹ÈÒÊ¹Ò·ÕèÁÕá§‹»ÃÑªÞÒÊÙ§

¡Ç‹ÒªÔ¹âμ  Ö̈§à»š¹àÃ×èÍ§ÂÒ¡·ÕèªÒÇºŒÒ¹ÊÒÁÑÞ¨Ðà¢ŒÒã¨ 

´Ñ§¹Ñé¹ã¹ÃÐÂÐáÃ¡¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò Ö̈§à»š¹·Õèà¿„›Í§¿ÙÁÒ¡ã¹

ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡ ¢³Ð·ÕèªÒÇºŒÒ¹¨ÐÂÑ§¤§ÂÖ́ ÁÑè¹ã¹ËÅÑ¡» Ô̄ºÑμÔ

¢Í§ªÔ¹âμ ÍÂ‹Ò§äÃ¡çμÒÁ ã¹àÇÅÒμ‹ÍÁÒ¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò

ä´Œà¼Âá¾Ã‹áÅÐ¾Ñ²¹ÒÃÙ»áººâ´Â¹íÒá¹Ç¤Ô´¢Í§¾Ø·¸

ÈÒÊ¹Òä»¼ÊÁ¼ÊÒ¹¡Ñºá¹Ç¤ÇÒÁàª×èÍ¢Í§ªÔ¹âμà¾×èÍ

·Õè¨Ðä´ŒÊÒÁÒÃ¶à¼Âá¾Ã‹Å§ä»¶Ö§ªÒÇºŒÒ¹ä´Œ «Öè§¶×ÍÇ‹Ò

ÅÑ¡É³Ð¡ÒÃ¼ÊÁ¼ÊÒ¹¹Õéà»š¹ä»ã¹ÅÑ¡É³Ð·Õèà¡×éÍË¹Ø¹

«Öè§¡Ñ¹áÅÐ¡Ñ¹ 

2 ¡‹Í¹Ë¹ŒÒ¹Ñé¹ÁÕ¼ÙŒ¹íÒ¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òà¢ŒÒÁÒà»š¹ÃÐÂÐæ à¾ÃÒÐ»ÃÒ¡¯ËÅÑ¡°Ò¹Ç‹Ò¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òà¢ŒÒÁÒÊÙ‹à¡ÒËÅÕμÑé§áμ‹ã¹ ¤.È. 372 (à¾çªÃÕ 

 ÊØÁÔμÃ, 2543, Ë¹ŒÒ 37) «Öè§ÞÕè»Ø†¹ä´ŒμÔ´μ‹Í¡Ñºà¡ÒËÅÕÁÒâ´ÂμÅÍ´



30

วารสารญี่ปุนศึกษา

Japanese Studies Journal

ªÔ¹âμã¹ÊÁÑÂ ¹ÒÃÐ-àÎÍÑ¹
 àÁ×èÍÂ‹Ò§à¢ŒÒÊÙ‹ÊÁÑÂ¹ÒÃÐ (¤.È. 710-784) 

áÁŒÇ‹Ò¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò¨Ðà¨ÃÔÞÍÂ‹Ò§ÁÒ¡ã¹ª‹Ç§¹Õé  áμ‹

Ñ̈¡Ã¾ÃÃ´Ô¡çäÁ‹ä´Œ·Ã§ÅÐ·Ôé§ÈÒÊ¹Ò Ñ́é§à´ÔÁÍÂ‹Ò§ªÔ¹âμä» 

ÁÕ¡ÒÃÊÃŒÒ§μíÒ¹Ò¹áË‹§ª¹ªÒμÔÞÕè»Ø†¹·ÕèàÃÕÂ¡Ç‹Ò “â¤Ð¨Ô¡Ô” 

(Kojiki) ¢Öé¹à¾×èÍà»š¹ºÑ¹·Ö¡»ÃÐÇÑμÔÈÒÊμÃ � (Reader, 

1998, p.56) â´ÂÃÇºÃÇÁμíÒ¹Ò¹à¡ÕèÂÇ¡Ñº¤ÒÁÔ àÃÔèÁ

μÑé§áμ‹ÂØ¤ÊÁÑÂ¢Í§à·¾à Œ̈Ò (Kami-yo) Å§ÁÒ¨¹¶Ö§ÊÁÑÂ

¢Í§¨Ñ¡Ã¾ÃÃ´Ô¹Õ«ØÂâ¡Ð (Suiko) «Öè§à»š¹ Ñ̈¡Ã¾ÃÃ´ÔÍ§¤ �

·Õè 33 ¢Í§ÞÕè»Ø†¹ â¤Ð Ô̈¡Ôà»š¹ÇÃÃ³¡ÃÃÁ·Õè¤Òºà¡ÕèÂÇ

ÃÐËÇ‹Ò§ÊÁÑÂÂÐÁÐâμÐáÅÐ¹ÒÃÐ ¡Å‹ÒÇ¶Ö§¡íÒà¹Ô´à·¾ 

áÅÐà¡ÒÐÞÕè»Ø†¹ ÃÇÁ¶Ö§à·¾à Œ̈ÒáË‹§´Ç§ÍÒ·ÔμÂ� (Am-

aterasu) «Öè§à»š¹à·¾à Œ̈Ò·Õèàª×èÍÇ‹Òª¹ªÒμÔÞÕè»Ø†¹Ê×ºàª×éÍ

ÊÒÂÁÒ áÅÐàÃ×èÍ§ÃÒÇμ‹Ò§æ à¡ÕèÂÇ¡Ñºà·¾à Œ̈ÒÍ§¤ �Í×è¹æ

àÃ×èÍÂÁÒ¨¹¡ÃÐ·Ñè§Å§ÁÒÂÑ§âÅ¡Á¹ØÉÂ� «Öè§¤×Í¨Ñ¡Ã¾ÃÃ´Ô

Ô̈ÁÁØ (Jimmu) ·ÕèÊ×ºàª×éÍÊÒÂÁÒ¨Ò¡à·¾à¨ŒÒáË‹§´Ç§

ÍÒ·ÔμÂ� μÒÁ¤ÇÒÁàª×èÍ¢Í§ªÔ¹âμ

 áÁŒÇ‹Ò¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òä Œ́¶Ù¡ÃÑºà¢ŒÒäÇŒã¹ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡

áÅŒÇ ´ŒÇÂàËμØ¼Å·Ò§¡ÒÃàÁ×Í§´Ñ§·Õèä´Œ¡Å‹ÒÇä»áÅŒÇ¹Ñé¹ 

áμ‹ã¹ÃÐ Ñ́º·ŒÍ§¶Ôè¹ ªÔ¹âμÂÑ§¤§ÁÕº·ºÒ·ÊíÒ¤ÑÞÍÂÙ‹àª‹¹

à ỐÁ à¹×èÍ§¨Ò¡¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò·Õèà¢ŒÒÁÒã¹ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡ÁÕÀÒ¾

ÅÑ¡É³�¢Í§¡ÒÃà»š¹ÊÁºÑμÔ¢Í§ª¹ªÑé¹ÊÙ§ »ÃÐ¡Íº¡Ñº

¡ÒÃ·ÕèÁÕà¹×éÍËÒ·Õè«Ñº«ŒÍ¹ Ö̈§à»š¹¡ÒÃÂÒ¡·ÕèªÒÇºŒÒ¹¨Ð

à¢ŒÒã¨ Ñ́§¹Ñé¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹ÒàÍ§¨Ö§μŒÍ§ËÒË¹·Ò§·Õè¨Ð

ÊÒÁÒÃ¶à¼Âá¾Ã‹Å§ä»ã¹ÃÐ´ÑºªÒÇºŒÒ¹ â´Â¡‹Í¹·Õè

¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò¨Ðà¢ŒÒÁÒ¹Ñé¹ ¤ÇÒÁàª×èÍ´Ñé§à ỐÁ·ÕèªÒÇÞÕè»Ø†¹

àª×èÍ¶×ÍÍÂÙ‹à»š¹ÅÑ¡É³Ð¢Í§ªÔ¹âμ·Õèàª×èÍã¹à·¾à Œ̈ÒμÅÍ´

¨¹ÍíÒ¹Ò¨àË¹×Í¸ÃÃÁªÒμÔáÅÐ¡ÒÃà¢ŒÒ·Ã§ «Öè§ Ǿ̈ ¹ÕéàÍ§·Õè

ä´Œ¶Ù¡¹íÒÁÒ¼ÊÁ¼ÊÒ¹äÇŒã¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òã¹ª‹Ç§¹ÒÃÐ¹Õé

 ã¹ÊÁÑÂàÎÍÑ¹ (¤.È. 794-1185) ¢³Ð·Õè

¾Ø·¸ÈÒÊ¹ÒÂÑ§¤§ÃØ‹§àÃ×Í§μ‹Íä» ã¹Ê‹Ç¹¢Í§ªÔ¹âμàÍ§ä´Œ

à¡Ô´¡ÒÃà»ÅÕèÂ¹á»Å§¢Öé¹ÊÍ§¡ÃÐáÊ·ÕèÊÇ¹·Ò§¡Ñ¹ ¤×Í

¡ÒÃ¤§äÇŒ«Öè§¤ÇÒÁà»š¹ªÔ¹âμ Ñ́é§à ỐÁ áÅÐ¡ÒÃà»ÅÕèÂ¹á»Å§

ÃÙ»áººá¹Ç¤Ố â´Â¼ÊÁ¼ÊÒ¹¡Ñº¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò  ã¹Ê‹Ç¹

¢Í§¡ÒÃ¤§äÇŒ«Öè§¤ÇÒÁà»š¹ªÔ¹âμ´Ñé§à´ÔÁ¹Ñé¹ ÁÕ¡ÒÃ¨Ñ´

ÃÐººÃÐàºÕÂºÀÒÂã¹¢Í§ªÔ¹âμ â´Âã¹»‚ ¤.È. 927 

ä´ŒÁÕ¡ÒÃ¨Ñ´ÃÐàºÕÂºà¡ÕèÂÇ¡ÑºÈÒÅà Œ̈ÒáÅÐ¹Ñ¡ºÇª·Ñé§ã¹

àÁ×Í§ËÅÇ§áÅÐμÒÁ·ŒÍ§¶Ôè¹μ‹Ò§æ â´Âã¹ÈμÇÃÃÉ·Õè 11

ÃÑ°ºÒÅä´Œáμ‹§μÑé§ÈÒÅà Œ̈Ò·ÕèÊíÒ¤ÑÞ í̈Ò¹Ç¹ 22 áË‹§ 

(Kitagawa, 1966, p.67) «Öè§ÈÒÅà Œ̈ÒàËÅ‹Ò¹Õéä´ŒÃÑº¡ÒÃ

ºÃÔ̈ Ò¤áÅÐ¡ÒÃÊ¹ÑºÊ¹Ø¹¨Ò¡·Ò§ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡ÊíÒËÃÑº¡ÒÃ

Ñ́̈ §Ò¹à·È¡ÒÅ·ÕèÁÕà»š¹»ÃÐ¨íÒ ¹Í¡¨Ò¡¹ÕéÈÒÅà Œ̈Ò·ÕèÁÕÍÂÙ‹

μÒÁ·ŒÍ§·Õèμ‹Ò§æ ä´Œ¶Ù¡¡ÒÃáº‹§ªÑé¹μÒÁÅíÒ´Ñº¤ÇÒÁ

ÊíÒ¤ÑÞâ´Âáº‹§ÍÍ¡à»š¹ 3 ªÑé¹ËÅÑ¡æ ¤×Í ªÑé¹·Õè 1 «Öè§

à»š¹ÃÐ´Ñº·ÕèÊíÒ¤ÑÞ·ÕèÊØ´ àÃÕÂ¡Ç‹ÒÍÔªÔ-â¹Ð-ÁÔÂÐ (ichi-

no-miya) ÅíÒ´Ñºμ‹ÍÁÒàÃÕÂ¡Ç‹Ò¹Ô-â¹Ð-ÁÔÂÐ (ni-no-

miya) áÅÐ «Ñ¹-â¹Ð-ÁÔÂÐ (san-no-miya) μÒÁ

ÅíÒ´Ñº (村上重良, 1991, p.63) «Öè§â´Â»¡μÔ¨ÐÁÕ   

à Œ̈ÒË¹ŒÒ·Õè¢Í§áμ‹ÅÐ·ŒÍ§·Õè¤ÍÂ´ÙáÅ ¹Í¡¨Ò¡¹ÕéÈÒÅà Œ̈Ò

·Õèä´ŒÃÑº¡ÒÃÊ¹ÑºÊ¹Ø¹¨Ò¡μÃÐ¡ÙÅ¢Ø¹¹Ò§ÁÒ¡‹Í¹Ë¹ŒÒ¹Õé¡ç

ÂÑ§¤§ä´ŒÃÑº¡ÒÃÊ¹ÑºÊ¹Ø¹àËÁ×Í¹à´ÔÁ â´ÂºÒ§ÈÒÅà Œ̈Ò

·ÕèÃèíÒÃÇÂ¨ÐÁÕ·ËÒÃÃÑº Œ̈Ò§ÁÒ´ÙáÅà»š¹àËÁ×Í¹¡Í§·ËÒÃ

¢¹Ò´Â‹ÍÁ «Öè§μ‹ÍÁÒã¹ÊÁÑÂ·ÕèμÃÐ¡ÙÅÁÔ¹ÐâÁÐâμÐ·íÒ

Ê§¤ÃÒÁ¡ÑºμÃÐ¡ÙÅ·ÐÍÔÃÐã¹ª‹Ç§»ÅÒÂÊÁÑÂàÎÍÑ¹¡çä´Œ

ÃÑº¡ÒÃÊ¹ÑºÊ¹Ø¹¨Ò¡ÈÒÅà Œ̈Ò´ŒÇÂàª‹¹¡Ñ¹

 ¢³Ðà ṌÂÇ¡Ñº·ÕèÁÕ¡ÒÃ Ñ́̈ ÃÐººÃÐàºÕÂºÀÒÂã¹

ªÔ¹âμ ´ŒÒ¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò¡çÂÑ§ÁÕ¤ÇÒÁ¾ÂÒÂÒÁ·Õè¨Ðà¼Â

á¾Ã‹á¹Ç¤ÇÒÁ¤Ô´¤ÇÒÁàª×èÍÅ§ä»ã¹ÃÐ´ÑºªÒÇºŒÒ¹ãËŒ

¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òà»š¹·ÕèÃÙŒ Ñ̈¡ÁÒ¡¢Öé¹ â´Â¡ÒÃËÒ Ø̈´àª×èÍÁâÂ§

¤ÇÒÁÊÑÁ¾Ñ¹ �̧ÃÐËÇ‹Ò§¾Ø·¸ÈÒÊ¹ÒáÅÐªÔ¹âμ

 1)  á¹Ç¤Ô´à¡ÕèÂÇ¡ÑºÊ¶Ò¹ÀÒ¾¢Í§¤ÒÁÔ
áÅÐ¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Ò (ËÃ×Í ¾ÃÐâ¾ Ô̧ÊÑμÇ �)
 ÊÁÑÂ¹ÒÃÐ (¤.È. 710-784) ¢³Ð·Õè¾Ø·¸-

ÈÒÊ¹Òà¨ÃÔÞÁÒ¡ã¹ª‹Ç§ÈμÇÃÃÉ·Õè 7 áÅÐ 8 ªÔ¹âμ 

¡çÂÑ§ÁÔä Œ́àÊ×èÍÁËÒÂä» »ÃÒ¡¯Ç‹Òã¹ ¤.È. 737 ÁÕÈÒÅà Œ̈Ò

ªÔ¹âμ¡Ç‹Ò 3,000 áË‹§ (Picken, 1994, p.16) «Öè§ÁÕ

·Ñé§ËÅÒ¡ËÅÒÂ¢¹Ò´áÅÐËÅÒÂÃÐ Ñ́º¢Í§¤ÇÒÁÊíÒ¤ÑÞ 

むらかみしげよし



31

อิทธิพลของพุทธศาสนาตอการเปลี่ยนแปลงรูปแบบของชินโตในสมัยนาระ-เฮอัน

วรวรรณ เฟองขจรศักดิ์

¢³Ðà´ÕÂÇ¡Ñ¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹ÒàÍ§¡çμÃÐË¹Ñ¡Ç‹Ò ¡ÒÃ·Õè¾Ø·¸-

ÈÒÊ¹Òä´ŒÃÑº¡ÒÃÂ¡ãËŒà»š¹àÊÁ×Í¹à¤Ã×èÍ§º‹§ºÍ¡¶Ö§

¤ÇÒÁÁÑè¹¤§¢Í§»ÃÐà·È¹Ñé¹ à»š¹¼ÅÊ×ºà¹×èÍ§¨Ò¡¤ÒÁÔ

¢Í§ªÔ¹âμ¹Ñè¹àÍ§ ́ Ñ§¹Ñé¹Í§¤�¡Ã¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò Ö̈§àËç¹¤ÇÃ

ãËŒÁÕÈÒÅà Œ̈ÒªÔ¹âμμÑé§ÍÂÙ‹ã¹à¢μ·Õè́ Ô¹ËÃ×ÍºÃÔàÇ³ã¡ÅŒà¤ÕÂ§

¡ÑºÇÑ´ã¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò à¾×èÍÇÑ´ËÃ×Í·Õè´Ô¹ºÃÔàÇ³ÇÑ´¹Ñé¹

¨Ðä´ŒÃÑº¡ÒÃ»¡»‡Í§¤ØŒÁ¤ÃÍ§ãËŒ¾Œ¹ÀÑÂÍÑ¹à¡Ô´¨Ò¡ÊÔè§·Õè

à»š¹¾ÅÑ§àË¹×Í¸ÃÃÁªÒμÔ·Ñé§ËÅÒÂ Ñ́§¨ÐàËç¹ä Œ́¨Ò¡

μÑÇÍÂ‹Ò§ã¹¡ÒÃÊÃŒÒ§¾ÃÐ¾Ø·¸ÃÙ»ãËÞ‹áË‹§àÁ×Í§¹ÒÃÐ¢Öé¹

·ÕèÇÑ́ â·´ÐÍÔ̈ Ô (Todaiji) ÍÑ¹à»š¹ÇÑ́ ·ÕèÊíÒ¤ÑÞ¢Í§ÈÒÊ¹Ò

¾Ø·¸·ÕèÊÃŒÒ§â´ÂÃÑ° â´Âã¹¡ÒÃËÅ‹Í¾ÃÐ¾Ø·¸ÃÙ»ãËÞ‹¹Õé

ä´Œà¡Ố ÁÕ»̃ÞËÒ¢Öé¹ËÅÒÂ»ÃÐ¡ÒÃ ã¹ºÑ¹·Ö¡â¬Ð¡Ø ¹ÔÎ¹§Ô

(Shoku Nihongi) ä´Œ¡Å‹ÒÇäÇŒÇ‹Ò ÁÕ¡ÒÃÍÒÃÒ¸¹Ò   

ÎÐªÔÁÑ¹ ¤ÒÁÔ3 (Hachiman Kami) à¾×èÍ¤ØŒÁ¤ÃÍ§

¾ÃÐ¾Ø·¸ÃÙ»Í§¤�ãËÞ‹áÅÐ¡ÒÃ¡‹ÍÊÃŒÒ§ÇÑ´â·´ÐÍÔ Ô̈ 

(Picken, 1994, p.16) ́ Ñ§¹Ñé¹ ÎÐªÔÁÑ¹ ¤ÒÁÔ ̈ Ö§¡ÅÒÂ

à»š¹¤ÒÁÔ·Õè¤ÍÂ»¡»̃¡É�ÃÑ¡ÉÒÇÑ´áË‹§¹Õé áÅÐà¹×èÍ§¨Ò¡

ÇÑ´â·´ÐÍÔ Ô̈à»š¹ÇÑ´ã¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹ÒËÃ×Í·ÕèàÃÕÂ¡Ç‹Ò “â¤Ð

¤ØºØ§ Ô̈”4 (Kokubunji) ·ÕèÊíÒ¤ÑÞ ·íÒãËŒã¹àÇÅÒμ‹ÍÁÒ

àÁ×èÍÁÕ¡ÒÃÊÃŒÒ§â¤Ð¤ØºØ§ Ô̈μÒÁ·ŒÍ§·Õèμ‹Ò§æ ÈÒÅà¨ŒÒ¢Í§

ÎÐªÔÁÑ¹¤ÒÁÔ̈ Ö§ä´Œ¶Ù¡ÊÃŒÒ§¢Öé¹·ÑèÇä»à¾×èÍ·Õè̈ Ðä´ŒÊÒÁÒÃ¶

»¡»‡Í§ÇÑ´¾Ø·¸àËÅ‹Ò¹Õéä´Œ â´Âã¹·ÕèÊØ´ã¹»‚ ¤.È. 783 

ÎÐªÔÁÑ¹ ¤ÒÁÔ ä´ŒÃÑº¡ÒÃ¹Ñºã¹°Ò¹Ðà»š¹¾ÃÐâ¾ Ô̧ÊÑμÇ �

Í§¤�Ë¹Öè§ã¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò (Kiitagawa, 1966, p.38)

ÈÒÅà Œ̈Ò·ÐÁØà¤ÐÂÐÁÐ ÎÐªÔÁÑ¹ (Tamukeyama Hachiman) 

ÊÃŒÒ§¢Öé¹ã¹ÈμÇÃÃÉ·Õè 8 ºÃÔàÇ³ã¡ÅŒÇÑ´â·´ÐÍÔ Ô̈ (Todaiji)

(·ÕèÁÒ: http://www.hgeo.h.kyoto-u.ac.jp/soramitsu/tamukeyama.html)

3 ¤ÒÁÔ¢Í§ªÔ¹âμ  «Öè§à»š¹·Õè¹Ñº¶×Í¡Ñ¹ã¹°Ò¹Ð·Õèà»š¹à·¾à Œ̈ÒáË‹§Ê§¤ÃÒÁ  àª×èÍ¡Ñ¹Ç‹ÒÍ´Õμà¤Âà»š¹ Ñ̈¡Ã¾ÃÃ´ÔâÍ¨Ô¹  (Ojin) »¡¤ÃÍ§

 ÞÕè»Ø†¹
4 »ÅÒÂÈμÇÃÃÉ·Õè 7 ̈ Ñ¡Ã¾ÃÃ´Ôà·ÁÁØÁÕÃÑºÊÑè§ãËŒÊÃŒÒ§â¤Ð¤ØºØ§ Ô̈ (Kokubunji) ¢Öé¹ã¹·Ø¡·ŒÍ§·Õè à¾×èÍª‹ÇÂ¤ØŒÁ¤ÃÍ§ºŒÒ¹àÁ×Í§ãËŒÊ§ºÊØ¢

 áÅÐä´Œáμ‹§μÑé§μíÒáË¹‹§¾ÃÐÃÐ´ÑºÊÙ§·ÕèàÃÕÂ¡Ç‹Òâ¤Ð¤Ø¬Ô (Kokushi) ¢Öé¹à¾×èÍ·íÒË¹ŒÒ·Õè´ÙáÅâ¤Ð¤ØºØ§ Ô̈ (村上重良, 1991, p.35)
むらかみしげよし



32

วารสารญี่ปุนศึกษา

Japanese Studies Journal

 º·ºÒ·¢Í§¤ÒÁÔ·Õèà»ÅÕèÂ¹ä»àª‹¹¹Õé ·íÒãËŒ

à¡Ô´¤ÇÒÁàª×èÍÁâÂ§¡Ñ¹ÃÐËÇ‹Ò§ÈÒÅà¨ŒÒªÔ¹âμáÅÐÇÑ´ã¹

¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò ¤ÇÒÁÈÃÑ·¸Òμ‹Í¤ÒÁÔ´Ñé§à ỐÁ·ÕèÁÕÍÂÙ‹ã¹ÈÒÅ

à Œ̈Òä´ŒÊ‹§¼Åμ‹Í¤ÇÒÁÈÃÑ·¸Òã¹ÇÑ́ ¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò´ŒÇÂ

àª‹¹¡Ñ¹ μÑÇÍÂ‹Ò§àª‹¹ ã¹¡Ã³Õ¢Í§ÇÑ́ ãËÞ‹·Õè¹ÒÃÐ·ÕèÁÕª×èÍ

Ç‹Òâ¤¿Ø¡Ø̈ Ô (Kofukuji) ¡ÑºÈÒÅà Œ̈Ò¤Ð«Ø§Ð (Kasuga) 

·ÕèÍÂÙ‹ã¡ÅŒà¤ÕÂ§ (Reader, 1998, p.59) «Öè§·Ñé§ÊÍ§

μ‹Ò§ä´ŒÃÑº¡ÒÃÍØ»¶ÑÁÀ�¨Ò¡¢Ø¹¹Ò§μÃÐ¡ÙÅ¿Ø Ô̈ÇÐÃÐ·ÕèÁÕ

º·ºÒ·áÅÐÍíÒ¹Ò¨ÁÒ¡ã¹ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡ ÈÒÅà Œ̈Ò¤ÒÊØ§Ðà´ÔÁ

à»š¹ÈÒÅà Œ̈Ò¢Í§μÃÐ¡ÙÅ¿Ø Ô̈ÇÐÃÐ áÅÐ´ŒÇÂÍÔ·¸Ô¾Å¢Í§

μÃÐ¡ÙÅ·íÒãËŒÈÒÅà Œ̈ÒáË‹§¹Õéà»š¹ÈÒÅà Œ̈Ò·ÕèÊíÒ¤ÑÞ·ÕèÊǾ áË‹§

Ë¹Öè§¢Í§àÁ×Í§ ÂÑ§Ê‹§¼ÅãËŒÇÑ́ â¤¿Ø¡Ø̈ Ô¾ÅÍÂÁÕÍíÒ¹Ò¨ä»

´ŒÇÂ

ÇÑ´â¤¿Ø¡Ø Ô̈ (Kofukuji) 

(·ÕèÁÒ: www.narahaku.go.jp/around/kofukuji.htm)  

ÈÒÅà Œ̈Ò¤Ð«Ø§Ð (Kasuga)

(·ÕèÁÒ: http://en.wikipedia.org)

 àÃ×èÍ§¢Í§¤ÇÒÁàª×èÍÁâÂ§¡Ñ¹¢Í§ÈÒÅà Œ̈ÒáÅÐ

ÇÑ´¹Ñé¹¶×Íà»š¹àÃ×èÍ§»¡μÔ¸ÃÃÁ´Ò·Õè¾ºã¹ÊÁÑÂ¹ÒÃÐáÅÐ

ÊÁÑÂàÎÍÑ¹ ÁÕºÒ§¤¹¡Å‹ÒÇÇ‹Ò ¾Ø·¸ÈÒÊ¹ÒÁÕ¤ÇÒÁà»š¹

ÊÒ¡Å Ê‹Ç¹ªÔ¹âμà»š¹¤ÇÒÁàª×èÍ·ŒÍ§¶Ôè¹ à»š¹ÈÒÊ¹Ò¢Í§

ª¹ªÑé¹Å‹Ò§ áμ‹ÍÂ‹Ò§äÃ¡çμÒÁ ·Ñé§ÊÍ§¡çÂÑ§¤§¤Òºà¡ÕèÂÇ

¶Ö§¡Ñ¹ ¤¹¨Ð¹Ñº¶×Í¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò¡çà¾ÃÒÐÇ‹Ò¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Ò

ä´Œ¶Ù¡¼Ù¡à¢ŒÒ¡Ñº¤ÒÁÔ¢Í§ªÔ¹âμäÇŒã¹°Ò¹Ð·Õè¤ÒÁÔà»š¹¼ÙŒ

¤ØŒÁ¤ÃÍ§ ¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò Ö̈§ÍÒÈÑÂ¤ÇÒÁÈÃÑ·¸Òã¹¤ÒÁÔã¹

¡ÒÃà¼Âá¾Ã‹ÈÒÊ¹Ò áÅÐ¢³Ðà ṌÂÇ¡Ñ¹ ªÔ¹âμ¡çÍÒÈÑÂ

¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òã¹¡ÒÃá¼‹¢ÂÒÂÍíÒ¹Ò¨¢Í§¤ÒÁỐ ŒÇÂàª‹¹¡Ñ¹ 

«Öè§μÑÇÍÂ‹Ò§á¹Ç¤Ô´¹Õé¡çÁÕ»ÃÒ¡¯ã¹ÊÁÑÂàÎÍÑ¹ Œ́ÇÂ ÍÑ¹

ä´Œá¡‹¡Ã³Õ¢Í§ÍÔ¹ÐÃÔ ¤ÒÁÔ5 (Inari Kami) «Öè§à»š¹

¤ÒÁÔ·ÕèÁÕ¼ÙŒ¹Ñº¶×ÍÁÒ¡ã¹àÁ×Í§¿Ø¬ÔÁÔ·ÕèÍÂÙ‹μÍ¹ãμŒ¢Í§à¡ÕÂÇâμ

â´Âã¹ª‹Ç§μŒ¹ÈμÇÃÃÉ·Õè 9 ä Œ́ÁÕ¡ÒÃÊÃŒÒ§ÇÑ́ â· Ô̈ (Toji)

¢Öé¹«Öè§à»š¹ÇÑ́ ¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò¹Ô¡ÒÂ¬Ô§§¹ (Shingon)

¡‹ÍμÑé§â´Â¾ÃÐ¤Ù¤ÐÍÔ (Kukai) ÍÔ¹ÐÃÔ ¤ÒÁÔ ä´ŒÃÑº¡ÒÃ

à¤ÒÃ¾ÊÑ¡¡ÒÃÐã¹°Ò¹Ðà»š¹¤ÒÁÔ¼ÙŒ¤ØŒÁ¤ÃÍ§ÇÑ́  (Reader,

1998, p.59) ÍÑ¹à»š¹àËμØãËŒ¹Ô¡ÒÂ¬Ô§§¹ à»š¹·Õèá¾Ã‹

ËÅÒÂã¹·ŒÍ§¶Ôè¹¹Ñé¹ Ê‹Ç¹ÍÔ¹ÐÃÔ ¤ÒÁÔ àÍ§ä´ŒÁÕÍíÒ¹Ò¨

ÁÒ¡¢Öé¹áÅÐ¡ÅÒÂà»š¹¤ÒÁÔ·ÕèÊíÒ¤ÑÞÍ§¤�Ë¹Öè§¢Í§ÞÕè»Ø†¹ 

5 à·¾à Œ̈ÒáË‹§¤ÇÒÁÍØ´ÁÊÁºÙÃ³ � áÅÐ¡ÒÃà¾ÒÐ»ÅÙ¡¢ŒÒÇ ÁÑ¡»ÃÒ¡¯ã¹ÃÙ»¢Í§·Ñé§¼ÙŒËÞÔ§ áÅÐ¼ÙŒªÒÂ ÁÕÊÑÞÅÑ¡É³�à»š¹ÊØ¹Ñ¢ Ô̈é§¨Í¡



33

อิทธิพลของพุทธศาสนาตอการเปลี่ยนแปลงรูปแบบของชินโตในสมัยนาระ-เฮอัน

วรวรรณ เฟองขจรศักดิ์

 ã¹àÇÅÒμ‹ÍÁÒ ¨Ò¡¤ÇÒÁàª×èÍ·ÕèÇ‹Ò¤ÒÁÔà»š¹ 

¼ÙŒ¤ØŒÁ¤ÃÍ§¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Ò ä´Œ¾Ñ²¹Ò¡ÅÒÂÁÒà»š¹¤ÇÒÁ

àª×èÍ·ÕèÇ‹Ò¤ÒÁÔμŒÍ§ÍÒÈÑÂ¤ÇÒÁª‹ÇÂàËÅ×Í¨Ò¡¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Ò

ã¹¡ÒÃºíÒà¾çÞÀÒÇ¹Òà¾×èÍ¡ÒÃËÅǾ ¾Œ¹ ̈ Ö§à¡Ố ¡ÒÃÊÃŒÒ§

Ô̈¹§Ù Ô̈ (Jingu-ji) ¢Öé¹ «Öè§à»š¹ÅÑ¡É³Ð¼ÊÁ¢Í§ÇÑ´

ã¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹ÒáÅÐÈÒÅà Œ̈ÒªÔ¹âμ â´ÂÁÕ¡ÒÃÊÃŒÒ§âºÊ¶ �

ÊíÒËÃÑº¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈ÒËÃ×Í¾ÃÐâ¾¸ÔìÊÑμÇ �¢Öé¹ÀÒÂã¹ºÃÔàÇ³

ÈÒÅà¨ŒÒ (Japonica 大日本百科事典第9巻, 

1971, p.716) àÊÁ×Í¹à»š¹Ê¶Ò¹·Õè» Ô̄ºÑμÔ¢Í§¤ÒÁÔ

ÊíÒËÃÑººíÒà¾çÞÀÒÇ¹Ò 

 ¹Í¡¨Ò¡¹Õé ¤ÇÒÁÊÑÁ¾Ñ¹ �̧¹ÕéÂÑ§·íÒãËŒÅÑ¡É³Ð

¢Í§¡ÒÃºÙªÒ¤ÒÁÔ¢Í§ªÔ¹âμÁÕÅÑ¡É³Ð¢Í§¡ÒÃºÙªÒã¹

¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò»¹ÍÂÙ‹´ŒÇÂ àª‹¹ ÈÙ¹Â�¡ÅÒ§¢Í§¡ÒÃºÙªÒ

ÍÔ¹ÐÃÔ ¤ÒÁÔ (Inari Kami) ·Õè Ñ̈§ËÇÑ´ÍÐÍÔ Ô̈ (Aichi)

áÅÐâÍ¡ÒÂÒÁÒ  (Okayama)  ÍÔ¹ÐÃÔ  ¤ÒÁÔä´ŒÃÑº¡ÒÃ       

ÊÑ¡¡ÒÃÐã¹áºº¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò  áÅÐÁÕ¡ÒÃÍ‹Ò¹¾ÃÐÊÙμÃ

¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò «Öè§ÅÑ¡É³Ðàª‹¹¹ÕéÂÑ§¤§ÁÕ» Ô̄ºÑμÔÊ×ºμ‹Í

¡Ñ¹ÁÒã¹ÊÁÑÂàÎÍÑ¹ àª‹¹ ã¹ÈÒÅà Œ̈ÒÍÔÇÐ¬ÔÁÔÊÖ ÎÐªÔÁÑ¹

(Iwashimizu Hachiman) ̈ ÐÁÕ¡ÒÃ»ÃÐ¡Íº¾Ô Õ̧·Ò§

ÈÒÊ¹Òáºº¾Ø·¸ ¾ÃŒÍÁ·Ñé§ÁÕà¤Ã×èÍ§»ÃÐ´Ñºμ¡áμ‹§áºº

¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò Œ́ÇÂ «Öè§¨Ð»ÃÐ¡Íº¾Ô Õ̧â´Â¬Ðâ« “sha-

so” ËÃ×Í ¹Ñ¡ºÇªã¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò·Õè»ÃÐ¡Íº¾Ô̧ Õã¹ÈÒÅà Œ̈Ò

ªÔ¹âμ (Kitagawa, 1966, p.69)

ÈÒÅà Œ̈Ò¿Ø¬ÔÁÔ ÍÔ¹ÐÃÔ (Fushimi Inari Taisha) à¡ÕÂÇâμ  

(·ÕèÁÒ: www.arrakeen.ch/asia2006/japan.html)                       

ÊØ¹Ñ¢ Ô̈é§¨Í¡ ÊÑÞÅÑ¡É³�¢Í§ ÍÔ¹ÐÃÔ ¤ÒÁÔ (Inari Kami)

(·ÕèÁÒ: http://ja.wikipedia.org)                                                                    

ÈÒÅà Œ̈ÒÍÔÇÐ¬ÔÁÔÊÖ ÎÐªÔÁÑ¹ (Iwashimizu Hachiman Shrine)

(·ÕèÁÒ: http://ja.wikipedia.org)                                           



34

วารสารญี่ปุนศึกษา

Japanese Studies Journal

 áÁŒÇ‹Òã¹ª‹Ç§áÃ¡·Õè¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òà¢ŒÒÁÒ ̈ Ð¶Ù¡

ÁÍ§Ç‹Òà»š¹ÊÁºÑμÔ¢Í§ª¹ªÑé¹ÊÙ§à·‹Ò¹Ñé¹ áμ‹ã¹àÇÅÒμ‹ÍÁÒ

ªÒÇºŒÒ¹μ‹Ò§ÃÙŒÊÖ¡ä Œ́¶Ö§¤ÇÒÁàËÁ×Í¹¡Ñ¹¢Í§¤ÒÁÔ  áÅÐ

¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Òã¹ÈÒÊ¹Ò¾Ø·¸ â´Âàª×èÍÇ‹ÒËÒ¡ÈÒÅà¨ŒÒ¶Ù¡

ÊÃŒÒ§¢Öé¹ã¹ËÁÙ‹ºŒÒ¹ËÃ×ÍªØÁª¹¢Í§¾Ç¡à¢Ò ¾Ç¡à¢Ò¡ç

¨Ðä´ŒÃÑº¡ÒÃ¤ØŒÁ¤ÃÍ§ áÅÐã¹àÁ×èÍ¡ÒÃÊÃŒÒ§ÇÑ´¢Í§¾Ø·¸

ÈÒÊ¹Òá¾Ã‹ËÅÒÂà¢ŒÒä»ã¹ªØÁª¹ »ÃÐ¡Íº¡Ñº¡ÒÃ·ÕèÁÕ

ÈÒÅà Œ̈ÒÍÂÙ‹à¤ÕÂ§¢ŒÒ§ ̈ Ö§·íÒãËŒªÒÇºŒÒ¹¤Ố Ç‹Ò¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Ò 

ËÃ×Í ¾ÃÐâ¾¸ÔÊÑμÇ �·Õèä´ŒÃÑº¡ÒÃÊÑ¡¡ÒÃÐã¹ÇÑ´¹Ñé¹ à»š¹

àÊÁ×Í¹¤ÒÁÔ·Õè¤ÍÂ¤ØŒÁ¤ÃÍ§¾Ç¡à¢Òä´Œàª‹¹¡Ñ¹ «Öè§

á¹Ç¤Ô´¹Õéä´Œ»ÃÒ¡¯à»š¹ÃÙ»¸ÃÃÁÁÒ¡¢Öé¹ã¹ÊÁÑÂàÎÍÑ¹

 ÊÁÑÂàÎÍÑ¹ (¤.È. 794-1185) ÅÑ¡É³Ð¢Í§

¡ÒÃ¼ÊÁ¼ÊÒ¹ÃÐËÇ‹Ò§ªÔ¹âμ¡Ñº¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òã¹ÊÁÑÂ      

àÎÍÑ¹¹ÕéàÃÔèÁ´Ùà»š¹ÃÙ»¸ÃÃÁÁÒ¡¢Öé¹ ÇÑ´ã¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹ÒÂÑ§

¤§ÁÕÍÔ·¸Ô¾ÅÍÂÙ‹ ¢³Ð·Õè¤ÇÒÁÊíÒ¤ÑÞ¢Í¤ÒÁÔáÅÐÈÒÅà Œ̈Ò

¡çÂÑ§äÁ‹ËÒÂä» ¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òä Œ́áÂ¡ÍÍ¡à»š¹¹Ô¡ÒÂμ‹Ò§æ 

·ÕèÊíÒ¤ÑÞä´Œá¡‹ ¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò¹Ô¡ÒÂ¬Ô§§¹ (Shingon) 

áÅÐ à·ç¹´ÐÍÔ (Tendai) ¤ÇÒÁ¾ÂÒÂÒÁ·Õè¨Ðà¼Âá¾Ã‹

¤íÒÊÍ¹¢Í§¹Ô¡ÒÂàËÅ‹Ò¹ÕéÅ§ä»ã¹ÃÐ´ÑºªÒÇºŒÒ¹ Ö̈§μŒÍ§

·íÒ¡ÒÃ¼ÊÁ¼ÊÒ¹à¢ŒÒ¡Ñº¤ÇÒÁàª×èÍ´Ñé§à ỐÁ·ÕèªÒÇºŒÒ¹

¹Ñº¶×Í¡Ñ¹ÍÂÙ‹«Öè§¡ç¤×ÍªÔ¹âμ ·íÒãËŒà¡Ô´á¹Ç¤Ô´ãËÁ‹·Õè

Í¸ÔºÒÂÇ‹Ò¤ÒÁÔà»š¹àÊÁ×Í¹ÀÒ¤Ë¹Öè§¢Í§¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Ò 

´Ñ§¹Ñé¹¤ÒÁÔáÅÐ¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Ò¨Ö§¶×Íà»š¹ÊÔè§à´ÕÂÇ¡Ñ¹ «Öè§

¤ÇÒÁàª×èÍ¹ÕéÁÒá·¹¤ÇÒÁàª×èÍà´ÔÁã¹ÊÁÑÂ¹ÒÃÐ·ÕèÇ‹Ò¤ÒÁÔ

í̈Òà»š¹μŒÍ§ä´ŒÃÑº¡ÒÃª‹ÇÂàËÅ×Í¨Ò¡¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Ò ã¹¡ÒÃ

ºíÒà¾çÞÀÒÇ¹Òà¾×èÍ¡ÒÃËÅØ´¾Œ¹ «Öè§á¹Ç¤Ô´ãËÁ‹¹ÕéàÃÕÂ¡

Ç‹Ò “Î§ªÔ «ØÂ¨Ð¡Ø” (Honchi-Suijaku)

 “Î§ªÔ «ØÂ¨Ð¡Ø” (Honchi-Suijaku) à»š¹

á¹Ç¤Ố ·Õè¡Å‹ÒÇ¶Ö§¤ÇÒÁàª×èÍÁâÂ§¡Ñ¹ÃÐËÇ‹Ò§¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Ò

áÅÐ¤ÒÁÔ¢Í§ªÔ¹âμâ´ÂÁÍ§¨Ò¡ÁØÁÁÍ§¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò 

(義江彰夫, 1996, p.169) Î§ªÔ (Honchi) ËÁÒÂ¶Ö§

¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Ò¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò Ê‹Ç¹«ØÂ¨Ð¡Ø (Suijaku) 

ËÁÒÂ¶Ö§ ÀÒ¤·ÕèÍÇμÒÃÅ§ÁÒº¹âÅ¡Á¹ØÉÂ�à¾×èÍª‹ÇÂ

àËÅ×ÍÁ¹ØÉÂ�·Ñé§ËÅÒÂ ¡Å‹ÒÇ¤×Í ¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Òà»š¹àÊÁ×Í¹

Î§ Ô̈ (Honchi) Ê‹Ç¹¤ÒÁÔà»š¹àÊÁ×Í¹«ØÂ¨Ð¡Ø (Suija-

ku) «Öè§·Ñé§ÊÍ§ÊÔè§¹ÕéäÁ‹ÊÒÁÒÃ¶·Õè̈ ÐáÂ¡ÍÍ¡¨Ò¡¡Ñ¹ä´Œ

áÅÐäÁ‹ÁÕÊÔè§äË¹·Õè̈ ÐÊÙ§μèíÒàË¹×Í¡Ç‹Ò¡Ñ¹ ËÃ×Í¡Å‹ÒÇä Œ́Ç‹Ò

à»š¹ÊÔè§à ṌÂÇ¡Ñ¹¹Ñè¹àÍ§ «Öè§á¹Ç¤Ố ´Ñ§¡Å‹ÒÇä´Œ¶Ù¡¾Ñ²¹Ò

áÅÐ¹íÒÁÒãªŒà»š¹àÊÁ×Í¹à¤Ã×èÍ§Á×Íã¹¡ÒÃà¼Âá¾Ã‹¾Ø·¸-

ÈÒÊ¹ÒÅ§ã¹ÃÐ Ñ́ºªÒÇºŒÒ¹â´Â¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò¹Ô¡ÒÂ¬Ô§§¹

áÅÐà·ç¹´ÐÍÔ ¹íÒä»ÊÙ‹¡ÒÃà¡Ố ªÔ¹âμá¹ÇãËÁ‹¢Öé¹ÍÑ¹ä´Œá¡‹ 

àÃÕÂÇºØ ªÔ¹âμ (Ryobu Shinto) áÅÐ «Ñ¹â¹ ÍÔªÔ Ô̈· �«Ø

ªÔ¹âμ (Sanno Ichijitsu Shinto) (Picken, 1994, 

p.22) «Öè§¡ÒÃ·Õè¨ÐÊÒÁÒÃ¶ãËŒ¤¹ÃÐ Ñ́ºÊÒÁÑÞ¸ÃÃÁ´Ò

à¢ŒÒã¨ä Œ́¹Ñé¹ í̈Òà»š¹μŒÍ§ÍÒÈÑÂ¡ÒÃ¼Ù¡¾Ñ¹¡Ñºá¹Ç¤Ố ·ÕèÁÕ

ÍÂÙ‹áμ‹à ỐÁ â´ÂãªŒ·ÄÉ®Õμ‹Ò§æ ÁÒÍ Ô̧ºÒÂáÅÐÊÍ´á·Ã¡

ËÅÑ¡¡ÒÃ¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òà¢ŒÒä»ã¹ªÔ¹âμ

 àÃÕÂÇºØ ªÔ¹âμ (Ryobu Shinto) 
 ÁÕá¹Ç¤Ố ËÅÑ¡ ¤×Í Î§ªÔ «ØÂ¨Ð¡Ø (Honchi-

Suijaku) ¡Å‹ÒÇ¤×Í ¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Òã¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òà»š¹

μÑÇμ¹·Õèá·Œ¨ÃÔ§¢Í§¤ÒÁÔã¹ªÔ¹âμ ¤ÒÁÔ¨Ð¶Ù¡¤Ô´Ç‹Òà»š¹

ÀÒ¤ÍÇμÒÃ¢Í§¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Ò ÍÂ‹Ò§äÃ¡çμÒÁºÒ§¤ÃÑé§¤ÒÁÔ

¨Ð¶Ù¡àÃÕÂ¡Ç‹Òà»š¹¾ÃÐâ¾Ç Ô̧ìÊÑμÇ � (Bosatsu) ́ ŒÇÂ à¾×èÍ

à»š¹¡ÒÃãËŒ¤ÇÒÁÊíÒ¤ÑÞáÅÐà»š¹¡ÒÃÂ¡ÃÐ Ñ́º¤ÒÁÔ 

 àÃÕÂÇºØ ªÔ¹âμ ¶×Í¡íÒà¹Ô´¢Öé¹â´Â¾ÃÐ¤Ù¤ÐÍÔ 

(Kukai) (¤.È. 773-835) ËÃ×Í·ÕèÃÙŒ̈ Ñ¡ã¹¹ÒÁ “â¤âº

´ÐÍÔ¬Ô” (Kobo Daishi) ¼ÙŒãËŒ¡íÒà¹Ố ÈÒÊ¹Ò¾Ø·¸¹Ô¡ÒÂ

¬Ô§§¹ ä´Œà´Ô¹·Ò§ä»ÈÖ¡ÉÒ¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òã¹ Ṏ¹áÅÐä´ŒμÑé§

¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò¹Ô¡ÒÂ¬Ô§§¹¢Öé¹àÁ×èÍ¡ÅÑºÁÒÞÕè»Ø†¹ â´Â

àÃÕÂÇºØ ªÔ¹âμ ¹Ñé¹à»š¹¡ÒÃ¼ÊÁ¼ÊÒ¹ªÔ¹âμà¢ŒÒ¡Ñº

¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò¹Ô¡ÒÂ¬Ô§§¹·Ñé§´ŒÒ¹á¹Ç¤Ô´áÅÐÇÔ Õ̧» Ô̄ºÑμÔ 

â´Âàª×èÍÇ‹Òà·¾à¨ŒÒáË‹§´Ç§ÍÒ·ÔμÂ� (Amaterasu) ·Õè

ä´ŒÃÑº¡ÒÃÊÑ¡¡ÒÃÐÍÂÙ‹ÈÒÅà Œ̈ÒÍÔà«Ð (Ise) à»š¹ÀÒ¤

ÍÇμÒÃ¢Í§¾ÃÐäÇâÃ¨¹Ð (Dainichi-Nyorai) «Öè§à»š¹

¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Ò·Õèà»š¹ÈÙ¹Â�¡ÅÒ§¢Í§¬Ô§§¹ (Kasahara, 

2001, p.307) ¾ÃÐ¤Ù¤ÐÍÔ̈ Ðà¹Œ¹·Õè¾Ô̧ Õ¡ÃÃÁÅÕéÅÑº  â´Â

よ し え あ き お



35

อิทธิพลของพุทธศาสนาตอการเปลี่ยนแปลงรูปแบบของชินโตในสมัยนาระ-เฮอัน

วรวรรณ เฟองขจรศักดิ์

¨Ðà¹Œ¹·Õè¤ÇÒÁÅÕéÅÑº 3 »ÃÐ¡ÒÃ¢Í§Ã‹Ò§¡ÒÂ ÍÑ¹ä Œ́á¡‹

¡ÒÂ ÇÒ¨Ò ã¨ «Öè§à»š¹ ÊÔè§·ÕèÁ¹ØÉÂ�ÁÕÍÂÙ‹áÅŒÇáÅÐÊÒÁÒÃ¶

ãªŒ»ÃÐâÂª¹�à¾×èÍãËŒºÃÃÅØ¶Ö§¾Ø·¸ÀÒÇÐä Œ́ â´Â¡ÒÃºíÒà¾çÞ

ÀÒÇ¹ÒáÅÐà¾‹§ÀÒ¾Á³±Å (Mandala) à¾×èÍ½ƒ¡ Ô̈μ 

«Öè§ÀÒ¾Á³±Å·Õè¶×Íà»š¹ÊÑÞÅÑ¡É³�¢Í§àÃÕÂÇºØªÔ¹âμÁÕ  

2 ÀÒ¾ ä´Œá¡‹ ÀÒ¾Á³±Å “¤§â§¤ÐÍÔ” (Kongokai 

Mandala) áÅÐÀÒ¾Á³±Å “·ÐÍÔâ«¤ÐÍÔ” (Taizokai 

Mandala)  (Kasahara, 2001, p.308) «Öè§ã¹¡ÒÃ

ºÃÃÅØ¶Ö§¾ÃÐ¾ÃÐäÇâÃ¨¹Ð¹Ñé¹ í̈Òà»š¹·Õè¨ÐμŒÍ§ÍÒÈÑÂÇÔ Õ̧

¡ÒÃ·ÕèÅÕéÅÑºáÅÐÈÑ¡ ỐìÊÔ·¸Ôì áμ‹¡ç»ÃÒ¡¯Ç‹Ò¤ÇÒÁÅÖ¡ÅÑº¹Õé

¡çÊÒÁÒÃ¶à¢ŒÒ¡Ñº¤ÇÒÁμŒÍ§¡ÒÃ¢Í§¤¹ÞÕè»Ø†¹ä Œ́ ªÔ¹âμ

àÍ§ã¹°Ò¹Ð·Õèà»š¹ÈÒÊ¹Ò¾×é¹àÁ×Í§¡çÁÕ¤ÇÒÁÅÕéÅÑºÍÂÙ‹ã¹

μÑÇàÍ§¨Ö§à¢ŒÒ¡Ñº¬Ô§§¹ä´Œ´Õàª‹¹¡Ñ¹

ÀÒ¾Á³±Å “¤§â§¤ÐÍÔ” (Kongokai Mandala)                ÀÒ¾¢ÂÒÂ¢Í§ÀÒ¾Á³±Å “¤§â§¤ÐÍÔ” 

ÀÒ¾Á³±Å “·ÐÍÔâ«¤ÐÍÔ” (Taizokai Mandala)  

(·ÕèÁÒ: http://www.onmarkproductions.com)



36

วารสารญี่ปุนศึกษา

Japanese Studies Journal

«Ñ¹â¹  ÍÔªÔ Ô̈· �«Ø ªÔ¹âμ (Sanno Ichijitsu 
Shinto) 
 à»š¹ÃÙ»áºº¡ÒÃ¼ÊÁ¼ÊÒ¹ªÔ¹âμ¡Ñº¾Ø·¸

ÈÒÊ¹Ò¹Ô¡ÒÂà·ç¹´ÐÍÔ (Tendai) â´Â¾ÃÐ«ÐÍÔâª 

(Saicho) (¤.È. 767-822) à»š¹¼ÙŒ·Õèà´Ô¹·Ò§ä»àÃÕÂ¹

¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò·Õè̈ Õ¹¾ÃŒÍÁ¡Ñº¾ÃÐ¤Ù¤ÐÍÔ àÁ×èÍ¡ÅÑºÁÒÞÕè»Ø†¹

ä´ŒμÑé§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò¹Ô¡ÒÂà·ç¹´ÐÍÔ¢Öé¹ ÁÕÈÙ¹Â�¡ÅÒ§ÍÂÙ‹·Õè

à¢ÒÎÔàÍ (Hiei) ·Ò§μÐÇÑ¹ÍÍ¡à©ÕÂ§àË¹×Í¢Í§à¡ÕÂÇâμ 

(Picken, 1994, p.298) ÊÒàËμØ·ÕèμÑé§ÈÙ¹Â�¡ÅÒ§ÍÂÙ‹

·Õè¹Ñè¹à¹×èÍ§¨Ò¡·ÔÈμÐÇÑ¹ÍÍ¡à©ÕÂ§àË¹×Íà»š¹·ÔÈ·Õèàª×èÍÇ‹Ò

ÀÑÂ¾ÔºÑμÔ¨Ðà¢ŒÒÁÒ «Öè§à¢ÒÎÔàÍμÑé§ÍÂÙ‹·Ò§·ÔÈ¹Ñé¹¾Í´Õ ´Ñ§

¹Ñé¹ÀÒ¾ÅÑ¡É³�¢Í§¹Ô¡ÒÂáÅÐÇÑ´¢Í§¹Ô¡ÒÂ¹Õé Ö̈§à»š¹

àÊÁ×Í¹¼ÙŒ»¡»̃¡É�ÃÑ¡ÉÒàÁ×Í§à¡ÕÂÇâμ

 ¤íÒÇ‹Ò “«Ñ¹â¹” ã¹ «Ñ¹â¹ ÍÔªÔ Ô̈· �«Ø ªÔ¹âμ 

(Sanno Ichijitsu Shinto) ËÁÒÂ¶Ö§ à·¾à Œ̈ÒáË‹§

¢Ø¹à¢Ò ËÃ×Í ÃÒªÒáË‹§¢Ø¹à¢Ò «Öè§à»š¹ª×èÍàÃÕÂ¡¢Í§¤ÒÁÔ

·Õè¤ÍÂ»¡»̃¡É�ÃÑ¡ÉÒà¢ÒÎÔàÍ Ê‹Ç¹ÍÔªÔ Ô̈· �«Ø (Ichijitsu) 

ËÁÒÂ¶Ö§¤ÇÒÁ¨ÃÔ§·Õèà»š¹Ë¹Öè§à´ÕÂÇ «Öè§¤íÒ¨íÒ¡Ñ́ ¤ÇÒÁ¹Õé

¾ºä Œ́ã¹¾ÃÐÊÑ·¸ÃÃÁ»Ø³±ÃÔ¡ÊÙμÃ ¾ÃÐÊÙμÃ·Õè¾ÃÐ-

«ÐÍÔâªÊÍ¹ãËŒ·Ø¡¤¹ÂÖ́ ÁÑè¹ (Akiyama, 1955, p.25) 

à»š¹¡ÒÃÍ Ô̧ºÒÂªÔ¹âμâ´ÂãªŒ¤íÒÊÍ¹¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò   

¹Ô¡ÒÂà·ç¹´ÐÍÔÇ‹Ò «Ñ¹â¹ ÍÔªÔ Ô̈· �«Ø ªÔ¹âμ ¶Ù¡ÊÃŒÒ§¢Öé¹

ÁÒà¾×èÍ»¡»‡Í§¤ØŒÁ¤ÃÍ§»ÃÐà·È â´Â¾ÃÐ«ÐÍÔâª¨ÐÊÇ´

ÍŒÍ¹ÇÍ¹«Ñ¹â¹ (Sanno) «Öè§à»š¹¤ÒÁÔ»ÃÐ¨íÒà¢ÒÎÔàÍ

ãËŒ»¡»‡Í§¤ØŒÁ¤ÃÍ§ÇÑ´¢Í§à·ç¹´ÐÍÔ 

 «Ñ¹â¹ ÍÔªÔ Ô̈· �«Ø ªÔ¹âμ ÁÕ¡ÒÃ» Ô̄ºÑμÔàª‹¹

à´ÕÂÇ¡ÑºËÅÑ¡¡ÒÃ¢Í§à·ç¹´ÐÍÔ ¤×Í ÂÖ´ÁÑè¹ã¹ÊÑ·¸ÃÃÁ

»Ø³±ÃÔ¡ÊÙμÃ ãËŒà¤Ã‹§¤ÃÑ´μ‹Í¤íÒÊÍ¹ áÅÐà¤Ã‹§ã¹¡ÒÃ

» Ô̄ºÑμÔ¸ÃÃÁº¹à¢Ò áÅÐà¾×èÍ·Õè¨ÐºÙªÒ«Ñ¹â¹Ð Ö̈§ä´ŒÁÕ

¡ÒÃÊÃŒÒ§ÈÒÅà Œ̈Ò¢Öé¹ 21 ÈÒÅ à¾×èÍ·Õè¨ÐÊÇ´ÍŒÍ¹ÇÍ¹

ãËŒ«Ñ¹â¹ÐÂÍÁÃÑºáÅÐ»¡»‡Í§¤ØŒÁ¤ÃÍ§ÇÑ́ ¢Í§à·ç¹´ÐÍÔ 

â´ÂÁÕÈÒÅà Œ̈ÒËÅÑ¡¤×Í ÈÒÅà¨ŒÒÎÔàÍ (Hie Jinja) μÑé§

ÍÂÙ‹·Ò§·ÔÈμÐÇÑ¹ÍÍ¡ ËÑ¹Ë¹ŒÒÍÍ¡ä»ÂÑ§·ÐàÅÊÒººÔÇÐ 

(Biwa) ÈÒÅà¨ŒÒ·ÕèàËÅ×Í¨Ðáº‹§ÍÍ¡à»š¹ 2 Ê‹Ç¹ ¤×Í 

Ê‹Ç¹μÐÇÑ¹ÍÍ¡áÅÐμÐÇÑ¹μ¡

 «Ñ¹â¹ ÍÔªÔ Ô̈· �«Ø ªÔ¹âμ ¹Õé áÁŒÇ‹Ò¨ÐàÃÔèÁÁÕÁÒ

μÑé§áμ‹ÈμÇÃÃÉ·Õè 9 áÅŒÇ¡çμÒÁ áμ‹¡çÂÑ§äÁ‹ÊÁºÙÃ³ � ¨¹

¡ÃÐ·Ñè§ã¹ÊÁÑÂâ·Ð¡Ø§ÐÇÐâ´Â¾ÃÐã¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò·ÕèÁÕª×èÍ

Ç‹Òà·ç¹¤ÐÍÔ (Tenkai) 

ÈÒÅà Œ̈ÒÎÔàÍ (Hiei Jinja) ËÃ×Í 

ÎÔâÂÐ¬Ô ·ÐÍÔ¬Ð (Hiyoshi Taisha)

(·ÕèÁÒ: http://tencoo.fc2web.com/jinja/xhiyosi.htm) 

â·ÐÃÔÍÔ (Torii) ÃÙ»áºº¢Í§«Ñ¹â¹ ÍÔªÔ Ô̈· �«Ø ªÔ¹âμ

ºÃÔàÇ³ÈÒÅà Œ̈ÒÎÔàÍ

(·ÕèÁÒ: http://www.taleofgenji.org/hiyoshi_taisha.html)



37

อิทธิพลของพุทธศาสนาตอการเปลี่ยนแปลงรูปแบบของชินโตในสมัยนาระ-เฮอัน

วรวรรณ เฟองขจรศักดิ์

 2) ¤ÇÒÁàª×èÍà¡ÕèÂÇ¡ÑºÈÒÊ¹ÒÅÕéÅÑº
 ¤ÇÒÁàª×èÍã¹àÃ×èÍ§à¡ÕèÂÇ¡ÑºÈÒÊ¹ÒÅÕéÅÑº à»š¹

Ø̈´àª×èÍÁâÂ§ÍÕ¡»ÃÐ¡ÒÃË¹Öè§ÃÐËÇ‹Ò§¾Ø·¸ÈÒÊ¹ÒáÅÐ

ªÔ¹âμ ªÔ¹âμ Ñ́é§à ỐÁã¹°Ò¹Ð·Õèà»š¹ÈÒÊ¹Ò¾×é¹ºŒÒ¹ÁÕ¤ÇÒÁ

àª×èÍà¡ÕèÂÇ¡ÑºàÃ×èÍ§¤ÇÒÁÅÕéÅÑºã¹ÍíÒ¹Ò¨àË¹×Í¸ÃÃÁªÒμÔ

ÍÂÙ‹áÅŒÇ ÁÕ¡ÒÃμÔ´μ‹Í¡ÑºÇÔÞÞÒ³â´Â¼‹Ò¹¤¹·Ã§ ËÃ×Í 

¹Ñ¡ºÇª·ÕèÊÒÁÒÃ¶Ê×èÍ¶Ö§ÇÔÞÞÒ³ä´Œ «Öè§¤ÇÒÁ¤Ố ¤ÇÒÁ

àª×èÍàËÅ‹Ò¹ÕéÂÑ§ÁÕÍÂÙ‹ã¹ÊÁÑÂ¹ÒÃÐ áÁŒÇ‹Ò¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò¨Ðà¢ŒÒ

ÁÒà¨ÃÔÞÃØ‹§àÃ×Í§ã¹ª‹Ç§¹Õé¡çμÒÁ áμ‹¡çäÁ‹¤ÇÃÅ×ÁÇ‹Ò¾Ø·¸-

ÈÒÊ¹Òã¹ÊÁÑÂ¹Õéà»š¹àÊÁ×Í¹ÊÁºÑμÔ¢Í§ª¹ªÑé¹ÊÙ§ã¹ÃÒª

ÊíÒ¹Ñ¡ ¹Ñº¶×ÍáÅÐ»¯ÔºÑμÔ¡Ñ¹ã¹ËÁÙ‹ª¹ªÑé¹ÊÙ§ Ñ́§¹Ñé¹

ª¹ªÑé¹ÊÒÁÑÞÍÂ‹Ò§¾Ç¡ªÒÇºŒÒ¹ Ö̈§ÂÑ§¤§ í́Òà¹Ô¹μÒÁÃÍÂ

à´ÔÁμ‹Íä» áμ‹ÍÂ‹Ò§äÃ¡çμÒÁ¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò¡çäÁ‹ä´Œà¢ŒÒÁÒ

¼‹Ò¹·Ò§ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡áμ‹à¾ÕÂ§ÍÂ‹Ò§à´ÕÂÇ ã¹ÃÐ´Ñº¾×é¹ºŒÒ¹

¾Ø·¸ÈÒÊ¹ÒáººÅÕéÅÑº¡çä´ŒÁÕà¢ŒÒÁÒºŒÒ§áÅŒÇã¹ª‹Ç§¹Ñé¹ 

«Öè§á¹Ç¤Ô´¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹ÒáººÅÕéÅÑºàª‹¹¹ÕéàÃÕÂ¡Ç‹Ò 

“ÍØºÐâ«Ð¤Ø-â´” (Ubasoku-do) à»š¹á¹Ç¤Ô´¾Ø·¸

ÈÒÊ¹ÒÅÕéÅÑº·ÕèÊ×ºμ‹ÍÁÒμÑé§áμ‹ÊÁÑÂ¹ÒÃÐ «Öè§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò

ÅÕéÅÑº¡ÑºÅÑ·¸Ô¤ÇÒÁàª×èÍÅÕéÅÑº·ÕèÁÕÍÂÙ‹à ỐÁ¢Í§¼ÙŒ·Õè¹Ñº¶×Í

ªÔ¹âμ¹Ñé¹ÊÒÁÒÃ¶à¢ŒÒ¡Ñ¹ä´Œ ¡ÒÃÁÕÍÂÙ‹¢Í§¼ÙŒºíÒà¾çÞ¾Ãμ

·ÕèàÃÕÂ¡Ç‹Ò”ÍØºÐâ«Ð¤Ø” à»š¹àÊÁ×Í¹μÑÇ¡ÅÒ§àª×èÍÁ

ÃÐËÇ‹Ò§ÊÍ§ÈÒÊ¹Ò (Picken, 1994, p.16) â´ÂãªŒ

àÃ×èÍ§¢Í§ÍíÒ¹Ò¨àË¹×Í¸ÃÃÁªÒμÔã¹¡ÒÃÊÃŒÒ§¤ÇÒÁÈÃÑ·¸Ò

¨Ò¡»ÃÐªÒª¹ 

 ÍØºÐâ«Ð¤Ø (Ubasoku) äÁ‹ä´ŒÈÖ¡ÉÒËÅÑ¡

¤íÒÊÍ¹¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹ÒÍÂ‹Ò§¨ÃÔ§ Ñ̈§¹Ñ¡ à»š¹¼ÙŒºíÒà¾çÞ

¾Ãμº¹à¢Ò ¡Å‹ÒÇ¡Ñ¹Ç‹Òà»š¹¼ÙŒÁÕ¾ÅÑ§ÇÔàÈÉã¹¡ÒÃÃÑ¡ÉÒ

âÃ¤ áÅÐ¡ÒÃ¢ÑºäÅ‹ÀÙμ¼ÕÃÇÁ·Ñé§ÊÔè§ªÑèÇÃŒÒÂ ÍØºÐâ«Ð¤Ø

áº‹§ÍÍ¡à»š¹ 2 »ÃÐàÀ· ä´Œá¡‹ Ø̈§àÃ (Junrei) «Öè§

ËÁÒÂ¶Ö§ ¼ÙŒáÊÇ§ºØÞ·Õèà´Ô¹·Ò§ä»ÂÑ§μÒÁ·Õèμ‹Ò§æ áÅÐ

»ÃÐàÀ··ÕèÊÍ§¤×Í ÂÐÁÐ-â¹Ð-ÎÔ Ô̈ÃÔ (Yama-no-

hijiri) ËÃ×Í·ÕèÁÑ¡àÃÕÂ¡Ç‹Ò ÂÐÁÐºØ¬Ô (yama-bushi) 

«Öè§ËÁÒÂ¶Ö§ ¼ÙŒáÊÇ§ºØÞ ËÃ×Í ¹Ñ¡¾Ãμ·Õèà Ố¹·Ò§¢Öé¹ä»

μÒÁÀÙà¢Ò (Kitagawa, 1966, p.69) ã¹ÊÁÑÂàÎÍÑ¹

¹Ñ¡ºÇªáË‹§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò ÅÕéÅÑºÁÑ¡¨Ðà Ố¹·Ò§¢Öé¹ä»º¹

à¢Òà¾×èÍ½ƒ¡½¹¾ÅÑ§àÇ·Á¹μ�  «Öè§Ê‹Ç¹ÁÒ¡ÁÑ¡ä»·Õèà¢Ò

âÂÐ¬Ôâ¹Ð (Yoshino) à¾ÃÒÐàª×èÍÇ‹Òà»š¹Ê¶Ò¹·Õè

ÈÑ¡ ỐìÊÔ·¸Ôì¢Í§¤ÒÁÔ ¹Í¡¨Ò¡¹Ñé¹ÂÑ§ÁÕà¢Ò¤ØÁÐâ¹Ð à¢Ò

·ÐàμÐÂÐÁÐ áÅÐà¢Ò´ÐÍÔà«ç¹ à»š¹μŒ¹ ¤¹àËÅ‹Ò¹ÕéÊ‹Ç¹

ãËÞ‹¨Ðáμ‹§§Ò¹áÅÐãªŒªÕÇÔμÍÂÙ‹¡Ñº¼ÙŒ¤¹μÒÁ»¡μÔà¾ÕÂ§

áμ‹Ç‹Ò¨Ð¢Öé¹à¢Òä»à»š¹»ÃÐ¨íÒ ¡ÒÅàÇÅÒ¼‹Ò¹ä»ÂÐÁÐºØ¬Ô 

(yama-bushi) ä´Œ¾Ñ²¹Òá¹Ç¤Ô´áÅÐÃÙ»áºº¢Í§μÑÇ

àÍ§ â´ÂÁÕÅÑ¡É³Ðà»š¹¡ÒÃÃÇÁÃÙ»áºº¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò

ÅÕéÅÑº àª‹¹ ¡ÒÃºÙªÒÂÑÞ áÅÐÃÙ»áººªÔ¹âμ àª‹¹ àÃ×èÍ§

¡ÒÃªíÒÃÐ¡ÒÂãËŒºÃÔÊØ·¸Ôì áÅÐ¡ÒÃ¢¨Ñ´¡ÔàÅÊãËŒËÁ´ä» 

à»š¹μŒ¹ â´ÂÊ¶Ò¹·Õè¢Í§¡ÒÃ½ƒ¡½¹ ËÃ×Í·ÕèàÃÕÂ¡Ç‹Òâ´â¨

(dojo) ÁÑ¡¨Ðà»š¹º¹ÀÙà¢ÒÈÑ¡ ỐìÊÔ·¸Ôì¢Í§ªÔ¹âμ Ñ́§·Õè

ä´Œ¡Å‹ÒÇä»áÅŒÇ

 μÑÇÍÂ‹Ò§¢Í§¹Ñ¡¾Ãμ¼ÙŒË¹Öè§·ÕèÊíÒ¤ÑÞã¹ÊÁÑÂ

áÃ¡æ à»š¹·ÕèÃÙŒ̈ Ñ¡¡Ñ¹ã¹¹ÒÁ¢Í§àÍç¹-â¹Ð-â¬¤Ð¤Ø (En-

no-Shokaku) ËÃ×Í àÍç¹-â¹Ð-à§ÕÂÇ¨Ð (En-no-

Gyoja) ÍŒÒ§μÑÇÇ‹ÒÊ×ºàª×éÍÊÒÂÁÒ¨Ò¡¤ÃÍº¤ÃÑÇ¢Í§¤¹

·Ã§¤ÒÁÔ¢Í§à¢Ò¤Ð· �«ØÃÐ§Ô (Katsuragi) Í´Õμà¤Âà»š¹

ÊÒÇ¡¢Í§¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈ÒáÅÐªÒμÔ¡‹Í¹¡çà¤Âà»š¹ Ñ̈¡Ã¾ÃÃ´Ô

¢Í§ÞÕè»Ø†¹ (Picken, 1994, p.16) àÍç¹-â¹Ð-â¬¤Ð¤Ø

ºíÒà¾çÞà¾ÕÂÃÍÂÙ‹·Õèà¢Ò¤Ð· �«ØÃÐ§Ô ÁÕ¾ÅÑ§ÍíÒ¹Ò¨àË¹×Í

¸ÃÃÁªÒμÔÍÑ¹ä´ŒÁÒ¨Ò¡¡ÒÃºíÒà¾çÞà¾ÕÂÃ ¡ÒÃ·Õèà¢Òä´ŒÃÑº

¡ÒÃ¹Ñº¶×Í¨Ò¡ªÒÇºŒÒ¹ÁÒ¡·íÒãËŒà ×́Í´ÃŒÍ¹ä»¶Ö§ÃÑ°ºÒÅ

áÅÐ¾Ç¡¢Ø¹¹Ò§ª¹ªÑé¹ÊÙ§·Õè¹Ñº¶×Í¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò ¨¹ã¹

·ÕèÊØ´â´Â¤íÒÊÑè§¢Í§¨Ñ¡Ã¾ÃÃ´ÔÁâÁÁÁØ (Mommu) à¢Ò

Ö̈§¶Ù¡à¹Ãà·Èä»à¡ÒÐÍÔÊÖ (Izu) ã¹ª‹Ç§μŒ¹ÈμÇÃÃÉ·Õè 8

ÍÂ‹Ò§äÃ¡çμÒÁ ¡Ã³Õ¢Í§ àÍç¹-â¹Ð-à§ÕÂÇ¨Ð (En-no-

gyouja) ä´ŒªÕéãËŒàËç¹¶Ö§¹ÔÂÁªÁªÍºáÅÐ¹Ñº¶×Íã¹ÍØºÐ

â«Ð¤Ø (Ubasoku) ã¹°Ò¹Ð·Õèà»š¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹ÒáººË¹Öè§

·ÕèÊÒÁÒÃ¶à¢ŒÒ¡ÑºÃÙ»áººÈÒÊ¹Ò¾×é¹àÁ×Í§¢Í§ªÒÇÞÕè»Ø†¹

ä´Œ 



38

วารสารญี่ปุนศึกษา

Japanese Studies Journal

 ·‹ÒÁ¡ÅÒ§ÍÔ·¸Ô¾Å¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò·Õèà¢ŒÒÁÒ

¾ÃŒÍÁ¡Ñº¡ÒÃÃÑºÇÑ²¹¸ÃÃÁ¢Í§¨Õ¹ã¹ÊÁÑÂ¹ÒÃÐ ·íÒãËŒ

º·ºÒ·¢Í§ªÔ¹âμÍÒ¨Å´Å§ä»ºŒÒ§ ã¹¢³Ð·Õè¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò

à¢ŒÒÁÒÁÕº·ºÒ·ÊíÒ¤ÑÞ áμ‹¡ÃÐ¹Ñé¹ªÔ¹âμ¡çÁÔä´ŒàÊ×èÍÁ

ËÒÂä» à¹×èÍ§¨Ò¡¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò·Õèä´ŒÃÑº¡ÒÃÊ¹ÑºÊ¹Ø¹à»š¹

ÍÂ‹Ò§ Ṏ́ Ò¡ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡ÂÑ§¤§μŒÍ§ÍÒÈÑÂ¤ÇÒÁ¤Ố ¤ÇÒÁàª×èÍ

ªÔ¹âμ·ÕèÁÕÍÂÙ‹à´ÔÁã¹¡ÒÃà¼Âá¾Ã‹¾Ø·¸ÈÒÊ¹ÒàÍ§Å§ÊÙ‹ã¹

ÃÐ´ÑºÅ‹Ò§ ̈ Ö§à¡Ô´¡ÒÃ¼ÊÁ¼ÊÒ¹á¹Ç¤ÇÒÁ¤Ô´ÃÐËÇ‹Ò§

ªÔ¹âμáÅÐ¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò ÍÑ¹¡‹ÍãËŒà¡Ô´ÅÑ¡É³Ð·Õè¶×Íà»š¹

àÍ¡ÅÑ¡É³�¢Í§ÞÕè»Ø†¹¢Öé¹ÁÒ «Öè§¡ÒÃ¼ÊÁ¼ÊÒ¹¹Ñé¹ä´Œ

ÍÒÈÑÂá¹Ç¤Ô´·ÕèÁÕÍÂÙ‹´Ñé§à´ÔÁ¢Í§·Ñé§ÊÍ§½†ÒÂ¹íÒÁÒ»ÃÑº

ãªŒãËŒà¡Ô´»ÃÐâÂª¹� ÍÑ¹ä´Œá¡‹á¹Ç¤ÇÒÁ¤Ô´¤ÇÒÁàª×èÍ

ã¹àÃ×èÍ§¢Í§ÈÒÊ¹ÒÅÕéÅÑº ÃÇÁ·Ñé§àÃ×èÍ§à¡ÕèÂÇ¡Ñºà·¾à¨ŒÒ

¢Í§ªÔ¹âμáÅÐ¾ÃÐâ¾¸ÔÊÑμÇ �ã¹¾Ø·¸ÈÒÊ¹Ò ¹íÒÁÒ«Öè§

ÃÙ»áººãËÁ‹¢Í§ªÔ¹âμã¹àÇÅÒμ‹ÍÁÒ

 ¨Ò¡ªÔ¹âμã¹ÊÁÑÂ Ñ́é§à ỐÁ¨¹¡ÃÐ·Ñè§ÃÑºÍÔ· Ô̧¾Å

¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òà¢ŒÒÁÒã¹ÊÁÑÂ¹ÒÃÐáÅÐàÎÍÑ¹ ÅÑ¡É³Ð¢Í§

ªÔ¹âμÍÒ¨ÁÕ¡ÒÃà»ÅÕèÂ¹á»Å§ä»ºŒÒ§  áμ‹¡çäÁ‹ä´Œà»ÅÕèÂ¹

¨Ò¡Ë¹ŒÒÁ×Íà»š¹ËÅÑ§Á×Í ¡Å‹ÒÇä Œ́Ç‹Òà»š¹¡ÒÃà»ÅÕèÂ¹á»Å§

àÍç¹-â¹Ð-à§ÕÂÇ¨Ð(En-no-Gyoja)   

(·ÕèÁÒ: http://tencoo.fc2web.com/jinja/xzyohren.htm)

·ÕèÂÑ§¤§Â×¹ÍÂÙ‹º¹á¹Ç¤Ô´¢Í§ªÔ¹âμ´Ñé§à ỐÁ ¹Ñè¹¤×Í 

¤ÇÒÁÈÃÑ·¸Òã¹¤ÒÁÔ áÁŒÇ‹Òã¹ÃÐÂÐËÅÑ§¨Ðà¡Ô´á¹Ç¤Ô´

ãËÁ‹à¡ÕèÂÇ¡ÑºÊ¶Ò¹Ð¢Í§¤ÒÁÔ·Õè¶Ù¡ÁÍ§Ç‹Òà»š¹ÍÑ¹Ë¹Öè§

ÍÑ¹à ṌÂÇ¡Ñ¹¡Ñº¾ÃÐ¾Ø·¸à Œ̈Ò¡çμÒÁ áμ‹¡çà»š¹¡ÒÃà¼Âá¾Ã‹

ÈÒÊ¹Ò¾Ø·¸â´Â¼ÊÁ¼ÊÒ¹áÅÐÍÒÈÑÂ¤ÇÒÁàª×èÍ´Ñé§à´ÔÁ

à»š¹Ê×èÍ¡ÅÒ§à·‹Ò¹Ñé¹ ¤ÇÒÁÈÃÑ·¸Òã¹¤ÒÁÔÂÑ§¤§ÁÕÍÂÙ‹

áÁŒã¹ÃÒªÊíÒ¹Ñ¡·Õè¾Ø·¸ÈÒÊ¹Òà»š¹·Õèà¿„›Í§¿Ù μÅÍ´¨¹

ªÒÇºŒÒ¹¡çÂÑ§¤§ÃÑ¡ÉÒ»ÃÐà¾³ÕáÅÐ¾Ô Õ̧¡ÃÃÁ·Õè» Ô̄ºÑμÔ

¡Ñ¹ÁÒáμ‹à´ÔÁàÍÒäÇŒ ÍÑ¹à»š¹¼ÅãËŒªÔ¹âμäÁ‹àÅ×Í¹ËÒÂ

ä»·‹ÒÁ¡ÅÒ§ÍÔ·¸Ô¾Å¢Í§¾Ø·¸ÈÒÊ¹ÒáÅÐä Œ́Ê×ºμ‹ÍÁÒ

¨¹¶Ö§·Ø¡ÇÑ¹¹Õé

àÍ¡ÊÒÃÍŒÒ§ÍÔ§
´ÑºàºÔéÅÂÙ àÍçÁ,·ÕÍÍà´ÍÃ � à´ÍºÒÃÕ.º‹Íà¡Ố ÅÑ·¸Ô»ÃÐà¾³Õ

 ÞÕè»Ø†¹. ºÃÃ³Ò Ô̧¡ÒÃ; ̈ íÒ¹§ ·Í§»ÃÐàÊÃÔ°, 

 á»Å. ¾ÃÐ¹¤Ã: ÃÒªºÑ³±ÔμÂÊ¶Ò¹, 2514.

¾Ô¾Ò´Ò ÂÑ§à¨ÃÔÞ. »ÃÐÇÑμÔÍÒÃÂ¸ÃÃÁÞÕè»Ø†¹. ¡ÃØ§à·¾Ï: 

 â¤Ã§¡ÒÃμíÒÃÒ¤³ÐÍÑ¡ÉÃÈÒÊμÃ� ̈ ØÌÒÅ§¡Ã³� 

 ÁËÒÇÔ·ÂÒÅÑÂ, 2539

à¾çªÃÕ ÊØÁÔμÃ. »ÃÐÇÑμÔÈÒÊμÃ �ÞÕè»Ø†¹. ¡ÃØ§à·¾Ï: â¤Ã§¡ÒÃ

 ÞÕè»Ø†¹ÈÖ¡ÉÒ Ê¶ÒºÑ¹àÍàªÕÂμÐÇÑ¹ÍÍ¡ÈÖ¡ÉÒ 

 ÁËÒÇÔ·ÂÒÅÑÂ¸ÃÃÁÈÒÊμÃ �, 2543.

à¾çÞÈÃÕ ¡ÒÞ â̈¹ÁÑÂ. ªÔ¹âμ. ¡ÃØ§à·¾Ï: ÇÃÇØ²Ô¡ÒÃ¾ÔÁ¾�,

 2525.

Akiyama, Aisaburo. Shinto and It’s Archi-

 tecture. Tokyo: Tokyo News Service,

 Ltd, 1955. 

Anesaki, Masaharu. Religious Life of Japanese 

 People. Tokyo: Kokusai Bunka Shin-

 kokai, 1970. 

Anesaki, Masaharu. History of Japanese Re-

 ligion: with special reference to the 

 social and moral life of the nation.

 Rutland, Vt.: Tuttle, 1977.



39

อิทธิพลของพุทธศาสนาตอการเปลี่ยนแปลงรูปแบบของชินโตในสมัยนาระ-เฮอัน

วรวรรณ เฟองขจรศักดิ์

Kasahara,  Kazuo.  A  History  of  Japanese 

 Religion. Tokyo: Kosei Pub, 2001.

Kato,  Genchi.  A  Historical  Study  of  the 

 Religious Development of Shinto. 

 Japan: Japan Society for the Pro-

 motion of Science, 1973.

Kitagawa, Joseph M. Religion in Japanese 

 History. New York: Columbia Uni-

 versity Press, 1966.

Picken, Stuart D.B. Essentials of Shinto: and

 analytical guide to principal teach-

 ings. Connecticut: Greenwood Press, 

 1994.

Reader, Ian. Religion in contemporary Japan. 

 London: Macmillan Press, 1991.

Reader, Ian. Simple Guide To Shinto. Global 

 Books Ltd, 1998. 

Ross, Floyd Hiatt. Shinto the Way of Japan. 

 Boston: Beacon Press, 1965.

村上重良『日本の宗教』岩波ジュニア新 
 書 27,1991.
義江彰夫『神仏習合』岩波新書, 1996.

『ジャポニカー大日本百科事典』（第 9
 巻）小学館,1971.

『ジャポニカー大日本百科事典』（第 10
 巻）小学館,1971.

http://ja.wikipedia.org

http://philtar.ucsm.ac.uk/encyclopedia/shinto/

ryobu.html


