
Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 65  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

วิเคราะห์พุทธปรัชญาในวรรณกรรมไตรภูมิพระรว่งและ 

วรรณกรรมแห่งมหาภารตะในคัมภีรภ์ควทัคีตา 

An Analysis of Buddhist Philosophy in the Literature of Triphūm Phraruang 

and Mahābharata of Bhagavad Gitā 

 

ประเวศ อินทองปาน 

Praves Intongpan 
คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลยัเกษตรศาสตร์ 

Faculty of Humanities, Kasetsart University, Thailand 

Email: fhumpvi@ku.ac.th 

 

Received November 29, 2021; Revised December 19, 2021; Accepted February 15, 2022 

 

บทคัดย่อ 

 บทความวิจัยเชิงคุณภาพนี้มีวัตถุประสงค์ 4 ประการ คือ 1) เพื่อศึกษาพุทธปรัชญาทั่วไป 2) เพื่อ

ศึกษาวรรณกรรมเรื่องไตรภูมิพระร่วงและวรรณกรรมมหาภารตะในคัมภีร์ภควัทคีตา 3) เพื่อวิเคราะห์

พุทธปรัชญาในวรรณกรรมเรื่องไตรภูมิพระร่วงและวรรณกรรมมหาภารตะในคัมภีร์ภควัทคีตา 4) เพื่อ

สร้างองค์ความรู้ใหม่โดยการนำพุทธปรัชญามาวิเคราะห์กับวรรณกรรมเรื่ องไตรภูมิพระร่วงและ

วรรณกรรมมหาภารตะในคัมภรี์ภควัทคีตา  

ผลการวิจัยพบว่า พุทธปรัชญามองมองชีวิตว่าประกอบด้วยขันธ์ 5 ที่อยู่ภายใต้กฎไตรลักษณ์ 

และปฏิเสธอัตตาซึ่งมีสภาพคงที่ ยอมรับเรื่องสังสารวัฏที่เป็นไปตามกฎแห่งกรรม เป้าหมายสูงสุดคือ

นิพพาน ไตรภูมิพระร่วงกล่าวถึงโลกประกอบด้วย 3 ภูมิ คือ 1) กามภูมิ 2) รูปภูมิ และ 3) อรูปภูมิ อนึ่ง 

ภูมิบ่งชี้ฝ่ายสุคติสำหรับผูท้ํากรรมดี ฝ่ายทุคติผู้ละเมิดศีลธรรม และภพภูมิเป็นสถานที่รองรับการเวียน

ว่ายตายเกิดของสัตว์ทั้งหลายในรูปแบบต่าง ๆ ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดเรื่องกรรมและสังสารวัฏในพุทธ

ปรัชญา แต่ภพภูมิในไตรภูมิพระร่วงเน้นการปกครองให้ประชาชนในรัฐเป็นคนดี ขณะในพระไตรปิฎก

เน้นวิธีพ้นทุกข์ด้วยการบรรลุนิพพาน ภควัทคีตายืนยันความมีอยู่แห่งอาตมัน ซึ่งเป็นความจริงสูงสุดที่

ดำรงอยู่เหนือการเปลี่ยนแปลง มองอวิทยาเป็นสาเหตุชีวิตต้องเวียนว่ายตายเกิดอย่างไม่สิ้นสุด เมื่อ

ขจัดอวิทยาแล้วก็สามารถเข้าถึงโมกษะ โดยการปฏิบัติตามหลักโยคะและผลการกระทำขึ้นอยู่กับพร

หมัน ทั้งคัมภีร์ภควัทคีตาและไตรภูมิพระร่วงสอนให้คนมุ่งทำความดี หลักการที่ได้จากการวิจัยเรียกว่า 

TGUBP-Model   

 



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 66  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

คำสำคัญ: พุทธปรัชญา; วรรณกรรม; ไตรภมูพิระร่วง; ภควัทคีตา 

 

Abstract 

 This qualitative research paper had four objectives: 1) to study Buddhist philosophy in general; 

2) to study the literature on Traiphūm Praruang and Mahābharata Literature in the Bhagavad Gitā;  

3) to analyze Buddhist philosophy in Traiphūm Praruang literature and Mahābharata Literature in the 

Bhagavad Gitā; and 4)  to create new knowledge from the perspective of Buddhist philosophy on 

Traiphūm Praruang literature and Mahābharata Literature in the Bhagavad Gitā. 

The results showed that Buddhist philosophy views life as consisting of five aggregates under 

the law of three characteristics and rejects the ego, which is stable, accepting samsara according to 

the law of karma,  and the ultimate goal is Nibbāna.  Traiphūm Pra Ruang refers to the world 

consisting of 3 realms (Phopbhūm): 1) Kāmabhūm, 2) Rūpabhūm and 3) Arūpabhūm. The realms 

indicate the blissful state for those who do goodness and hell for those who do bad actions. Again, the 

realms are the places to support the cycle of life and death of all beings in various forms, 

corresponding to the concept of the law of karma and samsara in Buddhist philosophy. However, the 

realms in the Traiphūm Praruang emphasize on governing the people of the state to be good people, 

while the Tripitaka emphasizes the way to the end of suffering by attaining Nibbāna. However, the 

Bhagavad Gitā confirms the existence of the ātman which is the ultimate truth that exists above the 

transformation and human ignorance as the cause of life to cycle through rebirth endlessly.  When 

eliminating ignorance, one can attain moksha through the practice of yoga,  and the results of action 

depend on the power of Brahma. Therefore, both the Bhagavad Gitā and Traiphūm Pra Ruang teach 

people to focus on good action. The principles obtained from research can be concluded into ‘TGUBP-

Model’.  

  

Keywords: Buddhist Philosophy; Literature; Triphūm Phraruang; Bhagavad Gitā 

 

 

 

 

 



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 67  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

บทนำ 

           พุทธปรัชญามีเนื้อหาครอบคลุมพุทธธรรมทั้งหมดใช้วิธีศึกษาแบบวิเคราะห์ ส่วนพระพุทธ 

ศาสนาใช้ศึกษาแบบพรรณนา พระพุทธเจา้เมื่อตรัสรู้แล้วจึงได้ปฏิวัติต่อต้านวัฒนธรรมของคนในยุคนั้น 

พระองค์เป็นนักปฏิวัติสังคมแสดงให้เห็นถึงศาสนาที่มีเหตุผลสมบูรณ์ จรยิธรรมที่สามารถปฏิบัติได้จริง 

โดยทรงวางหลักง่าย ๆ ของการดำเนินชีวิตของมนุษย์ซึ่ง Sharma (1972) ได้ประมวลลักษณะเด่น ๆ 

ของพุทธปรัชญาไว้คือ “1) หลีกเลี่ยงการโต้เถียงทางปรัชญา 2. พุทธปรัชญามีลักษณะทุทัศนนิยม 

(Pessimism) 3. ลักษณะพุทธปรัชญาเป็นสัจนิยม (Realism) 4. พุทธปรัชญาเป็นแบบปฏิบัตินิยม

(Pragmatism) 5. หลักคำสอนของพระพุทธเจ้า 6. ค้นพบกฎสากลในธรรมชาติ 7. พุทธปรัชญาปฏิเสธ

แนวคิดของปรัชญาอินเดียระบบเก่า ไม่ยอมรับความเชื่องมงาย” อย่างไรก็ตาม พุทธปรัชญามองชีวิต

ว่ามีอวิชชาอันเป็นสาเหตุแห่งความติดข้องและการเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสาร ส่วนวิชชาหรอืปัญญา

ญาณเป็นสิ่งที่จะทำให้หลุดพ้นจากการติดข้องและการเวียนว่ายตายเกิด การติดข้องอยู่ในโลกและการ

เวียนว่ายตายเกิดในโลกทำให้ได้รับความทุกข์ไม่มีที่สิ้นสุด ทุกระบบของปรัชญาอินเดียจึงมุ่งการบรรลุ

โมกษะหรอืพรหมันเป็นจุดหมายปลายทาง ดังนั้น การบำเพ็ญสมาธิและวิปัสสนาโดยพิจารณาสิ่งต่าง ๆ 

ให้เห็นตามสภาพความเป็นจริง เป็นทางที่จะนำไปสู่ความหลุดพ้นทุกข์ และพุทธปรัชญาได้มีอิทธิพลต่อ

วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนา ดังที่ Phra Dhammapitaka (P.A.Payutto) (1998) กล่าวว่า “ประชาชน

คนไทยนับถือพระพุทธศาสนามากกว่าร้อยละ 95” และมีอิทธิพลต่อสังคมไทยด้านต่าง ๆ เช่น ด้าน

ประเพณี พิธีกรรม ศลิปะ สถาปัตยกรรม จติรกรรม ประติมากรรม วรรณกรรม เป็นต้น  

ไตรภูมิพระร่วง เป็นวรรณกรรมไทยที่ได้รับการยกย่องว่าดีที่สุดในวรรณคดีสมัยสุโขทัย ได้

กล่าวถึงแดนอันเป็นที่อยู่ของหมู่สัตว์ 3 ภูมิ คือ 1) นรกภูมิ แดนนรก รวมทุคติภูมิทั้ง 4 คือ นรก สัตว์

เดรัจฉาน เปรต อสุรกาย 2) มนุสสภูมิ แดนมนุษย์ 3) สัคคภูมิ แดนสวรรค์ รวมเหล่าเทวดาและพรหม 

ไตรภูมิพระร่วงได้แสดงวิบากผลกรรมที่สัตว์ในภพภูมิต้น ๆ ได้รับเสวยผล เป็นหนังสือที่สอนให้คนรู้จัก

บาปบุญคุณโทษ เพื่อจะได้หลีกเลี่ยงลด ละการทำความช่ัว หันมาใฝ่ใจทำความดีเพื่อให้พ้นจากทุคติ 

จนถึงขั้นบรรลุนิพพานต่อไป ดังความปรากฏในตอนท้ายของหนังสือเรื่องนี้ว่า “แลเจ้าพญาลิไทได้เสวย

ราชสมบัติในเมืองสัชนาลัยอยู่ได้ 6 เข้า จึงได้ทรงสร้างไตรภูมิกถานี้ เมื่อได้กินเมืองศรีสัชนาลัยอยู่ได้ 6 

เข้า จงึใส่” (Phaya Lithai, 1972) 

วรรณกรรมเรื่องมหาภารตยุทธ์เป็นการพรรณนาถึงกษัตริย์แห่งราชวงศ์ภรต ซึ่งเป็นเรื่องสงคราม

ระหว่างพี่น้องตระกูลเการพและตระกูลปาณฑพ ซึ่งทั้งสองตระกูลต่างสืบเชื่อสายมาจากบรรพบุรุษ

เดียวกันคือท้าวภรต จุดประสงค์ของการทำสงครามก็เพื่อแย่งชิงราชสมบัติและปกครองแผ่นดิน ซึ่งฝ่าย

หนึ่งเป็นฝ่ายธรรมะ อีกฝ่ายเป็นฝ่ายอธรรม ณ ทุ่งราบกุรุเกษตร ทั้งสองฝ่ายทำการรบกันอย่างดุเดือดเป็น

เวลายาวนานถึง 18 วัน ต้องเสียไพร่พลกันไปจำนวนมหาศาล แต่ในที่สุดฝ่ายธรรมะ คือ ฝ่ายพี่น้อง

ปาณฑพ เป็นผู้ชนะสงคราม ตอนที่กองทัพของกลุ่มกษัตริย์ปาณฑพและกลุ่มกษัตริย์เการพกำลัง

เผชิญหน้ากันอยู่นั้น ณ ทุ่งราบกุรุเกษตรอันเป็นสมรภูมิ ในกลุ่มนักรบที่เป็นฝ่ายกษัตริย์ปาณฑพนั้น มี



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 68  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

อรชุนคนหนึ่งกำลังนั่งบนราชรถศึก โดยมีพระกฤษณะทำหน้าที่เป็นนายสารถี และพระกฤษณะเป็นเทพที่

ประชาชนชาวฮินดูนับถือว่าเป็นพระวิษณุหรือนารายณ์อวตาร ซึ่งเรื่องอวตารนี้ Upadhyayā (1971) ได้

อธิบายว่า“มายาเป็นเพียงสิ่งซึ่งชี้ให้เห็นว่า ปรากฏการณ์ของสิ่งสัมบูรณ์ที่ปรากฏเป็นพระเจ้าและ

ปรากฏการณ์ในด้านคอสมิกนั้น…เป็นสิ่งที่ลึกลับและเข้าใจยากสำหรับมนุษย์ธรรมดาโดยทั่วไป” ดังนั้น 

คัมภีร์ภควัทคีตาได้อุบัติขึ้นด้วยความปรีชาสามารถฉลาดล้ำของบูรพาจารย์อินเดีย และคัมภีร์ภควัทคีตา

ถือว่าเป็นบทหนึง่ที่ช่ือว่า ‘บรรพภษีมะ’ ในมหากราพย์มหาภารตะ อันเป็นคัมภรี์ประกาศิตออกมาจากพระ

โอษฐ์ของพระผู้เป็นเจ้า ซึ่งได้ประทานคำสอนให้แก่อรชุน ที่กำลังตกอยู่ในวิกฤตการณ์เผชิญหน้ากับการ

จลาจลภายในจิตใจตนเอง มาตรว่าการฆ่าเป็นบาปกรรมแล้วไซร้ การฆ่าบุคคลที่เรารักเราบูชาก็ยิ่งเป็น

บาปกรรมที่มคีวามอุกฉกรรจ์ร้ายกาจมากยิ่งขึ้นไปอีกอย่างแน่นอน 

การวิจัยพุทธปรัชญาในวรรณกรรมเรื่องไตรภูมิพระร่วงและมหาภารตะในคัมภีร์ภควัทคีตานี้มี

ความจำเป็นและชี้ชัดเจนให้เห็นรากความคิดอันเป็นต้นแหล่งที่มาของวรรณกรรมทั้งสองในด้าน

อภิปรัชญา ญาณวิทยา จริยศาสตร์ และสุนทรียศาสตร์ และสามารถที่จะช่วยทำความเข้าใจเรื่องชีวิต 

คุณค่าทางปรัชญา ศาสนาและวรรณกรรมทั้งสองนี้มีอิทธิพลด้านต่าง ๆ ต่อสังคมมาเป็นเวลานานและจะ

เป็นการกระตุ้นใหม้ีการวิจัยในเรื่องแนวนีต้่อไป  

 

วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. เพื่อศกึษาหลักการทางพุทธปรัชญาโดยทั่วไป 

2. เพื่อศกึษาวรรณกรรมเรื่องไตรภูมิพระร่วงและวรรณกรรมมหาภารตะในคัมภรี์ภควัทคีตา 

3. เพื่อวิเคราะห์พุทธปรัชญาในวรรณกรรมเรื่องไตรภูมิพระร่วงและวรรณกรรมมหาภารตะใน

คัมภรี์ภควัทคีตา 

4. เพื่อเสนอองค์ความรูใ้หม่โดยการนำพุทธปรัชญามาวิเคราะห์กับวรรณกรรมเรื่องไตรภูมิพระ

ร่วงและวรรณกรรมมหาภารตะในคัมภรี์ภควัทคีตา 

 

ทบทวนวรรณกรรม 

 ในการวิจัยครั้งนี้มีจุดมุ่งหมายเพื่อศึกษาพุทธปรัชญาในมิติด้านอภิปรัชญา ญาณวิทยา จริย

ศาสตร์ และสุนทรียศาสตร์ โดยศึกษาเน้นวรรณกรรมเรื่องไตรภูมิพระร่วงในประเทศไทยที่มีพื้นฐาน

จากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาและวรรณกรรมมหาภารตะในคัมภีร์ภควัทคีตา ที่มีหลักศาสนาหรือ

ปรัชญาพราหมณ์-ฮินดู ซึ่งมีอิทธิพลต่อวัฒนธรรมศาสนาในประเทศอาเซียน เช่น ประเทศกัมพูชา เป็น

ต้น  

Phrasirimongkalacharn, (Sripingmuang) (1980) ในหนังสือ “จักรวาลทีปนี” กล่าวถึงโลกศาสตร์

หรือจักรวาลวิทยา คือไตรภูมินั่นเอง อีกเรื่องหนึ่งที่บรรยายถึงเขาพระสุเมรุใจกลางจักรวาล ลักษณะ



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 69  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

เดียวกับโลกทีปกสารและโลกบัญญัติ แต่งไว้เป็นภาษาบาลีมาแปลเป็นไทยภายหลัง ผู้แต่งคือ พระสิริมัง

คลาจารย์ พระเถระชาวล้านนา แต่งเมื่อ พ.ศ. 2063  

Yungyuan,(1983) ได้วิจัยเรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบแนวความคิดทางอภิปรัชญาและจริย

ศาสตร์ในคัมภีร์ภควัทคีตาและคัมภีร์เต๋าเต้อจิง” ผลการวิจัยพบว่า ในด้านอภิปรัชญา ภควัทคีตาเชื่อว่า 

อันติมสัจจ์มีลักษณะเป็นเอกนิยมที่มีเพียงหนึ่งเดียว เป็นสภาพที่นิรันดรอยู่เหนือสมมติ โลกภาษาไม่

สามารถอธิบายได้ เป็นปฐมเหตุแห่งการมีอยู่ของสรรพสิ่ง และมีความเป็นเอกภาพกับสรรพสิ่ง ใน

ด้านจริยศาสตร์ คัมภรี์ภควัทคีตาเห็นว่า อุดมคติของชีวติเป็นจิตนิยม ที่ถือว่าความสุขสบายทางกายนั้น

มิใช่สาระของชีวติ แต่ความสงบของจติใจเป็นสิ่งที่มคี่ามากกว่า  

Phramaha Suksan Chanthachoto, (1985) ได้วิจัยเรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบเกณฑ์ตัดสิน

ทางจริยธรรมในพุทธปรัชญาและปรัชญาภควัทคีตา” ผลการวิจัยพบว่า การกระทำที่ดีนั้น คือ การ

กระทำที่มีเจตนาที่ทำไปเพื่อพระเจ้าโดยไม่มุ่งหวังผลตอบแทนใด ๆ เพื่อตนเองทั้งสิ้น มีศรัทธาในพระ

เจ้า ทำหน้าที่เพื่อหน้าที่ และหน้าที่นั้นเป็นจุดหมายของการกระทำในตัวเอง และเน้นหลักกฎแห่งกรรม

ที่มีพระเจ้าเป็นผู้วางกฎและตัดสินผลของการกระทำ และมีการปฏิบัติตามหลักโยคะเพื่อเข้ารวมเป็น

หนึ่งเดียวกับพระเจา้ (อาตมัน)  

Phra Dhammathirarajamahamuni (Wilas Yanavaro), (1992) กล่าวไว้ในหนังสือ “โลกทีปนี” 

ว่า คตินิมิต คอื สัญลักษณ์หรอืนิมิตต่าง ๆ ที่บ่งบอกคติของภพหน้าที่ผู้กำลังจะตายต้องไปเกิดหลังจาก

ที่ได้ดับจิตตายไปในโลกนี้แล้ว ท่านแบ่งคตินิมิตออกเป็น 5 ประเภท คือ 1. เกิดในภพนรก 2. เกิดในภพ

เปรต 3. เกิดในภพเดรัจฉาน 4. เกิดในภพมนุษย์ 5. เกิดในภพสวรรค์ 

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto) (2010a) ได้แต่งหนังสือ “พัฒนาสังคมไทยด้วยความรู้ 

เข้าใจ ไตรภูมฯิ” ซึ่งได้อธิบายให้เข้าใจเรื่องภูมิทั้ง 3 แล้วยังอธิบายถึงเหตุปัจจัยไปใหเ้กิดในภูมิน้ัน ๆ คือ 

กิเลส กรรม วิบาก โดยเน้นเรื่องความเข้าใจและปฏิบัติตนให้ถูกต้อง 

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto) (2010b) ได้นำเสนอข้อมูลในหนังสือ “ธรรมนูญชีวิต 

อยู่ก็สบาย ตายก็เป็นสุข” สรุปความได้ว่า คนเรานี้เมื่อยังเป็นอยู่ก็เรียกว่าชีวิต เมื่อชีวิตนั้นสิ้นไปก็

เรียกว่าตาย ชีวิตจึงคู่กันกับความตาย เรียกง่ายๆ ว่า เป็นกับตาย แต่มองอีกแง่หนึ่งความตายที่เป็น

ความสิ้นสุดของชีวิตนั้นเป็นเพียงปลายด้านหนึ่ง ชีวิตก่อนจะมาถึงจุดจบสิ้นคือความตายนั้นได้ดำเนิน

ต่อเนื่องมาโดยเริ่มแต่จุดตั้งต้น จุดที่ชีวิตเริ่มต้นนั้นเรียกว่าเกิดการเริ่มต้น ดังนั้น ความตายจึงต้องคู่กับ

ความเกิด เรียกง่าย ๆ ว่า เกิดกับตาย การรู้จักระลึกถึงและพิจารณาความตายให้เกิดผลดีนี้เรียกว่า 

มรณสต ิ

Phramaha Magavin Purisuttamo (2018) กล่าวว่า ภควัทคีตาเป็นปรัชญาที่สอนคนที่มีจิต

ฟุ้งซ่านให้สงบ ทำบุคคลที่โง่เขลาเรื่องจิตให้ฉลาด เป็นการประมวลความรู้อันสูงสุดของมนุษย์ แสดง

หน้าที่และความรักอันบริสุทธิ์ให้แก่ทุกคน การบำเพ็ญเพียรเพื่อความรู้เท่าทันจิตและมีหลักปรัชญาที่

สำคัญ 3 ประการ คือ 1) ความรู ้2) การปฏิบัติหน้าที่เพื่อหน้าที่ และ 3) ความภักดีต่อพระเจ้า 



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 70  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

จากการทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ที่เน้นความเข้าใจและปฏิบัติตนให้ถูกต้อง 

รวมทั้งปรัชญาชีวิต ชีวิตและความตาย เหตุปัจจัยไปให้เกิดในภูมินั้น ๆ เรื่องโลกทีปนี เกี่ยวกับคตินิมิต 

ความเชื่อและศาสนาในสังคมไทย การศกึษาเปรียบเทียบเกณฑ์ตัดสินทางจริยธรรมในพุทธปรัชญาและ

ปรัชญาภควัทคีตา การบำเพ็ญเพียรเพื่อความรู้เท่าทันจิตมุ่งจิตสงบ และเปรียบเทียบคัมภีร์ภควัทคีตา

และคัมภรี์เต๋าเต้อจิง เน้นการประยุกต์คำสอนมาปฏิบัติเป็นส่วนใหญ่ หรอืวิจารณ์ในประเด็นใดประเด็น

หนึ่ง ส่วนงานวิจัยนี้ซึ่งแตกต่างจากงานวิจัยก่อนที่ เคยมีมา ซึ่งยังไม่มีผู้ใดวิจัยมาก่อน และเน้น

วรรณกรรมเรื่องไตรภูมิพระร่วงและวรรณกรรมมหาภารตะในคัมภีร์ภควัทคีตาด้วยมุมมองตามพุทธ

ปรัชญาในมิตเิชงิเปรียบเทียบอภปิรัชญา ญาณวิทยา จรยิศาสตร์ และสุนทรียศาสตร์  

 

กรอบแนวคดิการวจิัย  

 

                                                                              

 

 

 

 

                                                                             

 

 

 

                                                                                 

ภาพที่ 1 กรอบแนวคิดการวิจัย 

 

ระเบียบวิธวีจิัย 

การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Documentary) โดยมีวิธีการดังนี้ 1) วิธีการเก็บ

ข้อมูลได้จากแหล่งต่าง ๆ โดยแบ่งตามแหล่งข้อมูล คือ 1.1 เอกสารระดับปฐมภูมิ เช่น พระไตรปิฎก 

อรรถกถา ศิลาจารึก คัมภีร์ภควัทคีตา เป็นต้น 1.2 เอกสารระดับทุติยภูมิ เช่น งานเขียน งานวิจัย 

วิทยานิพนธ์ ตำราทางวิชาการ วารสาร และข้อมูลจากอินเตอร์เน็ต รวมทั้งงานเขียนของผู้ทรงคุณวุฒิ

ทางปรัชญาและศาสนา ที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัย 2) วิธีวิเคราะห์ข้อมูล คือ 2.1 ใช้วิธีการตีความข้อมูล

โดยวิธีการวิเคราะห์และเปรียบเทียบข้อมูลต่าง ๆ และตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูล และ 2.2 

เสนอผลการวิจัย ข้อสรุปและเสนอแนะ 

พุทธปรัชญาท่ัวไป 

วรรณกรรมไตรภูมพิระร่วง 

และมหาภารตะในคัมภร์ีภควัทคี

ตา 
 

วเิคราะห์พุทธปรัชญาในวรรณกรรมไตรภูมิพระร่วง

และมหาภารตะในคัมภร์ีภควัทคีตา    

     - อภิปรัชญา 

     - ญาณวิทยา 

     - จรยิศาสตร์ 

     - สุนทรียศาสตร์ 

 

 

     - สุนทรียศาสตร ์
สรุปและข้อเสนอแนะ 

องค์ความรูใ้หม ่



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 71  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

ผลการวจิัย 

 วัตถุประสงค์ที่ 1 ผลการวิจัยพบว่า หลักการทางพุทธอภิปรัชญาโดยทั่วไปเป็นความจริงที่

สามารถรู้ได้และไม่อยู่ในเกณฑ์วิสัยของมนุษย์ที่จะรับรู้ เข้าใจและเข้าถึงได้ เพราะพุทธปรัชญาไม่ได้ใช้

เกณฑ์ตัดสินเพียงประสาทสัมผัสทั้งห้าเท่านั้น แต่ยังให้ความสำคัญแก่ศักยภาพด้านจิตใจของมนุษย์ที่

สามารถฝึกฝนให้เกิดปัญญาหยั่งรู้ถึงความจริงที่ว่านี้ได้  กล่าวคือ ความจริงที่ตรัสนั้นต้องเอื้อต่อการ

หลุดพ้นจากทุกข์ในสังสารวัฏนี้ พุทธอภิปรัชญามุ่งเน้นศึกษาเรื่อง โลก จักรวาล และมนุษย์  ขันธ์ 5 ไตร

ลักษณ์ สังสารวัฏ ปฏิจจสมุปบาท อนัตตา นิพพาน อริยสัจ 4 และ มรรคมีองค์ 8 ส่วนพุทธญาณวิทยา 

ถือว่าการรับรู้เกิดจากประสาทสัมผัสกับวัตถุภายนอก และจิตเข้าไปรับรู้ จึงเกิดกระแสความคิด

มากมาย ส่วนแหล่งที่มาของความรู้  3 ทาง คือ สุตมยปัญญา คือ ความรู้ที่เกิดมาจากการได้ยิน ได้ฟัง 

ถ่ายทอดมาจากผู้อื่น (ปรโตโฆสะ) จินตามยปัญญา คือ ความรู้ที่เกิดมาจากการนึกคิดพิจารณาในเหตุ

และผลของความเป็นจริงที่ได้รับรู้ และภาวนามยปัญญา คือ ความรู้ที่เกิดมาจากประสบการณ์โดยตรง

ภายในจติของตนเอง อันเนื่องมาจากมีญาณพิเศษหยั่งรู้ เข้าใจถึงสภาวะของสรรพสิ่งอย่างถูกต้อง และ

ไม่ควรเชื่ออะไรง่าย ๆ อย่างที่พระองค์ตรัสไว้ในกาลามสูตร ส่วนพุทธจริยศาสตร์เป็นหลักเกณฑ์ที่ได้ให้

ความหมายความดี ความช่ัว เกณฑ์ตัดสินจริยธรรมที่เน้นเจตนาเป็นหลัก พุทธจริยศาสตร์ได้สอนหลัก

พุทธจริยธรรมการดำเนินชีวิตไว้ทุกระดับ ตั้งแต่ระดับสำหรับผู้อยู่ครองเรือนจนถึงบรรพชิตผู้ออก

แสวงหาความสงบ และความหลุดพ้นจากกองกิเลสทั้งปวง ซึ่งมีเป้าหมายคือนิพพาน ส่วนพุทธ

สุนทรียศาสตร์ คือ ทฤษฎีแห่งความงาม ความงามเป็นเช่นใด ใช้เกณฑ์อะไรตัดสิน การตัดสินคุณค่าทาง

สุนทรียะตามพุทธสุนทรียศาสตร์นั้น อาศัยหลักพุทธธรรมเป็นเกณฑ์มี 2 ลักษณะด้วยกันคือ เกณฑ์

การตัดสินความงามของสิ่งที่เป็นรูปธรรมและเกณฑ์ตัดสินของสิ่งที่เป็นนามธรรม ดังนั้น ความงามใน

ทัศนะทางพุทธสุนทรียศาสตร์จึงไม่ใช่สิ่งที่งามเพียงอย่างเดียวและไม่ใช่สิ่งที่มีความสิ้นสุดในตัว แต่เป็น

สิ่งที่โน้มน้าวจิตใจของผู้รับรู้ความงาม เช่น ผลงานจิตรกรรม ทำให้มองเห็นโทษของกามคุณและเกิด

สัมมาทิฏฐิ น้อมนำจติใจให้มุ่งสู่บุญกุศลหรอืสวรรค์สำหรับชาวบ้านทั่ว ๆ ไป อันเป็นเป้าหมายของพุทธ

สุนทรียศาสตร์ 

วัตถุปประสงค์ที่ 2 ผลการวิจัยพบว่า ไตรภูมิพระร่วงเป็นเครื่องมือสื่อสารให้ทราบความจริง

ของชีวิต เป้าหมายของชีวิต ความสุขที่แท้จริงของชีวิต เป็นวรรณกรรมที่ให้คุณค่าทางด้านศีลธรรม 

และทัศนะทางปรัชญา กล่าวคือ ด้านอภิปรัชญาเป็นการตอบปัญหาว่าความจริงแท้คืออะไร มีอยู่

หรือไม่มี ถ้ามี มอียู่อย่างไร ซึ่งสอดคล้องกับพุทธปรัชญา คือเรื่องขันธ์ 5 ที่ได้เสนอเรื่องชีวิตมนุษย์ตาม

ความจริง 2 ประการ คือ  

1) รูป ได้แก่ มหาภูตรูป 4 และอุปาทายรูป 24 สิ่งทั้งหลายทั้งปวงที่สามารถก่อให้เกิดผัสสะแก่

เราได้จะเกิดจากการรวมตัวกันของรูปต่าง ๆ แต่ก็มิได้หมายความว่าสิ่งต่าง ๆ จะเกิดจากการรวมตัว

กันของรูปทั้ง 28 รูปเสมอไป ดังตัวอย่างตอนหนึ่งว่า “... อันว่าแผ่นดินก็ดี แม่น้ำก็ดี ภูเขาก็ดี ฝูงไม้ไล่

อันมีพรรณใหญ่แลสูงงามดังกล่าวมานี้แล อันว่าหาจิต และหาชีวิตบมิได้ดังนี้ก็ดี เท่าว่ามีแต่อวินิพโภค



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 72  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

รูป 8 อัน คือ ปถวี อาโป เตช วาย วัณณ คันธรส โอชา ก็ยังว่าเกิงที่อับรูฉิบหาย...”  (Phaya Lithai, 

1972)  

2) นาม ได้แก่ จิต เจตสิก นิพพาน กล่าวคือ 1) จิต ในพุทธปรัชญาแบ่งได้ 2 ประเภท คือ สังขต

ธรรม คือ ธรรมที่ถูกปรุงแต่งด้วยเหตุปัจจัย ประกอบด้วย จิต เจตสิก และรูป กับอสังขตธรรม ซึ่ง

หมายถึงธรรมที่ไม่ได้ถูกปรุงแต่ง ได้แก่ นิพพาน 2) เจตสิกในไตรภูมิพระร่วงไม่ได้มุ่งแสดงเรื่องทาง

อภิปรัชญาโดยตรง แต่มุ่งแสดงแต่เรื่องกรรมอันเป็นเหตุให้สัตว์ทั้งหลายเวียนว่ายอยู่ในสังสารวัฏ เพื่อ

ประโยชน์ในการสั่งสอนให้คนกระทำความดี  3. นิพพาน เป็นธรรมที่พ้นจากโลก ในไตรภูมิพระร่วง

พรรณนาว่า ภาวะในการบรรลุนิพพานนั้น เป็นความสุขอันประมาณมิได้  

 ไตรภูมิพระร่วงแบ่งโลกเป็น 3 ภูมิ ซึ่งปรากฏในทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค เล่มที่ 11 ข้อ 228 

(Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) คือ 1. กามภูมิ 11 หมายถึง ภพของสัตว์ผู้ยังเสวย

กามคุณ คือ อารมณ์ทางประสาทสัมผัสทั้ง 5 ประกอบด้วย อบายภูมิ มนุษยภูมิ และสวรรค์ภูมิ คือ ก. 

ทุคติภูมิ 4 (อบายภูมิ 4) ได้แก่ 1) นรก 2) เปรต 3) อสุรกาย 4) ดิรัจฉาน ข. สุคติภูมิ 7 ได้แก่ 5) มนุษย์ 

6) จตุมหาราชิกา 7) ดาวดึงส์ 8) ยามา 9) ดุสิต 10) นิมมานรดี 11) ปรนิมมิตวสวัตดี 2. รูปภูมิ 16 

หมายถึง ภพของสัตว์ผู้เข้าถึงรูปฌานเป็นภพของพรหม เรียกว่าพรหมโลกที่มีรูป 16 ช้ัน ดังนี้ 1) ปาริสัช

ชา 2) ปุโรหิตา 3) มหาพรหมา 4) ปริตรตาภา 5) อัปปมานาภา 6) อาภัสรา 7) ปริตตสุภา 8) อัปปมา

สุภา 9) สุภกิณหา 10) เวหัปผลา 11) อสัญญีสัตตา 12) อวิหา 13) อตัปปา14) สุทัสสา15) สุทัสสี 16) 

อกนิฏฐา 3. อรูปภูมิ 4 หมายถึง ดินแดนอันเป็นที่เกิดของสัตว์ที่ไม่มีรูป ไม่มีตัวตน มีแต่เพียงจติเป็นภพ

ของอรูปพรหม 4 ดังนี้ 1) อากาสนัญจายตนะ คือ ช้ันที่เข้าถึงภาวะมีอากาศไม่มีที่สุด 2) วิญญานัญ

จายตนะ คือ ช้ันที่เข้าถึงภาวะมีวิญญาณไม่มีที่สุด 3) อากิญจัญญายตนะ คือ ช้ันที่เข้าถึงภาวะไม่มี

อะไรมีที่สิ้นสุด 4) เนวสัญญานาสัญญายตนะ คือ ช้ันที่เข้าถึงภาวะมีสัญญาก็ไม่ใช่ ไม่มีสัญญาก็ไม่ใช่  

มนุษย์ท่องไปในโลกทั้ง 3 ภพภูมินี้ อนึ่ง ไตรภูมิอธิบายแนวคิดที่นำไปสู่ภพนรก คือ กรรมช่ัว 

และการปฏิบัติกรรมดีตามกรอบของศีลธรรมทำให้ไปเกิดในสวรรค์ เช่น การให้ทาน รักษาศีล เจริญ

ภาวนา มีเมตตา ดูแลบิดามารดา เป็นต้น สำหรับหนทางที่จะไปพรหมโลกคือการปฏิบัติภาวนาให้เกิด

ผลสำเร็จฌานช้ันต่าง ๆ อย่างไรก็ตาม พระไตรปิฎกมีจุดมุ่งหมายในการแสดงภพภูมิในลักษณะของ

การเวียนว่ายตายเกิดที่ทําให้เกิดทุกข์ และแสดงวิธีพ้นทุกข์ด้วยการบรรลุนิพพาน ส่วนไตรภูมิพระร่วงมี

จุดมุ่งหมายในการแสดงภพภูมิเพื่อใช้เป็นเครื่องมือในการปกครองบ้านเมือง และการควบคุมคนใน

สังคมโดยสอนให้คนทำความดี ละเว้นความช่ัว ซึ่งทำให้สังคมสันตสิุข 

      ด้านญาณวิทยา คือ ทฤษฎีที่ว่าด้วยความรู้ ไตรภูมิพระร่วงได้เสนอความจริงระดับสมมติสัจจะ

และปรมัตถสัจจะ เพื่อมุ่งการดำเนินชีวิตให้ประสบสุขในระดับโลกียะและโลกุตตรหรือนิพพาน และได้

เสนอทัศนะว่า อวิชชาหรือความไม่รู้เป็นธาตุเดิมของมนุษย์ ดังที่ Phaya Lithai (1972) เสนอว่า “แต่คน 

ผู้มาอยู่ในแผ่นดินนี้ ทั่วทั้งจักรวาลอันใดอันอื่นก็ดี เมื่อแรกมาเกิดในท้องแม่ก็ดี เมื่ออยู่ในท้องแม่ก็ดี 

เมื่อออกจากท้องแม่ก็ดี ในกาลทั้ง 3 นั้น ย่อมหลงบมิได้คำนึงรู้อันใดสักสิ่งฯ” ดังนั้น เมื่อมนุษย์เกิดมา



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 73  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

ในโลกนี้จะจำความในอดีตชาติไม่ได้ และ กระบวนการรับรู้ของมนุษย์จะเกิดขึ้นได้เมื่อขันธ์ 5 ยังรวม

ครบถ้วน แต่เป้าหมายชวีิตคือการเห็นแจ้งในสัจจธรรม  

      ด้านจริยศาสตร์ ไตรภูมิพระร่วงได้เสนอการดำเนินชีวิต 2 ระดับ คือ 1) การดำเนินชีวิตทางโลก 

อันเป็นไปด้วยอำนาจของกิเลสตัณหา และ 2) การดำเนินชีวิตทางธรรม คือการกระทำความดี ตามความ

เชื่อกฎแห่งกรรม และจุดหมายปลายทางที่ผู้ดำเนินชีวิตปรารถนาในทางโลกหวังก็คือ การได้ไปเกิดในภพ

ที่ดี มีการพรรณนาถึงความทุกข์ยากของสัตว์ในอบายภูมิและกรรมที่สัตว์เหล่านั้นได้กระทำอย่างชัดแจ้ง

ก่อให้เกิดภาพพจน์ที่น่ากลัว โดยเชื่อว่าจะมีผลให้บุคคลเกรงกลัวบาป และโน้มน้าวจิตใจให้กระทำความ

ดีต่อไป ตัวอย่าง“คนฝูงกระทำร้ายแก่พ่อแม่และสงฆ์ และคนผู้มีคุณและท่านผู้มีศีลก็ดี คนฝูงนั้นตายไป

เกิดในนรกนั้น คนในนรกนั้นอยู่ในแม่น้ำอันใหญ่อัน (Phaya Lithai, 1972) เทียรย่อมเต็มไปด้วยเลือดและ

หนองนั้น เขานั้นหาอันจะกิน บได้ แลร้อนใจเมื่ออยากนักหนา คนนรกจึงกินเลือดและหนองนั้น เมื่อเขา

กินเลือดและหนองนั้นเข้าไปเถิงท้องไส้ ก็กลายเป็นไฟไหม้ แลลอดลงไปใต้ท้ายทวารหนต่ำ . . . แลเปรต

จำพวกนี้ เมื่อกำเนิด แต่ก่อนไส้ เขาได้ตีหัวพ่อแม่แห่งเขาด้วยมือก็ดีด้วยไม้ก็ดี ด้วยเชือกก็ดี ด้วย

บาปกรรมเขาอันได้ตีหัวพ่อแม่เขานั้น เขาก็เอาค้อนเหล็กแดงตีหัวเขา เพื่อบาปกรรมเขาทำเองนั้นแลฯ” 

(Phaya Lithai, 1972)  

 เกณฑ์การตัดสินการกระทำของพระพุทธศาสนาเน้นพิจารณากรรมทั้ง 3 ทาง แต่ที่สำคัญที่สุด

คือ เจตนา ที่จะเป็นเหตุให้เกิดการกระทำ ถ้าการกระทำที่เกิดจากกุศลมูล คือ อโลภะ อโทสะ อโมหะ 

ถือว่าการกระทำนั้นดี (กุศลกรรม) ถ้าการกระทำใดเกิดจากอกุศลมูล คือ โลภะ โทสะ โมหะ ก็ถือว่า

การกระทำนั้นเป็นการกระทำช่ัว (อกุศลกรรม) ในไตรภูมิพระร่วงได้กล่าวถึงเหตุที่ทำให้คนทำช่ัวไว้ใน

นรกภูมิตอนหนึ่งว่า “เหตุการณ์นั้นยังมี 3 อัน อนึ่งชื่อว่าโลโภเหตุ อนึ่งชื่อว่าโทโสเหตุ อนึ่งชื่อว่าโมโห

เหตุฯ อันชื่อว่า โลโภเหตุนั้น เพื่อมักได้สินท่าน มักฆ่ามักตีท่าน เพื่อจะเอาสินท่าน แลใจนั้นชวนกระทำ

บาปฯ อันชื่อว่าโทโสเหตุนั้น เพื่อตู่ท่าน ผูกใจขึ้งเคียด หิงษาท่าน ...”  (Phaya Lithai, 1972) ดังนั้น 

เจตนาจึงเป็นตัวตัดสินการกระทำของมนุษย์ ผลของการกระทำไม่ถือเป็นเกณฑ์ในการตัดสินความดี

ความช่ัว แม้ผลออกมาไม่ดี แต่ถ้ามีเจตนาดี ก็ถือว่าเป็นการกระทำที่ดี และ Phra Dhammapitaka (P.A. 

Payutto) (1996) กล่าวถึงเกณฑ์ตัดสินนีว้่า “เกณฑ์วินิจฉัยกรรมดีและกรรมช่ัวในแง่ของกรรมให้ถือเอา

เจตนาเป็นหลักตัดสินว่าเป็นกรรมหรือไม่” สรุปได้ว่า เกณฑ์การตัดสินการกระทำ คือ เจตนา ที่จะเป็น

แรงกระตุ้นให้เกิดการกระทำ การที่คนคนหนึ่งจะดีหรือไม่ดี ไม่จำเป็นต้องให้ใครมาตัดสิน หรือยอมรับ 

มันขึ้นอยู่กับมโนธรรมของเราจะหยั่งรูไ้ด้เอง และมีกฎแห่งกรรมเป็นตัวรองรับอยู่แล้ว  

    ด้านสุนทรียศาสตร์ พระพุทธองค์ทรงกล่าวถึงความงามในเชิงบวก เช่น ความงามเกี่ยวกับรูป

ของบุคคลที่ผู้กระทำกรรมดีแล้วเกิดมามีรูปงาม พระองค์ตรัสถึงความงามในระดับสมมติสัจจะ ส่วน

ข้อความพระสูตรบางแห่งที่พระองค์ปฏิเสธความงามนั้น พระองค์ใช้เกณฑ์ทางปรมัตถะมาปฏิเสธ แม้

พุทธสุนทรียศาสตร์ด้านจิตรกรรมเรื่องไตรภูมิพระร่วงเป็นการวาดภาพหรือระบายสีด้วยลวดลายอัน

เกิดจากสัญญาอันวิจติรของจติรกรทั้งมิติทุคติภูมิและสุคติภูม ิเช่น การเขียน การระบายสี ลงบนพื้นผิว



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 74  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

ที่ราบเรียบหรอืแผ่นกระดาษ แผ่นผ้า ฝาผนัง มีภาพนรก เปรต อสุรกาย เดรัจฉาน เทวดา ภพภูมิต่าง ๆ 

เป็นต้น ล้วนเป็นสื่อการสอนศลีธรรมหรือธรรมะใหบุ้คคลได้รู้ เข้าใจ และปฏิบัติตนอยู่ในกรอบศีลธรรม

ต่อไป  

     ส่วนภควัทคีตา ด้านอภิปรัชญาพบว่า ภควัทคีตาเป็นปรัชญาที่ประสานความรู้ กรรมและความ

ภักดีเข้าด้วยกัน โดยกล่าวว่า มนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตที่ประกอบด้วยสติปัญญา เจตจำนงและอารมณ์ 

สติปัญญาก่อให้เกิดความรู้ เจตจำนงก่อให้เกิดกรรม และอารมณ์ก่อให้เกิดความภักดี ภควัทคีตา

อธิบายว่า อาตมัน (ตัวตน) เป็นสิ่งที่ยืนยง เที่ยงแท้ สิ่งที่ทำลายได้คือร่างกาย การเคลื่อนจากร่างเก่าที่

แตกดับแล้วไปสู่ร่างใหม่ของอาตมัน เป็นเสมือนเปลี่ยนเสื้อผ้าชุดใหม่ คือร่า งกายของคนเรา

เปลี่ยนแปลงได้ แต่อาตมันไม่เปลี่ยนแปลง ดังนั้น เมื่อคนเราแจ้งในสภาวะที่แท้จริงของพรหมัน 

ประจักษ์ถึงความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันระหว่างชีวาตมันและพรหมัน เมื่อนั้นก็จะบรรลุโมกษะ ดัง

ข้อความว่า “ผู้ไม่รู้ย่อมสำคัญอาตมาซึ่งไม่ปรากฏเป็นร่างว่ามีร่าง ไม่รู้ภาวะอันประเสริฐของอาตมาซึ่ง

ไม่มีความเสื่อมและไม่มีอะไรยิ่งไปกว่า ซึ่งอาตมาถูกมายาแห่งโยคะหุ้มไว้แล้ว ไม่สำแดงให้ปรากฏแก่

สรรพสัตว์โลกนี้เป็นผู้งมงาย จึงไม่รู้จักอาตมาซึ่งไม่มีการเกิดและการเสื่อมเสีย” (Radhakrishnan, 

1973) คำอธิบายพรหมของภควัทคีตามี 2 รูปแบบ คือ พรหมันในภาคปุคคลาธิษฐาน เป็นพระเจ้าซึ่ง

อวตารลงมาช่วยเหลือมนุษย์ ซึ่งภควัทคีตาจะให้ความสำคัญ แต่ในขณะเดียวกัน ภควัทคีตามิได้ละเลย

ในความสำคัญของพรหมันในภาคธรรมาธิษฐาน ซึ่งเป็นสิ่งสมบูรณ์สูงสุดที่ให้กำเนิดแก่สรรพสิ่งและ

เป็นที่กลับคืนของสรรพสิ่งเหล่านั้นด้วย ดัง Radhakrishnan (1973) ให้ทัศนะว่า “...รูปทั้งหลายใดเกิดใน

ประกฤติทั้งปวง มหาพรหมเป็นประกฤติของรูปเหล่านั้น อาตมาเป็นบิดาผู้ประทานพืชให”้ ในทัศนะของ

ภควัทคีตา พรหมันในรูปแบบทั้งสองมีพื้นฐานมาจากสิ่งเดียวกัน และ Hiriyanan (1967) กล่าวว่า “พร

หมันเป็นภาวะที่อยู่เหนือความเป็นไปของสรรพสิ่ง ไม่อาจที่จะเข้าใจได้ด้วยการคิด อยู่เหนือการพิสูจน์ 

ลักษณะของพรหมันเช่นนี้ถือว่าเป็นนิรคุณะ หรือสิ่งที่กำหนดไม่ได้ นั่นคือ คุณลักษณะพรหมันไม่ใช่จิต

ของเราคิดถึงได้” ดังนัน้ การที่จะกล่าวถึงพรหมันจึงเป็นลักษณะนอกเหตุเหนือผล   

 ด้านญาณวิทยา หลักของภควัทคีตา คือ ชญาณโยคะ เป็นมรรควิธีการเข้าถึงความจริงอันติมะ

ด้วยความรู้ คือ การเห็นแจ้งในอาตมัน ซึ่งคีตาเชื่อว่ากิเลสตัณหาจะถูกขจัดให้หมดไปได้โดยอาศัย

ความรู้หรือ ชญาณและระบุว่า “ถ้าหากว่า ท่านกระทำบาปอย่างหนักที่สุด แม้ว่าบาปทั้งปวง ท่านจะ

ข้ามสมุทรแห่งบาปทั้งปวงด้วยเรือคือหลักรู้เท่านั้น ความรู้ดังกล่าวเป็นความรู้เกี่ยวกับความแตกต่าง

ระหว่างสิ่งที่ทำลายได้และสิ่งที่ทำลายไม่ได้ หรือสิ่งที่มีแก่นสารและไร้แก่นสาร เมื่อบุคคลมีความรู้

เช่นนี้ ความเจริญและความเสื่อม การเกิดและการทำลายได้จะไม่กระทบต่ออารมณ์ของบุคคลนั้นแต่

ประการใด” (Sri Sankaracharya, 1981) 

ภควัทคีตาใช้หลักญาณวิทยาขจัดทำลายบ่อเกิดความทุกข์คืออวิทยาแล้วรู้แจ้งความจริงอัน

เป็นอันติมะ ธรรมชาติของความรูไ้ด้แก่ ชญาณ คือ ความรู้ที่ถูกต้องเกี่ยวกับชีวาตมันว่าเป็นคนละอย่าง

กันกับร่างกาย แต่เป็นอย่างเดียวกันกับพรหมัน ชญาณมีความหมายตรงข้ามกับอวิทยา คือความไม่รู้ 



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 75  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

และภควัทคีตาเห็นว่า กรรมที่บุคคลกระทำอันมีผลให้ต้องเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏนั้น มีสาเหตุมา

จากความไม่รู้แจง้ในสภาวะที่แท้จริงของสรรพสิ่ง และภควัทคีตาสอนว่า สภาวะแท้จริงแห่งสรรพสิ่งคือ

สภาวะแห่งพรหมัน ซึ่งเป็นความเที่ยงแท้แน่นอน เป็นความสุขนิรันดร์ และเป็นตัวตนที่สมบูรณ์ยิ่ง 

สรรพสิ่งทั้งหลายเกิดขึ้น ดำรงอยู่และดับไปด้วยอำนาจของพรหมัน พระองค์ดำรงอยู่ในสรรพสิ่งและ

สรรพสิ่งมีต้นกำเนิดจากพระองค์ (Upadhyayā, 1971) จะเห็นได้ว่าทัศนะในภควัทคีตาคล้ายคลึงกับ

พุทธปรัชญาในส่วนที่ใชป้ัญญาและ ชญาณขจัดทำลายอวิชชาคือความไม่รู้เหมือนกัน  

       ด้านจรยิศาสตร์ ภควัทคีตาถือว่าอาตมันยังตอ้งเปลี่ยน ร่างใหม่จากร่างหนึ่งไปสู่อีกร่างหนึ่ง 

เป็นกระบวนการเกิดและการตายที่เรียกว่า วัฏสงสาร เช่นนี ้ภควัทคีตาใหค้วามหมายเป็นสองนัย คือ 1) 

กฎแห่งธรรมชาติหรือกฎเหตุผล เป็นกฎที่อธิบายถึงความเป็นไปและการดำเนินไปของจักรวาลที่ว่า 

สรรพสิ่งในจักรวาลเกิดขึ้นและเป็นไปตามอำนาจของเหตุปัจจัย สิ่งหนึ่งเกิดขึน้เพราะมีเหตุทำให้เกิด สิ่ง

หนึ่งดำรงอยู่ก็เพราะมีเหตุทำให้ดำรงอยู่ 2) กฎแห่งศีลธรรม ได้แก่ กฎแห่งกรรม มนุษย์จะเป็นเช่นไร

ย่อมขึ้นอยู่กับตนเอง ดังที่พระกฤษณะได้กล่าวแก่อรชุนว่า “เกานเตย ท่านยังเนื่องอยู่ด้วยกรรมของ

ตนเอง อันเกิดจากสันดานเดิม แม้ไม่อยากจะทำกรรมใด ท่านก็ต้องทำกรรมนั้น โดยไม่มีอำนาจเลย” 

(Monwitoon & Thaongprasert, 1984) อนึ่ง ภควัทคีตาถือว่าการกระทำจะดีหรือช่ัวของมนุษย์ขึ้นอยู่กับ

พระเจ้า อย่างไรก็ตาม ภควัทคีตาเชื่อในภพหน้า เชื่อในการเกิดใหม่ เมื่อร่างกายในภพนี้แตกดับไปแล้ว

วิญญาณหรือชีวาตมันจะเคลื่อนย้ายจากร่างหนึ่งไปสู่อีกร่างหนึ่ง ซึ่งปรากฏในภควัทคีตาว่า “เหมือน

คนถอดเครื่องนุ่งห่มอันเก่าเสีย สวมชุดอื่นซึ่งเป็นเครื่องใหม่ฉันใด ชีวาตมันที่อาศัยร่างกายก็ฉันนั้น ทิ้ง

ร่างเก่าเสียเข้าสู่ร่างอื่นอันเป็นร่างใหม่”  (Monwitoon & Thaongprasert, 1984) ดังนั้น เมื่อชีวิตไม่

สามารถแยกออกจากกรรมได้ ปัญหาก็เกิดขึ้นว่าจะทำกรรมอย่างไรจึงจะไม่เกิดความผูกพันในกรรม

นั้น โดยทำให้มีผลในการเกิด ความทุกข์ เวียนว่ายตายเกิด รับผลของกรรมนั้นต่อไป คีตาเสนอ

ทางแก้ไขว่า ให้กระทำด้วยใจเป็นกลางที่เรียกว่า “นิษกามกรรม” หรอืการกระทำที่ไม่หวังผลตอบแทน

แก่ตน   

       ด้านสุนทรียศาสตร์ สุนทรียศาสตร์เป็นเรื่องของความงาม สำหรับทฤษฎีที่ตัดสินความงาม ม ี3 

ทฤษฎี คือ 1) ทฤษฎีจิตวิสัย 2) ทฤษฎีวัตถุวิสัย 3) ทฤษฎีสัมพันธนิยม ประติมากรรมของภาพมหาภา

รตะ มลีักษณะความงามที่เป็นเอกลักษณ์บ่งบอกถึงเรื่องราวทางประวัติศาสตร์ความเชื่อ ศรัทธา ความ

ดีของคนในสมัยนั้น ประติมากรรมของมหาภารตยุทธ์  เป็นประติมากรรมที่สร้างขึ้นในคติความเชื่อ

ศาสนาฮินดู อนึ่ง ประติมากรรมของปราสาทนครวัด มี 3 ลักษณะ คือ 1) ประติมากรรมลอยตัว 2) 

ประติมากรรมนูนต่ำ 3) ประติมากรรมนูนสูง แต่เมื่อพิจารณาความงามของภาพมหาภารตยุทธ์แล้วมี

ลักษณะสอดคล้องและมีความสัมพันธ์กับความเชื่อศาสนาซึ่งกล่าวได้ว่า ความมีอยู่ของความงามใน

ประติมากรรมภาพมหาภารตยุทธ์ก็คือความดี สัญลักษณ์แห่งความงามจะเป็นสื่อเพื่อโน้มจิตใจใฝ่

ความดีสูงสุดอันเป็นเป้าหมายแห่งชีวิต ทำนองเดียวกันกับชาวพุทธที่เคารพบูชาพระพุทธรูป และพุทธ

ศลิป์สกุลต่าง ๆ  



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 76  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

วัตถุประสงค์ที่ 3 ผลการวิจัยพบว่า พุทธปรัชญาในวรรณกรรมเรื่องไตรภูมิพระร่วงและ

วรรณกรรมมหาภารตะในคัมภีร์ภควัทคีตาพบว่าด้านพุทธอภิปรัชญา เกี่ยวกับเรื่องโลก ชีวิต จักรวาล

วิทยา แสดงเรื่องนรกสวรรค์ เพื่อให้เกิดความเกรงกลัว แต่ต้องทำความดี เพื่อจะได้ไปเกิดในสถานที่ดี 

สอนให้มีความเชื่อเรื่องนรก สวรรค์ บาป บุญ คุณ โทษ ใครทำความดีย่อมได้ดี ใครทำความช่ัวย่อมได้

ช่ัว ไม่มีผู้ใดหลีกหนีเวรกรรมได้ ซึ่งสอดคล้องกับหลักกฎแห่งกรรมในพุทธปรัชญา ไตรภูมิพระร่วงได้

เสนอวิธีที่จะทำให้เราเข้าถึงความจริงทั้งในระดับสมมติสัจจะ และปรมัตถสัจจะ เพราะคำนึงถึงความ

เป็นจริงที่ว่า มบีุคคลบางประเภทที่มุ่งดำเนินชีวิตให้ประสบความสุขในระดับโลกียะและมีบุคคลประเภท

หนึ่งที่มุ่งดำเนินชีวิตไปสู่ความหลุดพ้น ซึ่งเป็นความสุขในระดับโลกุตตระอันหมายถึง นิพพาน  ด้าน

พุทธจริยศาสตร์ ไตรภูมิพระร่วงจะสั่งสอนให้คนประพฤติดีตามแนวคำสอนของพระพุทธศาสนา มีการ

พรรณนาสภาพของอบายภูมิอย่างน่าสะพึงกลัว พรรณนาความรื่นรมย์ในสุคติภูมิ และชี้ให้เห็นถึงการ

กระทำอันจะเป็นสาเหตุที่ทำให้สัตว์ทั้งหลายได้ไปเกิดในภูมิเหล่านั้นตามกฎแห่งกรรม การเสนออุดมคติ 

2 รูปแบบ คือ 1) ทางโลก สอนให้มนุษย์ทำความดี 2) ทางธรรม มีนิพพานเป็นจุดมุ่งหมายปลายทาง  

ไตรภูมิพระร่วงสอนให้คนทำบุญละบาป เช่น การทำบุญรักษาศีล เจริญสมาธิภาวนาจะได้ขึ้นสวรรค์ 

การทำบาปจะตกนรก แนวความคิดนี้มีอิทธิพลเหนือจิตใจของคนไทยมาช้านาน เป็นเสมือนแนวการ

สอนศีลธรรมของสังคม ให้คนปฏิบัติชอบซึ่งเป็นประโยชน์ต่อการอยู่ร่วมกันในสังคม ด้านพุทธ

สุนทรียศาสตร์ ความจริงหรือแก่นแท้ของคุณค่าทางสุนทรียะหรือความงามในผลงานการสร้างสรรค์

ศิลปะเกี่ยวกับไตรภูมิพระร่วง ได้แก่ ความงามของสิ่งที่เป็นรูปธรรมและความงามของสิ่งที่เป็น

นามธรรม คือ ระดับโลกียวิสัยกับโลกุตรวิสัย ซึ่งในระดับโลกียวิสัยนั้น พุทธสุนทรียศาสตร์ก็ไม่ได้

ปฏิเสธทีเดียวแต่ก็เน้นใหปุ้ถุชนทั่วไปรู้จักเลือกเสพตามสมควรแก่สติปัญญาของตน 

  ภควัทคีตามองผ่านพุทธอภิปรัชญา พบว่า พุทธปรัชญาถือว่าโลกและชีวิตนี้เกิดขึ้นโดยไม่มีใคร

สร้างหรือบัญญัติ แต่ถือว่าธรรมะล้วนดำเนินไป เพราะการประชุมกันเข้าของเหตุปัจจัยที่เหมาะ พระพุทธ

องค์รับรองว่าสิ่งที่เราสัมผัสได้ทางอินทรีย์นั้นเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง แต่มีอยู่ช่ัวคราวและมีขึ้นเพราะปัจจัยเป็น

เครื่องอาศัย ถ้าสิ้นปัจจัยสิ่งเหล่านี้ก็ต้องสิ้นไปด้วย กฎนี้เรียกว่าอิทัปปัจจัยตาหรือปฏิจจสมุปบาท ส่วน

ภควัทคีตาเชื่อว่าทุกสิ่งทุกอย่างในโลกมาจากต้นกำเนิดที่มีอยู่เดิมคือ ประกฤติและปุรุษะ ประกฤติมีคุณะ 

3 อย่างคือ สัตวะ รชะ และตมะ ฉะนั้น ทัศนะเรื่องธรรมชาติในปรัชญาทั้งสองจึงแตกต่างกัน  อนึ่ง เรื่อง

กรรมและการเกิดใหม่ทั้งพุทธปรัชญาและภควัทคีตามีทัศนะตรงกันว่ากฎแห่งกรรมเป็นสิ่ งสำคัญและ

จำเป็น โดยเฉพาะกฎแห่งศีลธรรมว่า ทำดีย่อมได้รับผลดี ทำช่ัวย่อมได้รับผลช่ัว บุคคลกระทำกรรมไว้

เช่นใดก็ย่อมจะได้รับผลเช่นนั้นเสมอ ไม่มีใครสามารถหลีกหนีกรรมที่ตนกระทำไว้ได้ ปรัชญาในคัมภีร์

ภควัทคีตาและไตรภูมิพระร่วงจึงสอนให้คนมุ่งทำแต่ความดีเพราะว่าถ้ากรรมที่ตนเองกระทำไว้ไม่ดีแล้ว 

ผลของกรรมก็จะส่งผลให้ในทางที่ไม่ดีเช่นกัน แต่เรื่องกรรมจะแตกต่างกันบ้างก็ในรายละเอียดแห่ง

กระบวนการให้ผลของกรรมเพราะทฤษฎีกรรมของภควัทคีตามีความสัมพันธ์พรหมันผูท้ี่จะคอยตัดสินและ

บันดาลผลใหอ้ีกทีหนึ่ง  



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 77  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

ภควัทคีตามองผ่านพุทธญาณวิทยา ทั้งพุทธปรัชญาและภควัทคีตาถือว่าญาณวิทยาเป็นวิถีทางที่

จะใช้เป็นเครื่องมือทำลายความไม่รู้แจ้งในสภาวะความเป็นจริง ที่เรียกว่าอวิชชาและอวิทยาได้ ดังนั้น 

พุทธปรัชญาจึงแสดงนัยทางญาณวิทยาด้วยคำว่า ปัญญา คือ ความรู้สภาวะแห่งไตรลักษณ์ ส่วนภควัทคี

ตาใช้คำว่า ชญาณ หมายถึงความรู้แจ้งในอาตมัน พุทธปรัชญามีหลักการเข้าถึงความจริงสูงสุดด้วยการ

ปฏิบัติฝกึฝนอบรมจิตใหรู้้แจง้ด้วยปัญญา ส่วนภควัทคีตาจะใช้หลักชญาณโยคะเพื่อเข้าถึงความจริงสูงสุด

แล้วด้วยอาศัยกรรมโยคะ คือการกระทำที่ไม่มุ่งหวังผลตอบแทนใด ๆ และภักติโยคะคือการศรัทธายึดมั่น

อยู่เฉพาะพรหมัน เพื่อให้พรหมันโปรดปรานจะได้ช่วยให้เข้าถึงพระองค์ในที่สุด  ดังนั้น ทัศนะพุทธปรัชญา

และภควัทคีตาคล้ายคลึงกันในส่วนที่ใช้ปัญญาและชญาณขจัดทำลายอวิชชาคือความไม่รู้เหมือนกัน อีก

ทั้งยังยอมรับในบ่อเกิดแห่งความรู้ทั้ง 3 ประการ อนึ่ง หลักคำสอนเรื่องกฎเเห่งกรรมเเละการเกิดใหม่ใน

พุทธปรัชญาไดป้ฏิเสธทฤษฎีวญิญาณอมตะที่ปรากฏในคัมภรี์ภควัทคีตา 

ภควัทคีตามองผ่านพุทธจริยศาสตร์ พบว่าทั้งพุทธจริยศาสตร์และภควัทคีตาทั้งสองก็มุ่ง

ส่งเสริมคุณค่าทางจรยิธรรมคล้ายคลึงกัน จึงมีจุดกำเนิดว่าอะไรคือความดีความช่ัว แมว้่าจะมีหลักการ

และวิธีปฏิบัติเพื่อบรรลุถึงความดีสูงสุดของบุคคลในสังคมและมนุษยชาติเอาไว้ ในการกำหนดเกณฑ์

ตัดสินทางจริยธรรมแตกต่างกันด้วยว่าพุทธปรัชญาไม่รับรองความมีอยู่แห่งอำนาจเหนือธรรมชาติ แต่

ภควัทคีตารับรอง อย่างไรก็ตาม เกณฑ์ตัดสินทางจริยธรรมแห่งปรัชญาทั้งสองที่ขัดแย้งกันอย่างเห็นได้

ชัดคือ ความไม่สัมพันธ์กันเกี่ยวกับเรื่องการฆ่า เนื่องจากพุทธปรัชญาถือเอาการฆ่าหรือการทำลาย

ชีวติผูอ้ื่นโดยเจตนาว่าเป็นบาป ไม่ว่าจะเป็นการฆ่าเพื่อเหตุผลใดก็จัดว่าเป็นบาปทั้งนั้น แต่ภควัทคีตาให้

เหตุผลเรื่องการฆ่าว่าถ้าการฆ่านั้นเป็นการทำหน้าที่ตามวรรณะที่พระผู้เป็นเจ้ามอบหมายให้และเป็น

การฆ่าเพื่อผดุงความยุติธรรมก็ไม่จัดว่าเป็นบาป แต่เป็นความดีที่น่าสรรเสริญและควรกระทำ  

ภควัทคีตามองผ่านพุทธสุนทรียศาสตร์ ความงามของภาพมหาภารตยุทธ์มีลักษณะสอดคล้อง

และความสัมพันธ์กับความเชื่อศาสนาซึ่งความมีอยู่ของความงามในประติมากรรม น่ันก็คือความดี การ

ที่จะตัดสินความงามนั้นมีอยู่หรือไม่ ดังความงามประติมากรรมมหาภารตะในปราสาทนครวัด กัมพูชา 

นอกจากจะมีคุณค่าทางสุนทรียะแล้ว แต่ยังให้ความจริงทางอภิปรัชญา ความดีทางจริยศาสตร์ ส่วน

พุทธปรัชญาถือว่าความงามเป็นส่วนที่นำมาพอกพูนเป็นเปลือกนอกหุ้มแก่นภายในอันเป็นสาระที่เป็น

ความงาม แม้ในพระพุทธศาสนามีศิลปวัตถุมากมายที่เป็นสัญลักษณ์สะท้อนเรื่องราวต่าง ๆ เพื่อเป็น

ตัวกระตุ้นให้มนุษย์เข้าถึงความจริงด้วยสติปัญญา ให้ศาสนิกชนเชื่อถือและมีความศรัทธาในศาสนา

ยิ่งขึ้น เช่น งานจติรกรรม สถาปัตยกรรม และประติมากรรม 

วัตถุประสงค์ที่ 4 ผลการวิจัยพบว่า การบูรณาการพุทธปรัชญาในวรรณคดีไตรภูมิพระร่วงและ

ภควัทคีตานั้น อาศัยองค์ประกอบมุมมองทางพุทธปรัชญา คือ พุทธอภิปรัชญา คือ ความจริงที่เกี่ยวกับ

เรื่อง จิต วิญญาณ กรรม ภพภูมิ สังสารวัฏ พุทธญาณวิทยา คือ ความรู้ที่ถูกต้องเป็นเช่นใด จาก

ประสาทสัมผัส หรือเหนือประสาทสัมผัส พุทธจริยศาสตร์ มุ่งปฏิบัติศีลธรรมอันดีงาม และพุทธ

สุนทรียศาสตร์ ความงาม จะเน้นเรื่องของจิตหรือวัตถุ ภควัทคีตาเน้นปฏิบัติตามกฎแห่งกรรมหรือกฎ



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 78  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

แห่งพระเจ้า แต่จุดมุ่งหมายเพื่อความงามทางจิตใจอันเป็นเครื่องมือที่โน้มน้าวไปสู่คุณธรรมและ

จรยิธรรม  

 

 

อภิปรายผล 

 ผลการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า พุทธอภิปรัชญาถือว่าการเกิดใหม่จึงมีส่วนช่วยให้กฎแห่ง

กรรมมีผลที่สมบูรณ์ยิ่งขึ้น กระบวนการเกิดใหม่ตามแนวของพุทธปรัชญาไม่มีตัววิญญาณอมตะไปเกิด

แต่เป็นกระบวนการสืบต่อของจิตหรือวิญญาณที่เกิดดับต่อเนื่องกันเรียกว่าสันตติ ซึ่ง Channgam, 

(1982) กล่าวว่า “มนุษย์ตายแล้ว มีวิญญาณอมตะล่องลอยไปเกิดร่างใหม่ ความตายเป็นเรื่องของ

ร่างกายเท่านั้น” นอกจากนี้พุทธปรัชญายอมรับทฤษฎีการไม่ต้องกลับมาเกิดอีกด้วย กล่าวคือ เมื่อ

บุคคลสิ้นกิเลสตัณหาและตัดกระแสกรรมได้แล้วที่เรียกว่าบรรลุอรหันต์ บุคคลผู้นี้ก็จะนิพพานดับไป

โดยไม่กลับมาเวียนว่ายตายเกิดอีก นิพพานในพุทธปรัชญามี 2 ประเภท คล้ายกันกับโมกษะของ

ภควัทคีตาที่มีอยู่ 2 ประเภทเช่นกัน กล่าวคือ สอุปาทิเสสนิพพานคล้ายกับชีวันมุกติ คือความหลุดพ้น

ของบุคคลที่ยังมีชีวติอยู่ และอนุปาทิเสสนิพพานคล้ายกับวิเทหมุกติ หมายถึง สภาวะความหลุดพ้นของ

บุคคลที่ดับไปทั้งกิเลสอาสวะและชีวิตร่างกาย  ความหลุดพ้นในพุทธปรัชญาคือ การหลุดพ้นจากกอง

ทุกข์อันเป็นสาเหตุที่จะทำให้กลับมาเวียนว่ายตายเกิดอีก ซึ่งพุทธปรัชญากล่าวว่า อวิชชาเป็นสาเหตุ

การกระทำกรรม  

ผลการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า ไตรภูมิมีแนวคิดตามพุทธปรัชญาที่อธิบายถึงเป็นทางนำ

สัตว์ไปเกิดใน 3 ภูมหิรอืไตรภูมิประกอบด้วย 1) กามภูมิ 2) รูปภูม ิและ 3) อรูปภูม ิหรอืโลกเป็นสถานที่

อยู่ของสัตว์นั้นบ่งชี้ถึงสถานที่ซึ่งมีลักษณะเป็นรูปธรรม ส่วนในความหมายของภาวะชีวิตของสัตว์นั้น 

ภพจะแสดงภาวะเชิงนามธรรม และคำว่า “ภูมิ” ในความหมายของช้ันหรือแผ่นดินนั้นบ่งถึงสถานที่เชิง

รูปธรรม ในความหมายของช้ันแห่งจิต แสดงถึงภาวะเชิงนามธรรม บ่งช้ีภพฝ่ายสุคติสำหรับผู้ทํากรรมดี

มีศีลธรรม พุทธปรัชญายอมรับความมีอยู่ของชีวิตรูปแบบอื่น ๆ ในภพอื่นอีกจำนวนมากที่เรารับรู้ผ่าน

ประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสไม่ได้ ภพภูมิเหล่านี้เป็นสถานที่รองรับการเวียนว่ายตายเกิดของสัตว์

ทั้งหลายในรูปแบบต่าง ๆ ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดเรื่องสังสารวัฏ เรื่องกรรม ไตรภูมิพระร่วงได้เสนอ

ทัศนะการปลูกฝังค่านิยมทางจริยะ และความงามในระดับสมมติสัจจะซึ่งเป็นศิลปะที่สอนศีลธรรม สัจ

ธรรม ให้ต้ังมั่นอยู่ในความดี ละช่ัว และทำจิตให้บริสุทธิ์  มุ่งเข้าใจชีวติทั้งโลกนี้และโลกหนา้โดยใช้ความ

งามของวัตถุเป็นสื่อ เช่น ภาพภูมนิรก สวรรค์ เป็นต้น 

 ส่วนภควัทคีตายืนยันความมีอยู่แห่งอัตตา (อาตมัน) และพุทธปรัชญาปฏิเสธความมีอยู่แห่งอัตตา 

ซึ่งเป็นแนวความคิดที่ปรัชญาทั้งสองเห็นแตกต่างกันจริง ในพุทธปรัชญาแม้จะมีคำกล่าวถึงอัตตา แต่ก็

ไม่ได้หมายถึงอัตตาหรืออาตมันที่มีสภาพเป็นอมตะ เพราะมีสภาพเป็นสิ่งสมมติที่เกิดจากการรวมกันของ

ขันธ์ 5 จึงตกอยู่ในอำนาจแห่งไตรลักษณ์ ส่วนอาตมันในความหมายของภควัทคีตา คือ อันติมสัจ เป็นสิ่ง



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 79  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

ที่ดำรงอยู่เหนือการเปลี่ยนแปลง ดังนั้น แม้จะมีผู้พยายามดึงอัตตาในพุทธปรัชญามาอธิบายว่าเป็นอย่าง

เดียวกันกับอาตมันในภควัทคีตาจึงเป็นเรื่องที่เป็นไปไม่ได้ เพราะมีลักษณะและสภาวะขัดแย้งไม่ตรงกัน ใน

ส่วนคำอธิบายเกี่ยวกับวิญญาณที่ปรากฏก็หาใช่สิ่งเดียวกันไม่ เพราะวิญญาณในพุทธปรัชญา หมายถึง 

เป็นธาตุรู้ที่เกิดขึ้นเพราะอาศัยปัจจัยและมีสภาพเกิดดับเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ในขณะที่วิญญาณใน

ภควัทคีตา หมายถึง ชีวาตมันที่มีสภาพมั่นคงไม่เปลี่ยนแปลง แม้จะทำหน้าที่รับรู้อารมณ์เหมือนกัน แต่ก็

แตกต่างกันตรงที่วิญญาณในพุทธปรัชญามีการเกิดดับไม่เป็นอมตะ ส่วนวิญญาณหรอืชีวาตมันในภควัทคี

ตาเป็นอมตะ ไม่ถูกทำลาย และไม่มีใครทำลายได้ เพราะมันคือส่วนหนึ่งของพรหมัน และการบรรลุโมกษะ

เข้าสู่สภาวะเป็นอันเดียวกันกับพรหมัน  โมกษะ มี 2 ประเภท คือ 1. ชีวันมุกติ สภาวะความหลุดพ้นของ

บุคคลที่ยังมีชีวิตร่างกายอยู่ 2. วิเทหมุกติ หมายถึง สภาวะความหลุดพ้นของบุคคลที่ดับไปทั้งกิเลสอา

สวะและชีวิตร่างกาย  ส่วนด้านญาณวิทยา ภควัทคีตาถือว่าอวิทยาเป็นเหตุให้ไม่รู้โลกตามความเป็นจริง 

จึงมีกิเลส ยึดมั่นในสิ่งเป็นมายา ทำให้ไม่สามารรถเข้าถึงโมกษะได้ แต่เมื่อใดทำลายอวิทยาได้ ก็เห็นแจ้ง

ความจริง สามารถเข้าถึงโมกษะได้ 

 ผลการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า เรื่องกรรมและการเกิดใหม่ คัมภีร์ภควัทคีตาและไตรภูมิ

พระร่วงสอนให้คนมุ่งทำความดีเพราะว่าถ้ากรรมที่ตนเองกระทำไว้ไม่ดีแล้ว ผลของกรรมก็จะส่งผลให้

ในทางที่ไม่ดีเช่นกัน แต่เรื่องกรรมจะแตกต่างกันบ้างก็ในรายละเอียดแห่งกระบวนการให้ผลของกรรม

เพราะทฤษฎีกรรมของภควัทคีตามีความสัมพันธ์กับพรหมัน ฉะนั้น กฎแห่งกรรมของภควัทคีตาจึงเป็น

กฎที่ไม่เป็นอิสระเพราะขึ้นอยู่กับอำนาจของพรหมันจะคอยตัดสินและบันดาลผลให้อีกทีหนึ่ง เพราะ

พระองค์เป็นผู้สร้างกฎนี้ขึ้นมาและเป็นผู้ทรงความยุติธรรม  ส่วนการเกิดใหม่จึงมีส่วนช่วยให้กฎแห่ง

กรรมมีผลที่สมบูรณ์ยิ่งขึ้น พุทธปรัชญาไม่มีตัววิญญาณอมตะไปเกิดแต่เป็นกระบวนการสืบต่อของจิต

หรือวิญญาณที่เกิดดับต่อเนื่องกันเรียกว่าสันตติ ส่วนภควัทคีตาเชื่อว่าวิญญาณหรือชีวาตมันไปเกิดใน

ร่างใหม่ โดยที่ชีวาตมันนั้นเป็นดวงเก่าที่ไม่เสื่อมสลาย การจะได้เกิดในสถานที่ดีหรอืไม่ดีขึ้นอยู่กับกรรม

ดีหรือช่ัวที่บุคคลผู้นั้นกระทำไว้ อนึ่ง ผู้สละกรรมและทำกรรมทุกอย่างด้วยความไม่ยึดมั่นถือมั่นในผล 

เรียกบุคคลนี้ว่าสันยาสี ซึ่งพวกเขาจะไม่กลับมาเกิดอกีโดยได้เข้ารวมเป็นอันเดียวกันกับพรหมัน 

ภควัทคีตายืนยันความมีอยู่แห่งอัตตา (อาตมัน) และพุทธปรัชญาปฏิเสธความมีอยู่แห่งอัตตา 

อีกทั้งเสนอว่าทุกอย่างมีสภาพเป็นอัตตานั้นก็เป็นแนวความคิดที่ปรัชญาทั้งสองเห็นแตกต่างกัน เพราะ

ในพุทธปรัชญาแม้จะมีคำกล่าวถึงอัตตาแต่ก็ไม่ได้หมายถึงอัตตาที่มีสภาพเป็นอมตะ ดังที่ยอมรับใน

ภควัทคีตา อัตตาในพุทธปรัชญามีสภาพเป็นสิ่งสมมติ เกิดจากการรวมกันของขันธ์ 5 จึงตกอยู่ใน

อำนาจแห่งไตรลักษณ์ ส่วนอาตมันในความหมายของภควัทคีตา คือ อันติมสัจ อันเป็นสิ่งที่ดำรงอยู่

เหนอืการเปลี่ยนแปลง ข้อนีจ้ึงทำให้เกิดการแบ่งสายปรัชญาอินเดียว่า พุทธปรัชญาก็เป็นพวกนาสติกะ 

ส่วนภควัทคีตาหรือปรัชญาฮินดูจัดเป็นพวกอาสติกะ ดังนั้นแม้จะมีผู้พยายามดึงอัตตาในพุทธปรัชญา

มาอธิบายว่าเป็นอย่างเดียวกันกับอาตมันในภควัทคีตาจึงเป็นเรื่องที่เป็นไปไม่ได้ เพราะมีลักษณะและ

สภาวะขัดแย้งดังกล่าว ในส่วนคำอธิบายเกี่ยวกับวิญญาณที่ปรากฏ ก็หาใช่สิ่งเดียวกันไม่ เพราะ



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 80  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

วิญญาณในพุทธปรัชญา หมายถึง เป็นธาตุรูท้ี่เกิดขึ้นเพราะอาศัยปัจจัยและมีสภาพเกิดดับเปลี่ยนแปลง

อยู่ตลอดเวลา ในขณะที่วิญญาณในภควัทคีตา หมายถึง ชีวาตมันที่มีสภาพมั่นคงไม่เปลี่ยนแปลง แม้จะ

ทำหน้าที่รับรู้อารมณ์เหมือนกัน แต่ก็แตกต่างกันตรงที่วิญญาณในพุทธปรัชญามีการเกิดดับไม่เป็น

อมตะ ส่วนวิญญาณในภควัทคีตาเป็นอมตะ ไม่ถูกทำลาย และไม่มีใครทำลายได้ เพราะมันคือส่วนหนึ่ง

ของพรหมัน 

 ในประเด็นแห่งความหลุดพ้น วรรณกรรมทั้งสองมีทัศนะมุ่งให้บุคคลบรรลุถึงความหลุดพ้น

เหมือนกัน โดยที่พุทธปรัชญาหมายถึงการบรรลุนิพพาน ส่วนภควัทคีตาหมายถึงการบรรลุโมกษะเข้าสู่

สภาวะเป็นอันเดียวกันกับพรหมัน ความหลุดพ้นในวรรณกรรมทั้งสองคือ การหลุดพ้นจากกองทุกข์อัน

เป็นสาเหตุที่จะทำให้กลับมาเวียนว่ายตายเกิดอีก นั่นคือ เป็นผู้สละกรรมและทำกรรมทุกอย่างด้วย

ความไม่ยึดมั่นถือมั่นในผล เขาก็จะไม่กลับมาเกิดอีกโดยได้เข้ารวมเป็นอันเดียวกันกับพรหมัน ส่วนพุทธ

ปรัชญากล่าวว่า อวิชชาเป็นสาเหตุ ส่วนภควัทคีตามีอวิทยาเป็นสาเหตุ วรรณกรรมทั้งสองก็เสนอให้

ทำลายอวิชชาและอวิทยาดังกล่าวนี้ให้ได้  อนึ่ง นิพพานในพุทธปรัชญามี 2 ประเภท คล้ายกันกับ

โมกษะของภควัทคีตาที่มีอยู่ 2 ประเภทเช่นกัน กล่าวคือ สอุปาทิเสสนิพพานคล้ายกับชีวัน มุกติ ซึ่ง

ได้แก่ สภาวะความหลุดพ้นของบุคคลที่ยังมีชีวิตร่างกายอยู่ และอนุปาทิเสสนิพพานคล้ายกับวิเทหมุกติ 

หมายถึง สภาวะความหลุดพ้นของบุคคลที่ดับไปทั้งกิเลสอาสวะและชีวิตร่างกาย  

ผลการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 4 พบว่า การเสนอองค์ความรู้ใหม่โดยการนำพุทธปรัชญามา

วิเคราะห์กับวรรณกรรมเรื่องไตรภูมิพระร่วงและวรรณกรรมทางศาสนาเรื่องมหาภารตะในคัมภีร์

ภควัทคีตา คือ เป้าหมายของชีวิตคือการเป็นคนดีมีศีลธรรม ยึดมั่นในกฎแห่งกรรม คือทำดีได้ดี ทำช่ัว

ได้ช่ัว และผลกรรมในชาตินี้จะส่งผลในการเกิดในชาติต่อไป และเน้นความงามทางจิตใจ ดังนั้นตัวตนที่

แท้จริงคือวิญญาณ ตราบใดที่ยังไม่ขจัดอวิชชาหรือ อวิทยาให้หมดสิ้นไป กิเลสยังคนอยู่ตราบนั้น การ

เกิด แก่ เจ็บ ตาย ในสังสารวัฏก็จะดำเนินไปไม่สิ้นสุด จนกระทั้งเข้าสู่นิพพานหรือพรหมัน ดังนั้น การ

เข้าใจความจริงและปฏิบัติตนอยู่ในศลีธรรมดงีาม จงึควรเติมเต็มให้สมบูรณ์  

 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

       หลักการที่ได้จากการวิเคราะห์พุทธปรัชญาในวรรณกรรมไตรภูมิพระร่วงและวรรณกรรมแห่ง

มหาภารตะในคัมภรี์ภควัทคีตา ข้างตน้ คือ หลักการ TGUBP-Model ซึ่งมีความหมายดังภาพ   

 



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 81  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

 
 

ภาพที่ 2 องค์ความรู้ท่ีไดจ้าการวจิัย 

 

1. Truth-จริง (ความจริง = T) ความจริง หมายถึง ความจริงที่เป็นสัจธรรมทางพุทธปรัชญาใน

ไตรภูมิพระร่วงและภควัทคีตา ที่มุ่งให้ทุกชีวิตเข้าใจตนเอง เป้าหมายชวีิต ความจริงสูงสุด เช่น หลักไตร

ลักษณ์ ขันธ์ 5 นพิพาน โมกษะหรอืพรหมัน เป็นต้น  

 2. Goodness-ดี (ความดี  =  G) ความดี  หมายถึง ความมีคุณธรรมและจริยธรรม  จาก

วรรณกรรมทั้งสองมุ่งความดีขัน้โลกิยะและโลกุตตระ เป็นเป้าหมายของชีวติเพื่อความสุขแท้จริง  

3. Unity-เอกภาพ (Unity = U) การนับถือศาสนาเดียวกันเป็นเครื่องแสดงออกถึงเอกภาพทาง

ขนบธรรมเนียมประเพณี ศิลปกรรม เป็นต้น ประเทศที่ได้รับวัฒนธรรมจากพระพุทธศาสนาและศาสนา

พราหมณ์-ฮินดู จงึมีหลักปรัชญาและค่านิยมที่ใกล้เคียงกัน ซึ่งได้สร้างความเป็นหนึ่งเดียวกันของคนใน

ชาติ  

4. Beautiful-งาม (Beautiful = B) ความงามทางรูปธรรมและนามธรรมอันเป็นสุนทรียศาสตร์ 

คืองามภายนอกและงามภายในจิตใจ ด้วยการดำเนินชีวติตามหลักคุณธรรมและศีลธรรม  

5. Purification-บริสุทธิ์ (Purification = P) ไตรภูมิพระร่วงและภควัทคีตา มีเป้าหมายสูงสุด คือ 

การทำจติให้บริสุทธิ์ เป็นความดสีูงสุด คือ นิพพาน หรอื พรหมัน (โมกษะ)  

 

สรุป  
ไตรภูมิได้เสนอแนวคิดตามทัศนะพุทธปรัชญาที่อธิบายถึงเป็นทางนำสัตว์ไปเกิดใน 3 ภูมิหรือ

ไตรภูมิประกอบด้วย 1) กามภูมิ 2) รูปภูมิ และ 3) อรูปภูมิ หรือโลกเป็นสถานที่อยู่ของสัตว์นั้นบ่งชี้ถึง

สถานที่ซึ่งมีลักษณะเป็นรูปธรรม ส่วนในความหมายของภาวะชีวิตของสัตว์นั้น ภพจะแสดงภาวะเชิง

นามธรรม และคำว่า “ภูมิ” ในความหมายของช้ันแห่งจิตเชิงรูปธรรม ระดับจิตใจ หรือระดับชีวิตนั้นจะ

แสดงถึงภาวะทางจิตในเชิงนามธรรม บ่งชี้สุคติภพสำหรับผู้ทำกรรมดี ภพภูมิเหล่านี้เป็นสถานที่รองรับ

การเวียนว่ายตายเกิดของสัตว์ทั้งหลายในรูปแบบต่าง ๆ ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดเรื่องสังสารวัฏในพุทธ

ปรัชญา แนวคิดเรื่องกรรมคือกรรมดีและกรรมช่ัว ย่อมได้รับผลของกรรมนั้น และไตรภูมิพระร่วงเสนอ



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 82  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

ความจริง 2 ประการ คือ รูป ได้แก่ มหาภูตรูป 4 และอุปาทายรูป 24 กับนาม ได้แก่ จิต เจตสิก และ

นิพพาน และได้พูดถึงจักรวาล กำเนิดชีวิต และความเชื่อเรื่องกรรม เป็นการจูงใจให้ผู้อ่านประพฤติตน

อยู่ในศีลธรรมโดยมีความหวังจะได้รับผลกรรมที่ดีตอบสนองตามกฎแห่งกรรม รวมทั้งได้เสนอวิธีการ

เข้าถึงความจริงทั้งระดับสมมติสัจจะและปรมัตถสัจจะ มีการพรรณนาสภาพของอบายภูมิอย่างน่า

สะพรึงกลัว พรรณนาความรื่นรมย์ในสุคติภูมิ และชี้ให้เห็นถึงการกระทำที่ทำให้สัตว์ไปเกิดในภูมิ

เหล่านั้นตามกฎแห่งกรรม ส่วน ภควัทคีตา เป็นคัมภีร์ที่ เกิดขึ้นท่ามกลางการสู่รบในสมรภูมิ มี

พระกฤษณะซึ่งชาวฮินดูเชื่อว่าเป็นการอวตารจากพระนารายณ์ เป็นสารถีของพระอรชุน ผู้มีจติลังเลใน

การ    สู้รบ พระกฤษณะได้ให้คำสอนที่เป็นขวัญกำลังใจให้สู้รบ มองชีวิตคือวิญญาณที่อาศัยใน

ร่างกาย แม้กายสิ้นไปแต่วิญญาณยังอยู่ และไม่สามารถทำลายได้ ความตายเหมือนคนเปลี่ยนเสื้อผ่า

เก่าใส่ชุดใหม่  ตราบใดที่ยังมีกิเลสอยู่วิญญาณต้องเวียนว่ายตายเกิดในภพใหม่ เมื่อใดขจัดความไม่รู้หรื

ออวิทยาได้ ด้วยการปฏิบัติตามหลักโยคะ ก็จะเข้าถึงโมกษะไปรวมเป็นหนึ่งเดียวกับพรหมัน เป็นชีวิต

นิรันดรมคีวามสุขแท้จรงิ และไม่เกิดอีกต่อไป 

 

ข้อเสนอแนะ  

         1. ขอ้เสนอแนะจากการวิจัย 

คำสอนของทุกศาสนามุ่งสอนให้คนทำความดี ละความช่ัว  เคารพสิ่งสูงสุดในศาสนาซึ่ง

ก่อให้เกิดความสงบสุขต่อสังคม ดังนั้น การปฏิบัติตามคำสอนทางศาสนาจึงเป็นสิ่งที่ควรสนับสนุนให้มี

อย่างแพร่หลายทั้งทางตรงและทางอ้อมโดยเฉพาะในยุคดิจิทัล เรื่องนรก สวรรค์ และสังสารวัฏหรือ

การเวียนว่ายตายเกิด เป็นสิ่งที่อยู่เหนือประสาทสัมผัสที่ไม่สามารถพิสูจน์ให้ประจักษ์ได้ และเป็นคำ

สอนที่มีอยู่ทั้งในพระพุทธศาสนา ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู และศาสนาอื่น ๆ  มีทั้งลักษณะที่เหมือนกัน

และแตกต่างกัน แต่ความมุ่งหวังในศาสนานั้นเหมือนกัน ผู้ที่ทำหน้าที่ในการเผยแผ่ศาสนาควรทำความ

เข้าใจคัมภีร์ของศาสนาอื่น ๆ ด้วย  อันจะทำให้เกิดความเข้าใจซึ่งกันและกัน  ซึ่งเป็นรากฐานความ

สามัคคีและการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข วรรณกรรมไตรภูมิพระร่วงซึ่งนิพนธ์โดยพญาลิไทยมี

จุดมุ่งหมายเพื่อสอนศีลธรรมแก่ประชาชนในสมัยสุโขทัย และมีอิทธิพลต่อวัฒนธรรมไทยด้านต่าง ๆ 

จนถึงปัจจุบัน คนไทยรุ่นใหม่จึงควรสนใจให้ความสำคัญ และประยุกต์ใช้ในชีวิตปัจจุบันตามความ

เหมาะสม 

ในประเด็นเรื่องการฆ่า พุทธปรัชญาถือว่าการฆ่าโดยเจตนาว่าเป็นบาป ไม่ว่าจะเป็นการฆ่าเพื่อ

เหตุผลใด ๆ และศีล 5 ข้อที่ 1 คือ ห้ามฆ่าสัตว์ และมนุษย์ต้องมีเมตตาต่อกัน แต่ภควัทคีตาให้เหตุผล

เรื่องการฆ่าว่าถ้าการฆ่านั้นเป็นการทำหน้าที่ตามวรรณะที่พระผู้เป็นเจ้ามอบหมายให้และเป็นการฆ่า

เพื่อผดุงความยุติธรรมก็ไม่จัดว่าเป็นบาป แต่เป็นความดีที่น่าสรรเสริญและควรกระทำ ซึ่งทัศนะนี้

คล้ายกับศาสนาอิสลามเรื่องการฆ่าเพื่อพลีชีพพระเจ้าหรอืการฆ่าในสงครามศักดิ์สิทธิ์ (Holy war) หรือ

จฮีัด (Jihad) 



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 83  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

 ข้อเสนอแนะในการศึกษาวจิัยครั้งต่อไป  

จากการวิจัยเรื่องนี้ ในโอกาสต่อไปควรทำวิจัยในประเด็น คือ 

1. วเิคราะห์เกณฑ์ตัดสินจรยิธรรมเรื่องการฆ่าในพุทธปรัชญาและภควัทคีตา 

2. เปรียบเทียบเรื่องกรรมและการเกิดใหม่ระหว่างพระพุทธศาสนากับศาสนาพราหมณ์-ฮินด ู

3. ศิลปกรรมทางศาสนาในฐานะเครื่องมือการปฏิบัติธรรรมตามมุมมองพุทธปรัชญาและ

ปรัชญาฮินดู  

4. ศกึษาเชงิวิเคราะห์วัฒนธรรมทางศาสนาเรื่องไตรภูมิพระร่วงที่มอีิทธิพลต่อสังคมไทย 

5. ศึกษาการตีความภพภูมิแบบชาติปัจจุบันจากแนวไตรภูมิพระร่วงเพื่อนำมาใช้ในการกำหนด

ความทุกข์หรอืปัญหาระดับปัจเจกและสังคมที่เป็นรูปธรรม 

 

References 

Channgam, S. (1982). Introduction to Buddhist philosophy. Department of Human Relations. 

Hiriyanan, M. (1967). Outlines of Indian Philosophy. Blackie and Son Publishers. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Scriptures, Mahachulalongkornraja  

vidyalaya Version. Mahachulalongkornrajavidyalaya. 

Phaya Lithai. (1972). Triphūmi Phraruang (8th ed.). Klungvidya.  

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2010a). Developing Thai society through knowledge,  

Understanding, Tribhumi (8th ed.). Banluedham Institute. 

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2010b). Thammanoon of Life, Happy Life, Happy Death.  

Banluedham Institute. 

Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (1996). Buddhadhamma (12th ed.).  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (1998). Buddhism in Asia (5th ed.). Thammasapha. 

Phra Dhammathirarajamahamuni (Wilas Yanavaro). (1992). Lokatipani. Dokya. 

Phramaha Magavin Purisuttamo. (2018). The universal philosophy: Analysis and criticism. MBU  

Education Journal, 6(1), 1-28.  

Phramaha Suksan Chanthachoto. (1985). A comparative study of ethical judgment criteria in  

Buddhist Philosophy and Bhagavad Gitā Philosophy[Master of Arts Thesis, Chulalongkorn  

University].  

Phrasirimongkalacharn, (Sripingmuang). (1980). Chakwanthipani. Fine Arts Department. 

Radhakrishnan. (1973). The Bhagavadgitā. Harper and Row. 



Journal of Arts Management Vol. 6 No. 1 January – March 2022 
  
 

     | 84  วารสารศลิปการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มีนาคม 2565 

Sharma, R. N. (1972). Indian Philosophy. Patwardhan. 

Sri Sankaracharya. (1981). The Bhagavad Gitā.  Samata Books. 

Upadhyay  K.N. (1971). Early Buddhism and Bhagavadgitā. Motilal Banarsidass. 

Waipayanawayas, K. (1984). Srimathbhagavadgitā. Translated by Monwitoon, S., &  

Thaongprasert, C. (3rd ed.) The Sanskrit and Thai editions. Praevidya.  

Yungyuan, J. (1983). A comparative study on metaphysical and ethical thoughts in the Bhagavad  

Gitā scriptures and Tao Te Ching scriptures[Master of Arts Thesis, Chulalongkorn 

University].  

 

 


