
Journal of Arts Management Vol. 5 No. 3 September – December 2021 
  

 

| 798  วารสารศิลปการจัดการ ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

แนวคิดคำสอนเรื่องกามตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 

The Concept Teaching of Sensual Desires According to Theravada Buddhism 

 
1พระครูปลัดสัมพิพัฒนธรรมาจารย์ (นิรันดร์ ศิริรตัน์), 2พระเทพสุวรรณเมธี (สุชาติ หวลจิตต์), 

3พระมหาวิโรจน์ คุตฺตวีโร และ 4สังวาลย์ เสริมแกว้ 
1Phrakrupaladsampipatthanadhammajan (Niran Sirirat),  

2Phrathepsuwanmethee (Suchart Huanjit),  

3PhramahaViroj Guttaviro and 4Sungwan Sroemkaew 
1, 2, 4 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วทิยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส นครปฐม 

3มหาวิทยาลัยมหามงกุฏราชวิทยาลัย 
1, 2, 4Mahachulalongkornrajavidyalaya University Palisuksa Buddhaghosa Nakhonpathom Campus, Thailand 

3Mahamakut Buddhist University 

E-mail: 1nirun.siri@mcu.ac.th, 2mcupali123@gmail.com 
3non2518@hotmail.com, 4sungpapassaro@gmail.com 

 

Received May 19, 2021; Revised June 9, 2021; Accepted September 30, 2021 

 

บทคัดย่อ  

บทความนี้นำเสนอแนวคิดคำสอนเรื่องกามตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท ซึ่งมีมุมมอง

สำหรับสอนภิกษุว่า เป็นวิธีการปฏิบัติที่เป็นไปในทางเสื่อม เป็นของชาวบ้าน เป็นของปุถุชนคนหนาแน่น

ไปด้วยกิเลส ไม่ใช่แนวทางของพระอริยเจ้าทั้งหลาย และไม่เป็นประโยชน์ในการปฏิบัติเพื่อการดับทุกข์ 

และการเสพกามหรือการพัวพันกับกามหรือการปฏิบัติที่ประกอบไปด้วยกาม ไม่ใช่วิธีการดับกิเลสแห่ง

ตน ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงสอนให้ละเว้นจากกามเหล่านี้ เพราะเป็นทางสุดโต่งที่ไม่สามารถทำให้บรรลุ

ธรรมได้ ซึ่งเนื้อหาจะได้นำเสนอคุณของกาม โทษแห่งกามที่เกิดจากการพัวพัน การประกอบ หรือการ

เสพกามคุณ และแนวทางหรือวิธีการสลัดออกจากกาม พร้อมทั้งอานิสงส์ของการออกจากกามคุณ

เหล่านี้ ซึ่งจะเป็นประโยชน์และเป็นแนวทางในการนำไปประพฤติปฏิบัติที่ถูกต้องต่อไป 

 

คำสำคัญ: กาม; โทษแห่งกาม; การสลัดออกจากกาม; พระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

 

 

mailto:nirun.siri@mcu.ac.th1,


Journal of Arts Management Vol. 5 No. 3 September – December 2021 
  

 

| 799  วารสารศิลปการจัดการ ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

Abstract 

The purpose of this article was to present the concept of sensual desires according to 

Teravada Buddhism, which have reviewed belong to the villagers for monks, belonging to the 

worldly person, not the way of the nobles, and not useful in the practice of ending suffering. This 

is a practice of non-Buddhist priests, which is not a way to rid one's desires. The Lord Buddha 

taught us to abstain from these passions because it is an extreme way that cannot achieve to 

Nivarana. In addition, this article presents value, demerit, the way of throwing out of desires, and 

also useful of leaving these pleasures. This will be useful and a guideline for further right practice. 

 

Keywords: Kama; the punishment of lust; the exit from the lust; Theravada Buddhism 

 

บทนำ  

ในชีวิตประจำวันของมนุษย์นั้นมีความเกี่ยวข้องอยู่กับกามคุณเกือบตลอดเวลา คือ ติดอยู่กับ 

รูป รส กลิ่น เสียง สัมผัสต่าง ๆ ที่ชอบที่พอใจ บวกกับปัจจุบันมีเทคโนโลยีสมัยใหม่สิ่งอำนวยความ

สะดวกมากมาย ทำให้มนุษย์ดำรงชีวิตแบบเสพสุขจนเกินพอดี ขวนขวายทำทุกอย่างเพื่อความสุขความ

สบายของตนเอง เพราะทุกคนล้วนแต่รักความสุขรักความสบายด้วยกันทั้งนั้น ไม่ได้มองถึงโทษหรือผล

ที่จะตามมาจากการเสพกาม ถึงแม้ว่ากามจะเป็นเรื่องเก่าแต่เราคงปฏิเสธไม่ได้ว่าเรายังไม่สามารถออก

จากกามเหล่านี้ได้ ดังนั้นถ้าหากว่าเราไม่ตระหนักถึงโทษของกามก็จะยิ่งทำให้ถลำลึกอยู่กับความสุข

ชั่วคราว จนต้องเบียดเบียนทั้งตัวเองและผู้อื่น ซึ่งอาจจะส่งผลกระทบมากมายจนขยายเป็นปัญหา

สังคม การดำเนินชีวิตประจำวันอาจจะเลี่ยงกามไม่ได้ทั้งหมดแต่ถ้าเรารู้ถึงโทษของมันอย่างน้อยเราก็

จะมีสติมากขึ้น มีเกราะป้องกันจิตใจของเรารู้จักเลือกที่จะปฏิบัติในสิ่งที่ควร (Phra Brahmagunabhorn 

P. A. Payutto, 2003) โดยมีหลักเป็นแบบแผนในการงดเว้น คือ งดเว้นแบบค่อยเป็นค่อยไปและงดเว้น

แบบเด็ดขาดและสามารถวิเคราะห์คุณค่าที่เกิดจากการงดเว้นความเสื่อมดังกล่าว (Sukittimaythee, 

2021) รวมถึงสามารถแนะนำผู้อื่นให้รู้ถึงโทษของกามและทางที่จะหลีกเลี่ยงได้ เป็นการพัฒนาทุน

มนุษย์ที่สมบูรณ์แล้วก็จะเป็นกลไกที่สำคัญในการขับเคลื่อนองค์กรก่อให้เกิดประสิทธิภาพในการ

ทำงานในองค์กรทุกระดับ (Seetonchai & Wongwatthanaphong, 2021) หรือเป็นแบบแผนที่นำมาสู่การ

ประพฤติปฏิบัติต่อสังคมไทย เพื่อที่จะเป็นแบบแผนทางปฏิบัติโดยทั่วไปในสังคม อันจะนำมาซึ่ง

ความสุข ทั้งในปัจจุบันและอนาคต (Paññavajiro, 2021)  

กาม คือความอยาก ความต้องการ ความปรารถนาความใคร ่กามเกิดจากการที่จิตมีกิเลส เช่น 

ตัณหา ราคะ เป็นต้น หรือเกิดจากความยึดถือของมนุษย์ กามมี 2 อย่าง คือ 1) กิเลสกาม กิเลสที่ทำให้

ใคร่ ได้แก่ ราคะ โลภะ อิจฉา (ความอยากได้) เป็นต้น 2) วัตถุกาม วัตถุอันน่าใคร่ ได้แก่ กามคุณ 5   



Journal of Arts Management Vol. 5 No. 3 September – December 2021 
  

 

| 800  วารสารศิลปการจัดการ ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

(รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัสทางกาย) ที่น่าใคร่น่าพอใจ (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 

1996) พระพุทธศาสนาเถรวาทมองว่ากามมีความสุขก็จริงแต่ยังปะปนไปด้วยทุกข์ เพราะมีความสุข

อย่างอื่นที่มีความสุขประณีตลึกซึ้งยิ่งกว่าความสุขที่เนื่องด้วยกาม 

พระพุทธศาสนาเถรวาทสอนให้พระภิกษุละเลิกการเกี่ยวข้องกับกามคุณ วางท่าทีต่อกามคุณ

ให้ถูกต้องไม่ตกเป็นทาสของกามคุณ เพราะกามมีโทษมาก มีทุกข์มาก มีความคับแค้นมาก มีโทษ

ยิ่งใหญ่ ดังนั ้น จึงปรากฏมีผู้ที่ประสงค์ออกจากกามด้วยการบวชเป็นภิกษุในพระพุทธศาสนา มิใช่

เพราะกามไม่มีความสุข แต่ที่ออกจากกามหรือละกามก็เพราะเห็นว่ากามมีความสุขที่เจือปนไปด้วย

ความทุกข์ ที่สำคัญก็คือยังมีความสุขอย่างอื่นที่สุขกว่า ลึกซึ้งประณีตกว่าสุขที่เกิดจากกามอย่างสามัญ

ชนทั่วไป พระพุทธเจ้าจึงตรัสสอนให้ภิกษุเป็นผู้เว้นจากกามอย่างยิ่งยวด จึงจะสามารถประพฤติปฏิบัติ

จนสามารถบรรลุความสุขดังกล่าวได้ ดังปรากฏข้อความว่า “สมณะหรือพราหมณ์เหล่าใดเหล่าหนึ่งมี

กายและจิตหลีกออกจากกามแล้ว ทั้งละและระงับความพอใจ ความรักใคร่ ความหลง ความกระหาย

และความกระวนกระวายในกามทั้งหลายได้อย่างเบ็ดเสร็จในภายในแล้ว ซึ่งเกิดขึ้นเพราะความเพียร ก็

เป็นผู้ควรแก่การรู้ การเห็น และการตรัสรู้อันยอดเยี่ยม แม้ไม่ได้เสวยทุกขเวทนาที่กล้าแข็ง หยาบ เผ็ด

ร้อน ซึ่งเก ิดขึ้นเพราะ ความเพียร ก็เป็ นผู ้ควรแก่การรู ้ การเห็น และการตรัสรู ้อันยอดเยี่ยม” 

(Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) คำสอนเรื่องกามตามหลักคำสอนของพระพุทธ 

ศาสนาเถรวาทนั้น พระพุทธเจ้าทรงตรัสสอนให้พระภิกษุผู้ปรารถนาบรรลุความสุขอันละเอียดประณีต

ให้เว้นจากกาม เพราะกามมีคุณน้อยมีโทษมาก เมื่อได้รู้จักกามคุณโทษแห่งกามแล้วจะสามารถปฏิบัติ

ไปสู่การบรรลุความสุขได้ 

 

ความหมายของกามตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 คำว่า กาม แปลว่า ความอยาก ความต้องการ ความปรารถนาความใคร่ มีรูปวิเคราะห์ว่า

“กามยติ รติจฺฉ อุปฺปาทิยตีติ กาโม ภาวะที่ทำให้ปรารถนา (กมุ  ธาตุ ในความหมายว่า ปรารถนา ณ 

ปัจจัย พฤทธิ์ อ เป็น อา) หรือวิเคราะห์ว่า “กามยตีติวา กาโมภาวะอันสัตว์โลกปรารถนา (เหมือนวิ.

ต้น)” (Phra Dhammakittiwong Thongdee Suratejo, 2007) คำว่า กาม หมายถึง กาม 2 อย่าง คือ 

กิเลสกาม และวัตถุกาม เช่น ความกำหนัดในเมถุน เป็นต้น ชื่อว่ากิเลสกาม ความกำหนัดในบุตรภรรยา 

พวกพ้อง สัตว์ของเลี้ยงที่เรียกว่าวิญญาณกทรัพย์ และความกำหนัดในทรัพย์สมบัติเงินทองที่บ้านนา

สวน และเครื่องใช้สอยที่เรียกว่า อวิญญาณกทรัพย์ เหล่านี้ชื่อว่าวัตถุกาม กิเลสกาม ความกำหนัดใน

กิเลสมีราคะ ซึ่งแปลว่าความกำหนัดความยินดีในกาม ความติดใจหรือความน้อมใจติดในอารมณ์ 

(Somdej Phra Buddhakosajan P.A. Payutto, 2017) ราคะนี้จัดเป็นกิเลส เรียกว่า กิเลสกาม เพราะเป็น

สาเหตุที่ทำให้เกิดความกำหนัดยินดีในวัตถุกาม คือเกิดความกำหนัดยินดีในรูป เสียง กลิ่น รส  



Journal of Arts Management Vol. 5 No. 3 September – December 2021 
  

 

| 801  วารสารศิลปการจัดการ ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

โผฏฐัพพะ ในขุททกนิกายมหานิเทสได้กล่าวถึงกิเลสกามไว้ว่า “ความพอใจ ความกำหนัดความพอใจ 

และความกำหนัด ความดำริ ความกำหนัดมาก ความดำริและความกำหนัด ความพอใจ คือ ความใคร่ 

ความกำหนัดคือความใคร่ ความเพลิดเพลินคือ ความใคร่ ในกามทั้งหลาย ชื่อว่า กิเลสกาม และวัตถุ

กาม ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะอันเป็นที่ชอบใจ เครื่องลาด เครื่องนุ่งห่ม ทาสี ทาสา แพะ แกะ 

ไก่ สุกร ช้าง โค ม้า ลา นา ที่ดิน เงิน ทอง บ้าน นิคม ราชธานี แว่นแคว้น ชนบท กองพลรบ คลังและ

วัตถุเป็นที่ตั ้งแห่งความกำหนัดอย่างใดอย่างหนึ่ง ชื่อว่า วัตถุกาม (Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University, 1996) กามเป็นความอยากอันเนื่องกับช่องทางรับรู้ของจิต (เรียกว่าอายตนะภายใน) ทั้ง 6 

ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เมื่อตาได้เห็นรูปสวย หูได้ยินเสียงไพเราะ จมูกดมกลิ่นหอม ลิ้นชิมรส

อร่อย กายสัมผัสความอ่อนนุ่ม หรือใจคิดถึงเรื่องที่ชอบ อารมณ์ที่ เกิดขึ้นเมื่อจิตหน่วงเหนี่ยวรูป เสียง 

กลิ่น รส สัมผัสทางกาย และสัมผัสทางใจ เมื่อใจคนฝักใฝ่หมกมุ่นครุ่นอยู่กับกามและการเสพเสวยต่าง 

ๆ ฉันทะในการทำหน้าที่การงานก็เป็นไปได้ยาก ทำให้ขาดความตั้งใจในการทำงาน ไม่มีสมาธิ รอคอย

จ้องเวลาที่จะไปหาสิ่งเสพเสวย ทำกิจต่าง ๆ เพื่อมุ่งเอากามในรูปของผลประโยชน์ต่าง ๆ (Somdej Phra 

Buddhakosajan P.A. Payutto, 2017) เป็นการปฏิบัติที่ตามใจตนเองในความสุขทางเนื้อหนัง นั่นคือ รูป 

รส กลิ่น เสียง หรือกามคุณ เป็นทางสุดโต่งฝ่ายวัตถุกาม ไม่ใช่ความสุขที่แท้จริง เพราะเป็นแนว

พฤติกรรมที่ย่อหย่อนกระทำตามความพึงพอใจทางด้านวัตถุเป็นหลัก ขาดสติในการควบคุมการกระทำ 

ขาดความเห็นชอบในการคิดพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ไม่ใช่หนทางที่เหมาะสำหรับการดำเนินชีวิตของฝ่าย

บรรพชิต ผู้หวังความหลุดพ้น ผู้แสวงหาหนทางแห่งการพ้นความทุกข์ (Limprasert, 2018) 

สรุปว่า กาม หมายถึง ความอยาก ความกำหนัด ความใคร่ ความเพลิดเพลิน ความยินดีในรูป 

เสียง กลิ่น รส สัมผัส ซึ่งเป็นพฤติกรรมที่แสดงออกทางด้านจิตใจของบุคคลที่ได้สร้างเงื่อนไขว่ารูปที่

เห็นทางตานั้นน่าใคร่นา่ปรารถนานา่พอใจ เสียงที่ได้ยินทางหูนั้นเปน็เสียงที่ไพเราะ รสที่ได้ลิ้มทางลิ้นนั้น

อร่อย กลิ่นที่ได้กลิ่นทางจมูกนั้นมีกลิ่นหอม โผฏฐัพพะที่ถูกสัมผัสทางกายนั้นอ่อนนุ่มน่าจับต้อง ไม่ใช่

หนทางที่เหมาะสำหรับการดำเนินชีวิตของฝ่ายภิกษุ หรือผู้หวังความหลุดพ้น ผู้แสวงหาหนทางแห่งการ

พ้นความทุกข์ 

 

ความสำคัญของคำสอนเรื่องกามตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท  

พระพุทธเจ้า ตรัสสอนบรรพชิตถึงแนวทางการปฏิบัติไว้ว่า ให้เว้นจากกามหรือแสวงหา

ความสุขจากกาม ดังปรากฏข้อความว่า “ภิกษุทั้งหลาย ที่สุด 2 อย่างนี้ บรรพชิตไม่พึงเสพ (หนึ่งใน 2 

อย่างนั้น) คือ กามสุขัลลิกานุโยค (การหมกมุ่นอยู่ด้วยกามสุขในกามทั้งหลาย) เป็นธรรมอันทราม เป็น

ของชาวบ้านเป็นของปุถุชนไม่ใช่ของพระอริยะไม่ประกอบด้วยประโยชน์ การเสพกามดังกล่าวจึงไม่

สามารถนำความสุขที่แท้จริงมาได้ มีแต่จะทำให้เสื่อมจากประโยชน์ ดังมีอรรถาธิบาย (Phrapalad 

Chatchawan Chinsapho, 2016) ดังนี้   



Journal of Arts Management Vol. 5 No. 3 September – December 2021 
  

 

| 802  วารสารศิลปการจัดการ ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

เป็นข้อปฏิบัติที่ทำให้เสื่อม 

พระพุทธเจ้าตรัสว่า หีโน เป็นความเสื่อมลงของสภาวจิต เพราะแทนที่จะออกจากกาม ออก

จากกิเลสอันเป็นเหตุแห่งทุกข์ แทนที่จะพัฒนาอินทรีย์พัฒนาจิตให้แก่ขึ้น กลับไปยึดและหมกมุ่นในกาม

ความสกปรกเศร้าหมอง อันก่อให้เกิดกิเลสมากขึ้นไปอีก ทุกข์ทั้งหลายนั้นล้วนมีกิเลสเป็นเหตุ เป็นแดน

เกิด แทนที่ทุกข์จะน้อยลง ดับไป กลายเป็นว่าทุกข์นั้นเองเจริญรุ่งเรืองมากขึ้น แทนที่จะเจริญก้าวหน้า

ไปสู่ความประเสริฐ ไปตามทางของพระอริยเจ้า ก็กลับเดินสวนทางกับคำสอนของพระองค์ มุ่งลงสู่

ความเสื่อมอย่างสิ้นเชิง 

เป็นของชาวบ้าน 

คมฺโม เมื่อเป็นดังที่กล่าวมาแล้วนั้น ยังเป็นที่ “ชอบใจ” กามตัณหาเกิด “อยากได้” ภวตัณหา

เกิด ซ้ำแล้วซ้ำเล่าอย่างไม่มีที่สิ้นสุด การพอกพูนของกิเลสจึงมีมากขึ้น เหมือนเราเป็นฆราวาส เรา

สะสมทรัพย์สินอะไรต่าง ๆ เพื่อความสะดวกในการได้สุขตามฆราวาสวิสัยของผู้ครองเรือน การสะสม

ทรัพย์จึงเพิ่มมากขึ้น ๆ ตามความรู้สึกว่าทรัพย์จะให้สุข ยิ่งอยากได้มากก็สะสมมาก วนเวียนอยู่อย่างนี้

ซ้ำ ๆ ซาก ๆ การสะสมจึงพอกพูนขึ้น พอกพูนขึ้นตามลำดับ ดังนั้นคำว่า คมฺโม จึงเป็นการพอกเพิ่มพูน

กิเลสเหมือนคฤหัสถ์พอกพูนทรัพย์ 

เป็นการปฏิบัติของปุถุชน 

โปถุชฺชนิโก เมื่อมีการพอกพูนกิเลสมากขึ้น แทนที่จะเบาบางลงและหมดไป และแทนที่ผู้ปฏิบัติ

ท่านนั้นจะสามารถพ้นทุกข์ได้ กลายเป็นว่ากิเลสกลับหนามากขึ้น ๆ แทนที่จะเอากิเลสออกเพื่อดับทุกข์ 

กลายมาเป็นเอากิเลสเข้าเพื่อสร้างทุกข์ให้เพิ่มพูน อย่างนี้ไม่เรียกว่าทำกัมมัฏฐานไม่ว่าจะเป็นสมถะที่

ให้ผลเป็นสมาธิก็ตาม เพราะอะไร เพราะฟุ้งลง เลวลงอยู่ ไม่มีสมาธิ หรือไม่ว่าจะเป็นวิปัสสนา ที่ให้ผล

เป็นมรรคเกิด ประหารกิเลสตัณหาเหตุทุกข์ให้ดับ ทั้งส่วนที่เป็นบุพภาคมรรค คือ มรรค 8 ซึ่งต้องทำให้

เกิดทำให้โลกียาริยสัจสมบูรณ์ได้ และทั้งส่วนที่เป็นโลกุตราริยสัจทั้ง 4 อันมีโสดาปัตติมรรค เป็นต้น 

สมบูรณ์ได้ 

ไม่ใช่ทางของพระอริยะเจ้า 

อนริโย แปลว่าไม่ประเสริฐ คือ ไม่ดี ไม่ใช่ ไม่ถูกต้องไม่ใช่แนวทางหรือวิถีทางของพระอริยเจ้า

ทั้งหลาย อันมีพระพุทธเจ้า เป็นต้น ออกไปนอกทางแล้ว วิธีนี้ทรงเรียนจากอุทกดาบสและอาฬารดาบส

มาก่อนแล้ว ใครที่ติดอย่างนี้แสดงว่าเป็นประเภท กาเมสุ กามสุขลลิกานฺโยโค ติดในความสุขอันเกิด

จากกามสมาธิอย่างนี้กามกิเลสเข้าชัดเจน ท่านเรียกว่าเป็นสายพิณข้างหย่อน ยิ่งทำยิ่งติดแน่นกับกิเลส

มากขึ้น ไม่มีทางที่จะพ้นทุกข์พันกิเลสไปได้ เป็นประเภทรูปราคะ อรูปราคะ ในที่นี้หมายถึงรูปฌาน 

อรูปฌาน ติดอย่างนั้นจะไม่ไปไหนไว้เท่านั้น (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) 

 

 



Journal of Arts Management Vol. 5 No. 3 September – December 2021 
  

 

| 803  วารสารศิลปการจัดการ ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

เป็นการปฏิบัติที่หาประโยชน์มิได้ 

 อนตฺถสญหิโต ไม่มีประโยชน์อะไร ๆ กับคนทำเลยมีแต่โทษอย่างเดียว มีแต่จมอยู่ในกองกิเลส

เป็นเหตุแห่ทุกข์เท่านั้น ไม่สามารถพ้นทุกข์ไปได้ 

 สรุปว่า แนวคิดคำสอนเรื่องกามตามทัศนะพระพุทธศาสนาถือว่า เป็นการปฏิบัติที่เป็นความ

เสื่อม สำหรับภิกษุผู้ปรารถนาความพ้นทุกข์ เพราะกามเป็นของชาวบ้าน เป็นข้อปฏิบัติของปุถุชน ไม่ใช่

ข้อปฏิบัติของพระอริยะ ไม่ประกอบด้วยประโยชน์ บุคคลผู้หวังพระนิพพานหรือความเป็นอริยะควร

หลีกเลี่ยงเสีย  

 

โทษแห่งกามที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 

พระพุทธเจ้าตรัสถึงโทษแห่งกามหรือราคะไว้ในคัมภีร์พระไตรปิฎกหลายพระสูตร เช่น ได้ตรัส

ถึงโทษของราคะว่า สัตว์ทั้งหลายผู้กำหนัดยินดีด้วยราคะย่อมตกไปสู่กระแสตัณหาเหมือนแมลงมุมติด

ใยที่ตนถักไว้เอง บุคคลที่ยังละราคะไม่ได้ย่อมตกอยู่ในอำนาจของมารย่อมถูกกิเลสมารครอบงำ ถึงแม้

จะเป็นพระภิกษุ ถ้ายังละราคะไม่ได้ก็ไม่อาจข้ามทะเลคือสังสารวัฏได้ และบุคคลผู้มีราคะถูกราคะ

ครอบงำมีจิตถูกราคะกลุ้มรุม ย่อมคิดเพื่อเบียดเบียนตนเองบ้าง เพื่อเบียดเบียน  ผู้อื่นบ้างเพื่อเบียด 

เบียนทั้ง 2 ฝ่ายบ้าง เสวยทุกขโทมนัสทางใจบ้าง ย่อมประพฤติกายทุจริต วจีทุจริต และมโนทุจริตบ้าง 

เพราะกามเป็นเหตุ เพราะกามเป็นต้นเหตุ เพราะกามเป็นเหตุเกิด เพราะเหตุแห่งกามทั้งหลายนั่นแล 

พระราชาทรงวิวาทกับพระราชาก็ได้ กษัตริย์วิวาทกับกษัตริย์ก็ได้ พราหมณ์วิวาทกับพราหมณ์ก็ได้ 

คหบดีวิวาทกับคหบดีก็ได้ มารดาวิวาทกับบุตรก็ได้ บุตรวิวาทกับมารดาก็ได้ บิดาวิวาทกับบุตรก็ได้ 

บุตรวิวาทกับบิดาก็ได้ พี่ชายน้องชายวิวาทกับพี่ชายน้องชายก็ได้ พี่ชายน้องชายวิวาทกับพี่สาวน้องสาว

ก็ได้ พี่สาวน้องสาววิวาทกับพี่ชายน้องชายก็ได้ สหายวิวาทกับสหายก็ได้ ชนเหล่านั้นก่อการทะเลาะ ก่อ

การแก่งแย่งและก่อการวิวาทกันในที่นั้น ทำร้ายกันและกันด้วยฝ่ามือบ้าง ด้วยก้อนดินบ้าง ด้วยท่อนไม้

บ้าง ด้วยศัสตราบ้าง ชนเหล่านั้นจึงเข้าถึงความตายบ้าง ทุกข์ปางตายบ้าง แม้ข้อนี้ก็ชื่อว่าเป็นโทษแห่ง

กามทั้งหลาย เป็นกองทุกข์ที่จะพึงเห็นได้เอง มีกามเป็นเหตุ มีกามเป็นต้นเหตุ มีกามเป็นเหตุเกิด เกิด

เพราะเหตุแห่งกามทั้งหลายนั่นแล (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) 

จากข้อความดังกล่าวแสดงให้เห็นว่ากามนั้น มีโทษตั้งแต่ระดับโลกียะ ทำให้เกิดการทะเลาะ

วิวาทกับบุคคลต่าง ๆ ขึ้นได้ เนื่องจากบุคคลมีความปรารถนาในกามดังกล่าว มีทรัพย์สินเงินทอง เป็น

ต้น จึงทำให้เกิดการแย่งชิงกัน ทะเลาะกัน วิวาทกัน ทำร้ายกันอยู่เพื่อให้ได้มาซึ่งกามคุณทั้งหลาย ก็

เพราะมีสาเหตุมาจากกามไปจนถึงระดับโลกุตตระ คือ หากภิกษุยังละกามไม่ได้ จะไม่สามารถบรรลุ

ธรรมขั้นสูงต่อไปได้ คือตั้งแต่พระอนาคามีขึ้นไป เพราะพระอริยะเจ้าขั้นนี้จะไม่มีการเสพกามอีกต่อไป 

นอกจากนั้น พระองค์ยังทรงตรัสอุปมาโทษแห่งกามไว้ในพระไตรปิฎก และเพื่อแสดงให้เห็นโทษของ

กามที่ชัดเจน จึงได้อธิบายรายละเอียดไว้ดังต่อไปนี้ 



Journal of Arts Management Vol. 5 No. 3 September – December 2021 
  

 

| 804  วารสารศิลปการจัดการ ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

กามเปรียบเหมือนสุนัขหิวแทะท่อนกระดูกเปื้อนเลือด  

ผู้ที่ยังมีความยินดีพอใจอยู่ในกามคุณทั้ง 5 คือ รูปสวย กลิ่นหอม รสอร่อย เสียงไพเราะ สัมผัส

ที่ถูกใจ ย่อมจะไม่สามารถยังการปฏิบัติของตนให้พัฒนาก้าวหน้าไปได้ เพราะกามคุณทั้งหลายเหล่านั้น 

ยิ่งเสพยิ่งไม่พอ ยิ่งต้องการเพิ่มอยู่เรื่อย ๆ ไป จึงเหมือนกับสุนัขที่ได้กระดูกมายิ่งแทะยิ่งเหนื่อย ยิ่งหิว 

อร่อยก็ไม่เต็มอยากไม่เต็มอิ่มพอจะมีสุขบ้างก็ชั่วคราวพอให้มัน ๆ เค็ม ๆ เหมือนสุนัขแทะกระดูก กาม

ทั้งหลายมีทุกข์มาก มีความคับแค้นมาก 

กามเปรียบเหมือนชิ้นเนื้อที่แร้งหรือเหย่ียวคาบบินมา  

กามคุณเป็นสิ่งที่คนทั้งหลายต่างก็ต้องการหมายปองครอบครองมาเป็นของตน จึงอาจต้องเข่น

ฆ่ากันเป็นทุกข์แสนสาหัส ที่มีข่าวกันอยู่บ่อยครั้งทั้งฆ่ากัน ชิงรักหักสวาท หรือทำสงครามแย่งชิงกัน ยิ่ง

มีคุณค่ามากเท่าไร ยิ่งอันตรายมากเท่านั้น เปรียบเหมือนนกแร้ง นกตะกรุม หรือนกเหยี่ยว คาบชิ้นเนื้อ

บินไป ฝูงนกแร้งก็ดี ฝูงนกตะกรุมก็ดี ฝูงนกเหยี่ยวกด็ี พากันโผเข้าไปรมุจิกทึ้งชิ้นเนื้อนั้น...ถ้านกแร้ง นก

ตะกรุม หรือนกเหยี่ยวนั้นไม่รีบปล่อยชิ้นเนื้อนั้นเสีย มันอาจถึงตายหรือได้รับทุกข์ปางตาย เพราะชิ้น

เนื้อนั้นเป็นเหตุ กามจึงมีทุกข์มาก มีความคับแค้น 

กามเปรียบเหมือนคนถือคบเพลิงที่ทำด้วยหญ้าลุกโพลง   

ผู้ที่ยังมีความยินดีพอใจในกามทั้งหลายอยู่ เมื่อเสพกามคุณอยู่ ย่อมถูกไฟแห่งราคะ ไฟแห่ง

โทสะ ไฟแห่งโมหะเผาผลาญจิตใจให้เร่าร้อนเพราะความทะยานอยากได้ อยากให้อยู่ อยากไม่ให้หายไป 

จึงต้องทนเป็นทุกข์ตลอดเวลาเพราะถูกไฟแห่งกิเลสตัณหาเผาผลาญอยู่ เปรียบเหมือนบุรุษถือคบหญ้า

ที่ไฟติดลุกโชนเดินทวนลมไป ถ้าบุรุษนั้นไม่รีบปล่อยคบหญ้าที่มีไฟติดลุกโชนนั้นเสีย คบหญ้าที่มีไฟติด

ลุกโชนนั้นก็จะพึงไหม้มือ ไหม้แขนหรืออวัยวะน้อยใหญ่ส่วนใดส่วนหนึ่งของเขา เขาอาจตายหรือได้รับ

ทุกข์ปางตาย เพราะคบเพลิงนั้นเป็นเหตุ กามทั้งหลายจึงมีทุกข์มาก มีความคับแค้น 

กามเปรียบเหมือนหลุมถ่านเพลิงอันร้อนแรง  

ผู้ที่รักชีวิต ทั ้งที่รู ้ว่าหากลุ่มหลงในกามแล้วถึงไม่ตายก็สาหัส แต่ก็แปลกเหมือนมีอะไรมา

พรางตาไว้ มีแรงกิเลสและตัณหามาคอยฉุดให้ลงหลุมแห่งกามอยู่ร่ำไป รู้ว่ากามมีโทษมาก มีทุกข์มาก 

แต่หลายคนก็ยังพึงพอใจ ยังยินดีที่จะจมลงสู่ความทุกข์เหล่านั้น ทั้งยังเสพและแสวงหารูปสวย กลิ่น

หอม รสอร่อย เสียงอันไพเราะ การสัมผัสที่ถูกใจอยู่ร่ำไป คิดถึงแต่คุณอันเกิดแต่กามหาได้มองไปถึง

ความทุกข์อันจะเกิดจากกามไม่ เปรียบกามเหมือนหลุมถ่านเพลิง ถึงแม้บุรุษจะรักตัวกลัวตายเพราะตก

ลงไปในหลุมถ่านเพลิงเป็นเหตุ แต่ก็ยังยินดีอยู่ในขอบแห่งหลุมปากเพลิงนั่นเอง 

กามเปรียบเหมือนความฝัน  

กามทั้งหลายเป็นเหมือนความฝัน เสพได้เพียงชั่วครั้งชั่วคราวเดี๋ยวก็หายวับดับไปตามกฎแห่ง

ไตรลักษณ์ ไม่มีความยั่งยืนถาวรเหลือไว้แต่ความเสียดายเหมือนความฝัน จึงต้องเป็นทุกข์กับการ



Journal of Arts Management Vol. 5 No. 3 September – December 2021 
  

 

| 805  วารสารศิลปการจัดการ ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

แสวงหาให้ได้กามมาอีกดังนั้น กามจึงเปรียบเหมือนกับคนฝันเห็นสวน ป่า สถานที่ สระโบกขรณีที่น่า

รื่นรมย์เขาตื่นขึ้นมาก็ไม่เห็นอะไรเลย กามทั้งหลายจึงมีทุกข์มาก มีความคับแค้นมาก 

กามเปรียบเหมือนสมบัติที่ยืมเขามา  

กามทั้งหลายเป็นสมบัติของโลก ขณะมีชีวิตอยู่การเสพกามย่อมเป็นการยืมของ ๆ โลกมาใช้ 

เมื่อความแก่ ความเจ็บ ความตายมาเยือนก็ต้องคืนกามทั้งหลายให้กับโลก ขณะเสพก็มีความยึดติดใน

กาม อยากได้ในกาม แสวงหาในกามทั้งหลายจึงเป็นทุกข์มาก เปรียบเหมือนคนยืมทรัพย์สมบัติคือแก้ว

มณีอย่างดี (ของบุคคลอื่น) พวกเจ้าของพบเขา ณ ที่ใดที่หนึ่ง ก็จะพึงนำเอาของของตนคืนไปในที่นั้น ๆ 

เพราะเจ้าของ (มีสิทธิ์) จะนำของของตนคืนไป กามทั้งหลายจึงมีทุกข์มาก มีความคับแค้นมาก 

กามเปรียบเหมือนต้นไม้มีผลดกอยู่ในป่า  

กามทั้งหลายเป็นสิ่งที่ทกุคนปรารถนา ต่างมีความปรารถนาแก่งแย่งชิงดีชิงเด่นกันในทุกวิถีทาง

ที่จะเป็นไปได้ เพื่อให้ได้มาซึ่งกามทั้งหลาย โดยไม่คำนึงถึงคนอื่นจะเดือดร้อนอย่างไร ขอเพียงให้ตนได้

เสพซึ่งกามทั้งหลาย เปรียบเหมือนต้นไม้ในราวป่านั้นมีผลดกดาษดื่น แต่ยังไม่หล่นลงมาสักผลเดียว 

ชายคนหนึ่งผู้ต้องการผลไม้ปีนบา้ง เก็บบ้าง โค่นบ้าง ต้นไม้ก็อาจล้มทับมือเท้าหรืออวัยวะน้อยใหญ่ของ

เขาหักได้ หรือถึงตายหรือได้รับทุกข์ปางตาย เพราะต้นไม้นั ้นเป็นเหตุ กามทั ้งหลายจึงมีทุกข์มาก  

(Phra Brahmagunabhorn P. A. Payutto, 2003)   

สรุปความว่า กามทั้งหลายมีทุกข์ มีโทษมาก มีความคับแค้นมาก แต่ก็เป็นสิ่งที่ทุกคนปรารถนา 

ต่างมีความปรารถนาแก่งแย่งชิงดีชิงเด่นกันในทุกวิถีทางที่จะเป็นไปได้เพื่อให้ได้มาซึ่งกามทั้งหลาย โดย

ไม่คำนึงถึงคนอื่นจะเดือดร้อนอย่างไร เมื่อเสพกามหรือพัวพันกับกามทั้งหลายแล้ว จึงได้รับโทษแห่ง

การประพฤติปฏิบัติในการพัวพันหรือการประกอบในกามทั้งหลายเหล่านั้น มีความเดือนเนื้อร้อนใจ 

เป็นต้น ในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทจึงกล่าวสอนพระภิกษุว่าการเสพกามไม่มีประโยชน์ มีคุณน้อย มี

โทษมาก ดังนี้ 

 

วิธีการสลัดออกจากกาม 

พระพุทธเจ้าตรัสสอนให้ภิกษุหรือบรรพชิตสลัดออกจากกามก่อน เพราะกามมีโทษมากไม่

สามารถนำพาให้หลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวงไปได้ดังกล่าว จึงจำเป็นต้องรู้จักทั้งคุณและโทษ พร้อมรู้

ถ ึงการสลัดออกจากกามได้อย่างแท้จริงจึงจะสามารถแนะนำผู ้อ ื่นให้สามารถออกจากกามได้

เช่นเดียวกัน ดังปรากฏข้อความว่า “ส่วนสมณะหรือพราหมณ์พวกใดพวกหนึ่งรู ้ชัดคุณแห่งกาม

ทั้งหลายว่าเป็นคุณ รู้ชัดโทษแห่งกามทั้งหลายว่าเป็นโทษ และรู้ชัดการสลัดออกไปจากกามทั้งหลายว่า

เป็นการสลัดออกไปตามความเป็นจริงอย่างนั้น เป็นไปได้ที่พวกเขาเหล่านั้นจักรอบรู้กามทั้งหลายได้เอง 

หรือจักชักชวนผู้อื่นเพื่อให้รู้อย่างนั้น และผู้ปฏิบัติตามแล้วก็จักรอบรู้กามทั้งหลายได้ด้วยหนทางดับกาม 

ซึ่งก็มีอยู่หลายวิธีที่จะนำคนออกจากกามได้” (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996)  



Journal of Arts Management Vol. 5 No. 3 September – December 2021 
  

 

| 806  วารสารศิลปการจัดการ ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

ดังนั ้น การสลัดออกจากกามได้ จำเป็นต้องมีความรู ้ความเข้าใจในกระบวนการแห่งกาม

ทั้งหลาย รู้จักทั้งคุณแห่งกาม โทษแห่งกาม และการกำจัดฉันทราคะในรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส จึงจะ

สามารถ เพื่อดำเนินไปสู่หนทางแห่งการดับกามได้ โดยเฉพาะภิกษุในพระพุทธศาสนาจำเป็นต้องออก

จากกามคุณดังกล่าว จึงจะสามารถบรรลุสุขอันยอดเยี่ยมได้ 

การสลัดออกจากกามด้วยการรู้คุณ รู้โทษของกาม 

ถึงแม้ว่า กามนั้นมีคุณอยู่บ้าง แต่มีคุณน้อย คือ ทำให้ผู้เสพได้รับความสุขเพลิดเพลินยินดีใน

ขณะที่ได้เสพอารมณ์ที่ปรากฏทางตา หู จมูก ลิ้น กาย จึงมีความสุขขณะที่ได้รับอารมณ์ แต่กามนั้นก็มี

โทษมากเป็นอันตรายต่อการดำเนินชีวิตปัจจุบัน ทำให้ได้รับแต่ความทุกข์เดือดร้อนในระดับต่างๆ ทั้ ง

โลกนี้และหลังจากละจากโลกนี้ไปแล้วด้วย ดังปรากฏข้อความในมหาทุกขักขันธสูตรว่า “เพราะกาม

เป็นเหตุ เพราะกามเป็นต้นเหตุ เพราะกามเป็นเหตุเกิด เพราะเหตุแห่งกามทั้งหลาย ชนทั้งหลายตัดช่อง

ย่องเบาบ้าง ขโมยยกเค้าบ้าง ปล้นบ้านบ้าง ดักจี้ในทางเปลี่ยวบ้าง ละเมิดภรรยาผู้อื่นบ้าง พระราชาก็

รับสั่งให้จับเขาลงอาญาด้วยประการต่าง ๆ คือ เฆี่ยนด้วยแส้บ้าง เฆี่ยนด้วยหวายบ้าง ตีด้วยไม้พลอง

บ้าง ตัดมือบ้าง ตัดเท้าบ้าง ตัดทั้งมือและเท้าบ้าง ตัดใบหูบ้าง ตัดจมูกบ้าง ตัดทั้งใบหูและจมูกบ้าง วาง

ก้อนเหล็กแดงบนศีรษะบ้าง ถลกหนังศีรษะแล้วขัดให้ขาวเหมือนสังข์บ้าง เอาไฟยัดปากจนเลือดไหล

เหมือนปากราหูบ้าง เอาผ้าพันตัวราดน้ำมันแล้วจุดไฟเผาบ้าง พันมือแล้วจุดไฟต่างคบบ้าง ถลกหนัง

ตั้งแต่คอถึงข้อเท้าให้ลุกเดินเหยียบหนังจนล้มลงบ้าง ถลกหนังตั้งแต่คอถึงบั้นเอวทำให้มองดูเหมือนนุ่ง

ผ้าคากรองบ้าง สวมปลอกเหล็กที่ข้อศอกและเข่าแล้วเสียบหลาวทั้งห้าทิศเอาไฟเผาบ้าง ใช้เบ็ดเกี่ยว

หนังเนื้อเอ็นออกมาบ้าง เฉือนเนื้อออกเป็นแว่น ๆ เหมือนเหรียญกษาปณ์บ้าง เฉือนหนังเนื้อเอ็นออก

เหลือไว้แต่กระดูกบ้าง ใช้หลาวแทงช่องหูให้ทะลุถึงกันบ้าง เสียบให้ติดดินแล้วจับเขาหมุน ได้รอบบ้าง 

ทุบกระดูกให้แหลกแล้วถลกหนังออกเหลือไว้แต่กองเนื้อเหมือนตั่งใบไม้บ้าง รดตัวด้วยน้ำมันที่กำลัง

เดือดพล่านบ้าง ให้สุนัขกัดกินจนเหลือแต่กระดูกบ้าง ให้นอนบนหลาวทั้งเป็นบ้าง ตัดศีรษะออกด้วย

ดาบบ้าง ชนเหล่านั้นจึงเข้าถึงความตายบ้าง ทุกข์ปางตายบ้าง แม้ข้อนี้ก็ชื่อว่าเป็นโทษแห่งกามทั้งหลาย 

เป็นกองทุกข์ที่จะพึงเห็นได้เอง มีกามเป็นเหตุ มีกามเป็นต้นเหตุ มีกามเป็นเหตุเกิด เกิดเพราะเหตุแห่ง

กามทั้งหลาย (Phra Brahmagunabhorn P. A. Payutto, 2003) 

จากข้อความดังกล่าว จะเห็นได้ว่าการถูกลงโทษด้วยประการต่าง ๆ เพราะกามเป็นเหตุ ที่ทำให้

บุคคลทั้งหลายแสวงหาในทางทีไ่ม่ชอบด้วยการเป็นขโมยทรัพย์สินของบคุคลอ่ืน เมื่อถูกจับไดจ้ึงต้องถูก

ลงโทษจากอาญาบ้านเมืองด้วยวิธีการต่าง ๆ ทำให้ต้องได้รับความทุกข์ประการต่าง ๆ ในโลกปัจจุบัน 

  อีกประการหนึ่ง เพราะกามเป็นเหตุ เพราะกามเป็นต้นเหตุ เพราะกามเป็นเหตุเกิด เพราะเหตุ

แห่งกามทั้งหลาย ชนทั้งหลายประพฤติกายทุจริต วจีทุจริต และมโนทุจริต ครั้นประพฤติกายทุจริต วจี

ทุจริต มโนทุจริตแล้ว หลังจากตายแล้วย่อมไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก ภิกษุทั้งหลาย แม้ข้อนี้ก็



Journal of Arts Management Vol. 5 No. 3 September – December 2021 
  

 

| 807  วารสารศิลปการจัดการ ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

ชื่อว่าเป็นโทษแห่งกามทั้งหลาย เป็นกองทุกข์ในสัมปรายภพ มีกามเป็นเหตุ มีกามเป็นต้นเหตุ มีกามเป็น

เหตุเกิด เกิดเพราะเหตุแห่งกามทั้งหลาย...” (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) 

จากข้อความดังกล่าว แสดงให้ทราบว่าเพราะกามเป็นเหตุที่ทำให้บุคคลสามารถที่จะประพฤติ

ผิดทั้งทางกาย มีการฆ่าสัตว์ การลักทรัพย์ การประพฤติในกาม ประพฤติผิดทางวาจา พูดเท็จ พูด

โกหก พูดคำไม่จริง และประพฤติผิดทางใจมีการเพ่งเล็งอยากได้ในสิ่งของผู้อื่น และการพยาบาท

อาฆาตคนอื่นเหล่านี้ล้วนแต่เป็นการกระทำที่เป็นทุจริต เมื่อละจากโลกนี้ไปแล้วต้องได้รับโทษทัณฑ์ของ

ตนจากการกระทำทุจริตด้วยกาย วาจา ใจ ในอบายภูมิ 4 อีกด้วย 

สรุปความว่า การออกจากกามได้นั ้นจำเป็นต้องรู ้คุณ ที่มีคุณน้อย เพียงทำให้ผู ้เสพได้รับ

ความสุขเพลิดเพลินยินดีในขณะที่ได้เสพอารมณ์ที่ปรากฏทางตา หู จมูก ลิ้น กายเท่านั้น ควรรู้จักโทษ

ของกาม ที่มีโทษมากเพราะกามเป็นเหตุทำให้บุคคลทั้งหลายแประพฤติผิดทางกาย วาจา ใจ เมื่อถูกจับ

ได้ต้องถูกลงโทษจากอาญาบ้านเมืองด้วยการทรมานด้วยวิธีการต่าง ๆ ทำให้ต้องได้รับความทุกข์

ประการต่าง ๆ ในโลกปัจจุบัน หลังจากละจากโลกนี้ไปแล้ว ยังต้องได้รับความทุกข์จากการถูกลงโทษ

ในอบายภูมิด้วย ดังนั้น เมื่อได้เรียนรู้จักกามทั้งคุณและโทษของกามจะทำให้บุคคลใช้ชีวิตอย่างมีสติ

มากขึ้น ไม่หลงเพลิดเพลินไปตามอำนาจแห่งกามจึงสามารถที่จะออกจากกามดังกล่าวได้ 

การสลัดออกจากกามด้วยการกำจัดฉันทราคะ 

พระองค์ได้ตรัสถึงวิธีการสลัดออกจากกาม “ภิกษุทั้งหลาย อะไรเล่า เป็นการสลัดออกไปจาก

กามทั้งหลาย คือ การกำจัดฉันทราคะ การละฉันทราคะในกามทั้งหลายนี้ชื่อว่าการสลัดออกไปจาก

กามทั้งหลาย ภิกษุทั้งหลาย ฉันทราคะในจักขุนี้เป็นความเศร้าหมองแห่งจิต… เมื่อใดภิกษุละความเศร้า

หมองแห่งจิตในฐานะ 6 ประการนี้ได้ เมื่อนั้นจิตของเธอที่น้อมไปในเนกขัมมะ อันเนกขัมมะอบรมแล้ว 

ควรแก่การงานปรากฏในธรรมที่ควรทำให้แจ้งด้วยปัญญาอันรู้ยิ่ง” “ภิกษุทั ้งหลาย ผัสสายตนะ 6 

ประการนี้ที่บุคคลไม่ฝึก... นรชนทั้งหลายผู้ต่ำทรามมีปปัญจสัญญา (ความหมายรู้ในกิเลสเครื่องเนิ่น

ช้า) ปรุงแต่งอยู่ เป็นสัตว์ที่มีสัญญา วนเวียนอยู่ก็บุคคลบรรเทาใจที่อาศัยเรือนทั้งปวงแล้ว ย่อมเปลี่ยน

จิตให้ประกอบด้วยเนกขัมมะ” (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) 

จากข้อความดังกล่าว พระพุทธองค์ตรัสสอนให้หาทางกำจัดกาม ที่เกิดขึ้นทางตา หู จมูก ลิ้น 

กาย ใจออกด้วยการทำลายตัวฉันทะราคะ ความพอใจในกามลงเสีย จักทำให้จิตน้อมไปในเนกขัมมะ 

ซึ่งจะสามารถพัฒนาจิตของตนให้เกิดปัญญาต่อไป ส่วนผู้ที่ไม่รู้ว่า อะไรเป็นคุณ อะไรเป็นโทษของกาม 

ไม่รู้วิธีถ่ายถอนหรือกำจัดกามแล้ว คนพวกนั้นจะไม่สามารถแนะนำตนเองหรือผู้อื่นได้ แต่ถ้าผู้ใดรู้จัก

คุณของกามโดยความเป็นคุณ รู้โทษของกามโดยความเป็นโทษ รู้วิธีถ่ายถอนก็สามารถแนะนำตนเอง

และผู้อื่นให้ออกจากกามได้ 

 

 



Journal of Arts Management Vol. 5 No. 3 September – December 2021 
  

 

| 808  วารสารศิลปการจัดการ ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

การสลัดออกจากกามด้วยการพรรณนาให้เห็นโทษของกาม 

การพรรณนาให้เห็นโทษของกาม ซึ่งเป็นวัตถุกามหรือสิ่งเร้าให้เกิดกิเลสกาม เพราะการติดอยู่

ในกามสุขและการครองเรือนเป็นการคับแคบ และเป็นทางแห่งธุลีคือ กิเลสทั้งหลาย กามคุณทั้งหลาย 

มีอุปมาด้วยโครงกระดูก มีสุขน้อย มีความคับแคบมาก มีทุกข์มาก มีความยินดีน้อย มีโทษมาก ลำบาก

นาน แม้มารดาก็ทะเลาะกันกับบุตร บุตรก็ทะเลาะกับบิดา ผู้ติดในกามคุณเหมือนถือโคมไฟวิ่งทวนลม 

ไฟย่อมไหม้ตนเองโดยไม่รู้ตัวว่าจะนำทุกข์ภัยมาให้” 

อธิบายว่า การออกจากกามด้วยวิธีการพรรณนาให้เห็นโทษของกามที่ทำให้เกิดกิเลสซึ่งเป็น

สาเหตุแห่งความทุกข์ ทำให้จิตใจเร่าร้อนเพระถูกไฟกิเลสแผดเผาเหมือนอุปมาที่ถือโคมไฟวิ่งทวนลม 

ซึ่งการพรรณนาดังกล่าวจะทำให้บุคคลเห็นภาพแห่งความจริงที่ตนเสพกามแบบไม่เคยอิ่มไม่เคยพอ 

อุปมาเหมือนสุนัขแทะโครงกระดูกดังกล่าว เป็นเหตุให้แย่งชิงกัน ทะเลาะกัน เมื่อบุคคลทราบถึงความ

จริงก็จะสามารถออกจากามดังกล่าวได้ 

นอกจากนั้น พระพุทธองค์ได้ตรัสพรรณนาโทษแห่งกามไว้ดังต่อไปนี้ คือ ภิกษุทั้งหลาย อะไร

เล่า เป็นโทษแห่งกามทั้งหลาย คือ กุลบุตรในโลกนี้เลี้ยงชีวิตด้วยการมีศิลปะใด คือ ด้วยการนับคะแนน 

การคำนวณ การนับจำนวน การไถ การค้าขาย การเลี้ยงโค การยิงธนู การรับราชการ หรือด้วยศิลปะ

อย่างใดอย่างหนึ่ง อดทนต่อความหนาว ตรากตรำต่อความร้อน เดือดร้อนเพราะสัมผัสแห่งเหลือบ ยุง 

ลม แดด และสัตว์เลื้อยคลาน(และ) ตายเพราะความหิวกระหาย ... ถ้าเมื่อกุลบุตรนั้นขยัน พากเพียร 

พยายามอยู่อย่างนี้ โภคสมบัติเหล่านั้นย่อมไม่สัมฤทธิ์ผล เขาเศร้าโศก ลำบาก รำพัน ตีอกคร่ำครวญ 

ถึงความหลงเพ้อว่า ‘ความขยันของเราเป็นโมฆะหนอ ความพยายามของเราก็ไม่มีผลเลยหนอ’ แม้ข้อนี้

ก็ชื่อวา่เป็นโทษแห่งกามทั้งหลาย เป็นกองทุกข์ทีจ่ะพึงเห็นได้เอง มีกามเป็นเหต ุมีกามเป็นต้นเหตุ มีกาม

เป็นเหตุเกิด เกิดเพราะเหตุแห่งกามทั ้งหลายนั่นแล (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 

1996) 

จากข้อความดังกล่าว แสดงให้ทราบว่าความเหน็ดเหนื่อย ความลำบากในการประกอบอาชีพ

หน้าที่การงานของตนนั้น ต้องใช้ความอดทนความพยายามเพื่อให้ได้ทรัพย์มาดำเนินชีวิต หากไม่ได้

ทรัพย์นั้นมาก็จะทำให้เสียใจ หมดหวัง สิ้นความหวังจากการกระทำของตน เหล่านี้ล้วนมีสาเหตุมาจาก

กามนั่นเอง เพื่อให้เหมาะสมกับศักยภาพของมนุษย์ ซึ่งสามารถฝึกให้รู้แจ้งธรรมได้ พระพุทธศาสนาใช้

วิธีการแห่งสิกขา ซึ่งแปลว่า การศึกษา หมายถึงการพัฒนาพฤติกรรม ได้แก่ข้อปฏิบัติสำหรับการ

พัฒนากาย วาจา ใจ ให้เจริญงอกงาม จนบรรลุจุดหมายสูงสุด คือ ความหลุดพ้นหรือนิพพาน  

(Cheewatham & Satiman, 2021) 

สรุปความว่าการจะออกจากกามได้ด้วยวิธีการพรรณนาให้บุคคลได้เห็นโทษแห่งกามที่จะต้อง

แสวงหาเพื่อให้ได้มาแบบไม่เคนเพียงพอ ยิ่งได้ยิ่งสะสม ยิ่งแสวงหา ยิ่งหวงแหน เกิดการแก่งแย่งชิงดีชิง



Journal of Arts Management Vol. 5 No. 3 September – December 2021 
  

 

| 809  วารสารศิลปการจัดการ ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

เด่นกันทำให้ทะเละเบาะแว้งกัน ทำร้ายกันด้วยกาย ด้วยวาจา ด้วยใจบ้าง เมื่อบุคคลได้รู้จักโทษของ

กามจากการพรรณนาดังกล่าว ก็จักทำให้สามารถออกจากกามได้ 

การสลัดออกจากกามด้วยการโยนิโสมนสิการในอสุภนิมิต  

การละฉันทะราคะในกามนั้น จะละได้ก็ด้วยโยนิโสมนสิการในอสุภนิมิต สิ่งที่ไม่งามก็ดี อารมณ์

ที่ไม่งามก็ดี ชื่อว่าอสุภนิมิต การใส่ใจโดยอุบาย การใส่ใจถูกทาง การใส่ใจในสิ่งที่ไม่เที่ยงว่าไม่เที่ยง ใน

สิ่งที่เป็นทุกข์ว่าทุกข์ ในสิ่งที่ไม่ใช่ตัวตนว่าไม่ใช่ตัวตน หรือในสิ่งที่ไม่งามว่าไม่งาม ชื่อว่าโยนิโสมนสิการ 

เมื่อทำโยนิโสมนสิการนั้นให้เป็นไปมาก ๆ พระผู้มีพระภาคเจ้าจึงตรัสไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย อสุภนิมิตมี

อยู่การทำให้มาก ๆ ซึ่งโยนิโสมนสิการในอสุภนิมิตนั้น ๆ นี้เป็นอาหารเพื่อความไม่เกิดแห่งกามที่ยังไม่

เกิด หรือเพื่อละกามที่เกิดขึ้นแล้ว” (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) เพื่อยังจิต

ของตนให้ละจากกำหนัดในกามทั้งหลายเหล่านั้น มีแนวทางการฝึกจิตด้วยการเจริญวิปัสสนาภาวนา

แบบธัมมานุปัสสนาในขณะดำรงชีวิต (Srihanu, 2021) 

สรุปความว่า วิธีการสลดัออกจากกามได้ด้วยการรู้คุณรู้โทษของกาม ด้วยการกำจัดฉันทราคะ

ด้วยการพรรณนาโทษของกามตามที่ปรากฏการณ์ตามความเป็นจริง และด้วยการโยนิโสมนสิการใน

อสุภนิมิต จะทำให้เข้าใจถึงโทษที่เกิดขึ้นจากการเสพกาม การติดใจในกามหรือความพอใจในกาม จน

เป็นเหตุให้เกิดการเบื่อหน่าย คลายกำหนัดและหลุดพ้นจากกามได้ในที่สุด 

 

อานิสงส์การออกจากกาม 

การออกจากกาม การไม่ติดอยู่ในกาม ความเป็นอิสระจากกามซึ่งเป็นเครื่องกีดกั้นทั้งหมด เป็น

ความสุข ความสิ้นไปแห่งกิเลสจนถึงการออกบวช หมายถึงการสละชีวิตทางโลกีย์วิสัยแล้วออกบวช 

เพราะเห็นภัยในสังสารวัฏ การออกจากกามจึงเป็นการเอากิเลสฝ่ายต่ำออกจากจิตใจและจะประสบ

ผลสำเร็จได้ด้วยการที่บงัคับจิตใจไม่ให้ตกเป็นทาสอำนาจอารมณ์ฝ่ายต่ำ จึงได้รับความสุขที่เกิดขึ้นจาก

การละกาม เป็นอานิสงส์การออกจากกาม เพราะเล็งเห็นโทษอันเกิดจากการเสพกาม ทำให้ได้รับ

อานิสงส์แห่งการออกจากกามเป็นความสุขที่ละเอียด ลึกซึ้ง และประณีตอยู่ ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า 

“เราสงัดจากกามและอกุศลธรรมทั้งหลายแล้ว บรรลุปฐมฌานที่มีวิตก วิจาร ปีติ และสุขอันเกิดจาก

วิเวกอยู่ (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) ดังนี้ 

จากพุทธพจน์ข้างต้นจะเห็นได้ว่า ปฐมฌานมีองค์ประกอบ 5 ประการ คือ 1) วิตก แปลว่า 

ความตรึก หมายถึงการจรดหรือปักจิตลงไปในอารมณ์หรือยกจิตใส่อารมณ์  2) วิจาร แปลว่า ความ

ตรอง หมายถึงการฟื้น เคล้า หรือเอาจิตผูกพันอยู่กับอารมณ์ 3) ปีติ แปลว่า ความอิ่มใจ ดื่มด่ำ หรือ

เอิบอิ่ม 4) สุข แปลว่า ความสุข หมายถึงความสำราญ ชื่นฉ่ำ คล่องใจ ปราศจากความบีบคั้น หรือ

รบกวน ใด ๆ 5) เอกัคคตา แปลว่า ภาวะที่จิตมีอารมณห์นึ่งเดียว ได้แก่ ตัวสมาธินั่นเอง ในเอกัคคตาจะ

มีอุเบกขาอยู่ ซึ่งแปลว่า ความวางเฉยหรือความมีใจเป็นกลาง หรือแปลให้เต็มว่า ความวางที่เฉยดูอยู่ 



Journal of Arts Management Vol. 5 No. 3 September – December 2021 
  

 

| 810  วารสารศิลปการจัดการ ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

หมายถึงการดูอย่างสงบ หรือดูตามที่เกิด ไม่ตกเป็นฝักฝ่าย วางที่ดูเฉยในเมื่ออะไรทุกอย่างเข้าที่ดำเนิน

ไปด้วยดี 

องค์ประกอบของฌานทั้ง 5 นั้น เกิดขึ้นต่อเนื่องกันอย่างนี้ คือ วิตกยกจิตจรดไว้กับอารมณ์ 

วิจารจิตเคล้าคลึงอารมณ์นั ้น จากนั้นก็จะเกิดปีติชนิดแผ่เอิบอาบซ่านไปทั่วสรรพางค์กายแล้วเกิด

ความสุขสดชื่นฉ่ำคล่องใจ จนกระทั่งจิตใจวางเป็นกลางในอามรณ์ทั้งหลายพร้อมกับใจแนบแน่นสนิทที่

อยู่กับอารมณ์เป็นหนึ่งเดียว จึงทำให้สามารถระงับดับกามฉันทนิวรณ์ได้ หรืออีกประการหนึ่ง เพราะ

วิตกเป็นปฏิปกัษ์กับถิน่มิทธะ วิจารเป็นปฏิปักษ์กับวจิิกิจฉา ปีติเป็นปฏิปักษ์กับพยาบาท สุขเป็นปฏิปักษ์

กับอุทธัจจกุกกุจจะและเอกัคคตาเป็นปฏิปักษ์กับกาม จึงทำให้เกิดความสุขที่ละเอียด ประณีต ลึกซึ้ง

จากกามออกจากกิเลสนิวรณ์ได้นั่นเอง 

 

สรุป 

แนวคิดคำสอนเรื่องกามตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นวิธีการสอนที่พระพุทธเจ้าตรัส

สอนภิกษุให้ละเว้นจากการประกอบตนให้พัวพันในกามทั้งหลาย ถึงแม้ว่ากามจะมีคุณอยู่บ้าง คือ

ความสุขที่เกิดขึ้นทางประสาทสัมผัสทั้ง 5 เพราะทำให้มีความสุขโสมนัสจากการเสพกามคุณทั้งหลาย

ในขณะนั้น แต่กามก็มีโทษมาก มีทุกข์มาก มีความคับแค้นมาก เปรียบเหมือนหลุมถ่านเพลิงอันร้อนแรง 

เพราะเมื่อหลงติดในกามแล้วย่อมนำความลำบากเดือดร้อนมาให้ ทำให้ลุ่มหลงตกเป็นทาส ก่อให้เกิด

ความอิจฉาริษยา ทะเลาะวิวาทเบียดเบียนกัน เพื่อแย่งชิงให้ได้มาซึ่งกามวัตถุในรูปของทรัพย์สินต่าง ๆ 

จนในที่สุดถึงกับฆ่ากันถึงตาย หรือไม่ก็ทำการทุจริต หรือถูกจับได้ก็ถูกนำไปลงโทษทัณฑ์เพราะกาม

เป็นเหตุ จึงทรงสอนวิธีการสลัดออกจากกาม ด้วยการรู้คุณรู้โทษของกาม การกำจัดฉันทะราคะ ด้วย

การพรรณนาโทษของกามตามที่ปรากฏตามความเป็นจริง และด้วยการโยนิโสมนสิการในอสุภนิมิตเป็น

อารมณ์ การพิจารณาซากศพเป็นอารมณ์ ดังนั้น ภิกษุที่ปรารถนาความสุขเหนือกามหรือต้องการพ้น

จากความทุกข์ทั้งปวง ควรวางตนให้ห่างไกลจากกาม ออกจากกาม ไม่ประกอบพัวพันในกาม จึงทำให้

ได้รับอานิสงส์คือความสุขทั้งทางโลกและทางธรรมได้นั่นเอง 

 

References 

Cheewatham, J., & Satiman, U. (2021). An analysis of life development based on the Buddhist 

teaching found in the Tipitaka. Journal of MCU Palisueksabuddhaghosa Review, 7(1), 95-

106. 

Limprasert, K. (2018). The concept of the Majjhimãpatipadã (the Middle way) as a solution to the 

Indulgences in Sensual Pleasures and Self-mortification. Journal of MCU Peace Studies, 

6(sp1), 258-267. 



Journal of Arts Management Vol. 5 No. 3 September – December 2021 
  

 

| 811  วารสารศิลปการจัดการ ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996) Thai Tripitaka Mahachulalongkornrajavidyalaya  

University edition. MCU Press. 

Paññavajiro, P. P. (2021). An analysis of perfection of charity (Danaparami) in Jataka Atthakatha.  

Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences, 4(1), 63-73. 

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2003). Dictionary of Buddhism (12nd ed.). MCU Press. 

Phra Dhammakittiwong(Thongdee Suratejo). (2007). Dictionary for the study of Buddhism. 

analytical terminology set. Liang Chiang Printing House. 

Phrapalad Chatchawan Chinsapho. (2016). Phradhammachak preaching supreme (3rd ed.).  

Samphan Letter Printing House (1987). 

Seetonchai, W., & Wongwatthanaphong, K. (2021). Buddhist methods of managing human capital 

in Buddhism. Journal of MCU Buddhapanya Review, 6(1), 211-220. 

Somdej Phra Buddhakosajan (P.A. Payutto). (2017). Buddha Dharma amended edition (48th ed.).  

Plitham. 

Srihanu, C. (2021). An analysis of insight (vipassana) in Traibhumikatha influencing Buddhist  

ideology in Thai society. Journal of MCU Palisueksabuddhaghosa Review, 7(1), 12-26. 

Sukittimaythee, P. K. (2021). An analysis of the ways to abstain from declination in Parabhava  

Sutta. Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences, 4(1), 84-95. 

 

 

 

 


