
Journal of Arts Management Vol.1 No.3 September – December 2017  

 

|197 

 

 วารสารศลิปการจัดการ ปีที ่1 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2560 

พุทธวิธีในการปฏิบัติต่อบุคคลต่างศาสนา 

The Buddhist Way of a Religious Practice toward Other Faiths 
 

                        พระนิพ์พิชน์  โสภโณ 

Phra Nipich Sophano 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

Email: journaljam2017@gmail.com 

 

บทคัดย่อ 

  พื้นฐานทางสังคมดั้งเดิมก่อนการอุบัติของพระพุทธศาสนา เต็มไปด้วยศาสนาดังเดิมอยู่ก่อนและมี

ความเชื่อที่หลากหลาย พระพุทธศาสนาประกาศค าสอนโดยใช้หลักเหตุผลและกฎแห่งศีลธรรมตามสากลนิยม อีก

ทั้งให้เสรีภาพในการนับถือศาสนา มิได้มีการบังคับ จึงมีผู้เปลี่ยนศาสนานับถือจ านวนมาก การปฏิบัติต่อบุคคลต่าง

ศาสนาพระพุทธศาสนาสอนให้มีความยุติธรรม รู้จักให้เกียรติไม่รุกรานเบียดเบียนผู้อ่ืน รวมทั้งให้การยอมรับ

ศาสนาอ่ืน ส าหรับกรณีที่เกิดความขัดแย้งกับบุคคลต่างศาสนา พระพุทธศาสนาสอนให้มีสติ หยุดความโกรธ ใช้

เหตุผลท าความเข้าใจ และใช้การเจรจาเพื่ออธิบายให้ผู้อ่ืนเข้าใจ แม้กระทั่งความขัดแย้งรุนแรงที่จะน าพาให้เกิด

การท าลายชีวิต ก็ให้มีสติสงบระงับเพราะเวรย่อมระงับด้วยการไม่จองเวร ให้รู้จักเอาชนะจิตใจตนเองมากกว่าการ

เอาชนะผู้อ่ืน 

 

ค าส าคัญ: พุทธวิธี; การปฏิบัติ; บุคคลต่างศาสนา 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Journal of Arts Management Vol.1 No.3 September – December 2017  

 

|198 

 

 วารสารศลิปการจัดการ ปีที ่1 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2560 

ABSTRACT 
   The social backgrounds of the pre-Buddhist society include many primitive and diverse religions. 

When Buddhism was founded, it based its teaching on the universal law of reason, morality and freedom of 

religious belief. Therefore, a large number of people converted to Buddhism. The teachings of Buddhism toward 

other faiths include the principles of justice, honor, and not talking advantage of others. This implies an acceptance 

of other religions. In case conflicts occur between two followers of different religions, Buddhism teaches calmness, 

mindfulness and equanimity. Anger should be restrained and dialogues should be promoted to bring mutual 

understanding. This teaching covers personal and national life-threatening conflicts because Buddhism teaches 

that hatred is stopped by pacifism. When you get angry, you should win over yourself rather than be hostile to 

others. 

 

Keyword: The Buddhist Way; Religious Practice; Other Faiths 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Journal of Arts Management Vol.1 No.3 September – December 2017  

 

|199 

 

 วารสารศลิปการจัดการ ปีที ่1 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2560 

บทน า 
มนุษย์ในโลกนี้มีอยู่ด้วยกันจ านวนมาก หลายเชื้อชาติ เผ่าพันธุ์ ท าให้เกิดความหลากหลายทางความเชื่อ

และความแตกต่างของศาสนา ซึ่งจะถูกถ่ายทอดกันมาจากรุ่นสู่รุ่นของบุคคลในสังคมที่นับถือศาสนาเดียวกัน เม่ือ

บุคคลในสังคมมีสิ่งยึดเหนี่ยวที่เป็นศูนย์รวมทางจิตใจอย่างเดียวกันแล้ว ย่อมก่อให้เกิดความคิดเห็นไปในทาง

เดียวกัน ความสมัครสมานสามัคคีก็เกิดขึ้นได้ง่าย การกระทบกระทั่งก็มีไม่มาก ในความเป็นจริงศาสนาในโลกนี้มี

อยู่มากมายหลายศาสนา สิ่งที่ทุกศาสนามีความเหมือนกันประการหนึ่ง ได้แก่ มุ่งสอนให้บุคคลคิดดี พูดดี ท าดีกับ

บุคคลรอบข้าง ในขณะเดียวกันก็ปรากฏความแตกต่างในด้านต่างๆ เช่น เชื้อชาติ ขนบธรรมเนียมประเพณี 

ตลอดจนวิธีการปฏิบัติและพิธีกรรมต่าง ๆ (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2552)  การ

ที่มนุษย์ในโลกนี้มีอยู่เป็นจ านวนมากและต้องอาศัยอยู่ร่วมกัน สังคมมนุษย์จึงมีความแปลกแยกในทางความเชื่อ 

ซึ่งเป็นสาเหตุส าคัญของความแตกแยกและการกระทบกระทั่งที่ปรากฏขึ้นในสังคมโลก ดังที่ปรากฏในบาง

สถานการณ์ บางสถานที่ นับวันความแตกแยกจะทวีความชัดเจนรุนแรงมากขึน้ เพราะเม่ือมนุษย์มีความเชื่อหรือมี

ศาสนาที่แตกต่างกัน วิถีการปฏิบัติตนก็จะแตกต่างกันไป ซึ่งอาจไปกระทบกับความคุ้นชินของผู้ที่มีความต่างกัน

ทางศาสนา จนอาจลุกลามกลายเป็นความขัดแย้งและวิวาทกันระหว่างผู้คนต่างลัทธิความเชื่อ และขยายความ

รุนแรงกลายเป็นสงครามศาสนาในที่สุด อย่างที่เคยปรากฏมาแล้วในประวัติศาสตร์ ซึ่งการกระท าดังกล่าวล้วนผิด

เป้าประสงค์หลักของความเป็นศาสนาที่แท้จริง ที่ค าสอนในทุกศาสนามุ่งเน้นเพื่อให้เกิดสันติสุขขึ้นในหมู่มวล

มนุษย์ด้วยกัน 

      พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาหนึ่งที่เกิดขึ้นท่ามกลางความเชื่อของผู้ที่นับถือศาสนาดั้งเดิมอยู่เก่าก่อน ซึ่งมี

ลักษณะพิเศษประการหนึ่งคือ เป็นศาสนาที่มีความเป็นสากล มีความจริงที่เป็นเหตุเป็นผลสามารถพิสูจน์ได้ ที่

ส าคัญ พุทธศาสนาสามารถกลมกลืนกับศาสนาอ่ืนได้โดยที่พุทธศาสนิกชนไม่รู้สึกถึงความแปลกแยกและความอึด

อัดในการปฏิบัติตนร่วมกับศาสนิกชนต่างศาสนา ที่ส าคัญไม่เคยปรากฏในประวัติศาสตร์ที่ใดๆว่า พระพุทธศาสนา

เป็นจุดเริ่มต้นหรือเป็นชนวนของความขัดแย้งในชุมชน สังคม และประเทศชาติใดๆ บทความชิน้นี้จะน าเสนอแนวคิด

และวิถีในการปฏิบัติของพระพุทธศาสนาต่อบุคคลผู้ที่นับถือศาสนาและมีความเชื่อที่แตกต่าง ซึ่งเป็นแนวคิดและ

วิธีการที่ท าให้ผู้ปฏิบัติตามสามารถอยู่ร่วมกับบุคคลต่างศาสนาได้อย่างราบรื่น และยังสามารถอยู่ร่วมกับผู้ที่มี

ความเห็นแตกต่างไปจากตนได้อย่างไม่เกิดทุกข์อีกด้วย 

 

วิวัฒนาการแนวคิดเรื่องศาสนา 

    ศาสนาเป็นเรื่องที่เกี่ยวกับความเชื่อ ความศรัทธาอันเป็นไปเพื่อวิถีปฏิบัติที่จะน าไปสู่เป้าหมายอัน

สูงสุด ซึ่งแต่ละศาสนามีความเชื่อและหลักในการปฏิบัติที่แตกต่างกัน ซึ่งในปัจจุบันนักวิชาการได้จ าแนก

วิวัฒนาการศาสนาออกเป็น 2 มุมมอง คือ มุมมองของชาวตะวันตก และชาวตะวันออก ดังนี้ 



Journal of Arts Management Vol.1 No.3 September – December 2017  

 

|200 

 

 วารสารศลิปการจัดการ ปีที ่1 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2560 

    1) ศาสนาในมุมมองของชาวตะวันตก ซึ่งประกอบด้วย 3 ศาสนาส าคัญ คือ ศาสนายูดาห์ ศาสนา

คริสต์ และศาสนาอิสลาม  จะมีลักษณะเด่น คือ เชื่อในพระเจ้าองค์เดียว ศาสนาในมุมมองนี้จึงเป็นการผูกพัน

ตนกับพระเจ้าโดยมีการปฏิบัติตนด้วยความเลื่อมใสและยกย่องให้พระเจ้ามีอ านาจเหนื อตนทุกประการด้วย

ความเชื่อว่า พระเจ้าเป็นผู้สร้างโลกและทุกสรรพสิ่งในโลก สิ่งที่พระเจ้าตรัส และค าสั่งสอนจะเป็นธรรมจรรยา

และกฎหมายในสังคมที่ต้องได้รับการปฏิบัติ ซึ่งความเชื่อดังกล่าวไม่จ าเป็นต้องได้รับการพิสูจน์ และมีหลักการ

ยอมมอบตน การกระท าของตนและอ่ืนใดที่เกี่ยวข้องกับตนให้พระเจ้าด้วยความจงรักภักดีโดยไม่ต้องมีอะไรอ่ืน 

(เสถียร พันธรังสี, 2524) ศาสนาในมุมมองของชาวตะวันตกคือการนับถือเทพเจ้า (คณาจารย์ มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2552)  หมายถึง การถวายชีวิตให้ด าเนินไปตามความปรารถนาของพระเจ้า 

หรือตามที่พระเจ้าก าหนด  

    2) ศาสนาในมุมมองของชาวตะวันออก ซึ่งประกอบด้วย ศาสนาส าคัญได้แก่ ศาสนาพราหมณ์-

ฮนิดู ศาสนาพุทธ ศาสนาเชน ศาสนาเต๋า ศาสนาขงจื๊อ ศาสนาชินโต โดยจะมีลักษณะเด่นร่วมกัน  2 ประการ 

คือ เชื่อในพระเจ้าหลายองค์ และเชื่อในสติปัญญาของมนุษย์ ตามที่พระศาสดาค้นพบสั่งสอนไว้ให้คนปฏิบัติ

ตามเพื่อจะได้ด ารงอยู่อย่างเป็นสุขในโลกนี้ และเม่ือตายไปแล้วก็จะได้บรรลุถึงฝั่งโลกุตระอันเป็นนิรันดร์ ดังนั้น 

ศาสนาจึงเน้นความรู้และการปฏิบัติด้วยตนเองมากกว่าอย่างอ่ืน นอกจากนี้บางศาสนาของชาวตะวันออกก็มี

มุมมองเชน่เดียวกับชาวตะวันตก คือเน้นความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับเทพเจ้า ดังนั้น ศาสนาของชาวตะวันตก

และตะวันออกจึงมีความหมายที่แตกต่างกัน แต่ก็มีองค์ประกอบหลักของศาสนาที่เหมือนกัน  คือ มีศาสดา 

บันทึกค าสอนหรือคัมภีร์ นักบวช พิธีกรรม ศาสนสถาน ศาสนิกชน สัญลักษณ์ และเปา้หมายสูงสุด  

สรุปได้ว่า ศาสนา คือ ลัทธิความเชื่อถือของมนุษย์อันมีหลัก คือ แสดงก าเนิดและความสิน้สุดของโลก 

เป็นต้น อันเป็นไปในฝ่ายปรมัตถ์ประการหนึ่ง แสดงหลักธรรมเกี่ยวกับบุญบาปอันเป็นไปในฝ่ายศีลธรรม

ประการหนึ่ ง  พร้อมทั้ งลัทธิพิ ธีที่กระท าตามความเห็นหรือตามค าสั่ งสอนในความเชื่ อถือนั้ นๆ  

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2525)แนวคิดที่เป็นมูลเหตุให้เกิดศาสนามีหลายประการ เช่น เกิดจากความไม่รู้ใน

กฎเกณฑ์ธรรมชาติ เกิดจากความกลัวในปรากฏการณ์ธรรมชาติ เกิดจากความจงรักภักดี เกิดจากอิทธิพลของ

บุคคลส าคัญ เกิดจากความต้องการแก้ปัญหาสังคม และเกิดจากความต้องการรู้แจ้งเห็นจริง เป็นต้น                                                                                                                                                                                        

 

ความจ าเป็นของศาสนา 

ศาสนานั้นเป็นสิ่งที่ส าคัญมาก ไม่ว่าศาสนาใดๆ ก็ตาม ล้วนแต่มีลักษณะร่วมทีส่ าคัญ คือ สอนคนให้

เป็นคนดี อีกทั้งยังเป็นที่ยึดเหนี่ยวทางจิตใจ และมีหลักในการด าเนินชีวิตที่ถูกต้องและปลอดภัย ท าให้มนุษย์อยู่

ในสังคมได้อย่างสันติสุข ดังนั้นศาสนาจึงเป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องกับชีวิตของมนุษย์ทุกรูปทุกนามความจ าเป็นที่

มนุษย์ต้องมีศาสนา เนื่องจากเหตุผลหลักๆ 2 ประการ คือ 



Journal of Arts Management Vol.1 No.3 September – December 2017  

 

|201 

 

 วารสารศลิปการจัดการ ปีที ่1 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2560 

    1. ต้องการให้ศาสนาเป็นที่พึ่งทางใจ เพื่ออ านวยให้เกิดความอบอุ่นใจและให้เกิดความเชื่อม่ันได้ว่า

ตนจะรอดพ้นจากภัยอันตรายต่างๆ ได้ และที่พึ่งที่ดีที่สุดก็คือศาสนา  

  2. ต้องการให้ศาสนาเป็นหลักในการปฏิบัติตน การมีศาสนาจะเป็นเครื่องช่วยระงับให้มนุษย์รู้จัก

โทษภัยของบาป และผลดีของบุญ จึงท าให้มนุษย์รู้จักการควบคุมอารมณ์ ควบคุมความประพฤติให้อยู่ในกรอบ

ของค าสอนของศาสนา ซึ่งสอนให้งดเว้นสิ่งที่เป็นการเบียดเบยีนผู้อ่ืนให้ได้รับความเดือดร้อน หม่ันท าความดี มี

เมตตา กรุณา ช่วยเหลือผู้อ่ืนท าบุญให้ทาน โดยให้ศาสนาบัญญัติหลักปฏิบัติเพื่อให้ศาสนิกชนปฏิบัติตามเพื่อให้

เกิดความสุข ความเจริญ  ความส าเร็จ รุ่งเรืองในชีวิต และมุ่งสู่ความสุขสูงสุดในความเชื่อของแต่ละศาสนา  

(ณรงค ์เส็งประชา, 2538) 

  ด้วยเหตุที่ศาสนาสอนให้คนเป็นคนดีเพื่อที่จะอยู่ร่วมกันในสังคมได้อย่างสันติสุข ดังนั้น หน้าที่ของ

ศาสนาต่อบุคคลคือท าให้บุคคลที่นับถือเกิดความสงบทางจิตใจ เกิดความม่ันคงปลอดภัย เกิดก าลังใจเพราะ

เชื่อว่ามีสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่จะให้ความปกป้องช่วยเหลือ และท าให้คนรู้จักจัดระเบียบชีวิตท าให้มีโอกาสประสบ

ความส าเร็จสูงสุดในชีวิต ส่วนหน้าที่ของศาสนาต่อสังคม คือ เป็นสิ่งที่ช่วยจัดระเบียบสังคม ท าให้ศาสนิกชน

ปฏิบัติตนตามหลักค าสอนในทางที่ถูกต้องดีงาม เป็นสิ่งที่เสริมสร้างสถาบันครอบครัว สถาบันการปกครอง ให้

เข้มแข็งย่ิงขึ้นรวมทั้งเสริมสร้างค่านิยม บรรทัดฐานทางเศรษฐกิจและสังคม เป็นสิ่งยึดเหนี่ยวสังคมให้เป็น

อันหนึ่งอันเดียวกัน นอกจากนี้ศาสนายังเป็นบ่อเกิดของศิลปวัฒนธรรมอีกด้วย (พุทธทาสภิกขุ, 2551)  

 

ความเป็นมาของพระพุทธศาสนา 

ด้วยเหตุที่ศาสนาความเชื่อที่มีค าความส าคัญต่อของมนุษย์ เป็นสิ่งจ าเป็นที่มนุษย์จะต้องใช้เป็นที่พึ่ง

ทางใจและเป็นหลักในการปฏิบัติตัว ในสังคมใดๆก็ตามย่อมปรากฏความเชื่อที่แตกต่างกันอย่างมากมาย 

พระพุทธศาสนาก็เช่นเดียวกัน เกิดขึ้นในดินแดนที่มีความเชื่อที่ฝังรากลึกเข้าสู่วิถีชีวิต ของชาวชมพูทวีป ผ่าน

การเปลี่ยนผ่านจนกระทั่ง บังเกิดเป็นพระพุทธศาสนาที่มีความเข้มเข็งและเจตนารมณ์ชัดเจน ดังต่อไปนี้ 

1) การบังเกิดข้ึนของพระพุทธศาสนา 

   จากลักษณะทางสังคมและวัฒนธรรมโดยทั่วไปที่มีความหลากหลายและแตกต่างในสมัยพุทธกาล

เป็นปัจจัยที่ส าคัญที่ส่งผลท าให้เจ้าชายสิทธัตถะทรงเกิดความเบื่อหน่ายในการครองเรือน ประกอบกับการได้

ทรงเห็นเทวทูตทั้ง 4 คือ คนแก่ คนเจ็บ คนตาย และสมณะ การที่พระองค์ได้เห็นสมณะเป็นแรงบันดาลใจที่

ส าคัญท าให้ตัดสินพระทัยแน่วแน่ที่จะออกผนวชเพื่อแสวงหาความสุขที่แท้จริง (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2533)  

   หลังจากที่พระพุทธองค์ได้ออกผนวชฝึกฝนอบรมตัวเองจนกระทั่งได้ตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิ

ญาณแล้ว ทรงมีพระทัยโน้มไปเพื่อความขวนขวายน้อย แต่เพราะอาศัยความเอ็นดูในหมู่สรรพสัตว์  พระองค์

ทรงเริ่มประกาศพระศาสนาโดยการแสดงธรรมแก่ผู้มีอุปนิสัยในการบรรลุมรรคผลนิพพานด้วยพระมหา

กรุณาธิคุณ เริ่มจากค าสอนที่เรียกว่า ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร โปรดปัญจวัคคีย์ ทรงแสดงธรรมที่เรียกว่า  



Journal of Arts Management Vol.1 No.3 September – December 2017  

 

|202 

 

 วารสารศลิปการจัดการ ปีที ่1 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2560 

อนัตตลักขณสูตร เม่ือเทศนาจบปัญจวัคคีย์ก็ได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์  ครั้งนั้นท่านโกณฑัญญะได้ขอ

อุปสมบทเป็นภิกษุรูปแรกในพระพุทธศาสนา (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

ต่อมาเม่ือมีกุลบุตรเกิดความเลื่อมใสในหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้า และได้ทูลขออุปสมบทกับ

พระพุทธเจ้าเป็นจ านวนมากขึ้น เม่ือพระสาวกมีจ านวนมากขึน้ พระพุทธองค์จึงทรงด าริที่จะโปรดเหล่าสรรพ

สัตว์ให้พ้นทุกข์เหมือนพระองค์และเหล่าพระสาวกที่บรรลุธรรมแล้ว จึงทรงส่งเหล่าพระสาวกทั้งหลายที่ได้

บรรลุธรรมแล้วออกประกาศพระศาสนา เพื่อประโยชน์เกื้อกูลแก่สัตว์โลก  โดยพระองค์ทรงเหล่าพระสาวกไป

เผยแผ่พระศาสนาตามสถานที่ต่าง ๆ ท าให้กุลบุตรและประชาชนทั่วไปเกิดความเลื่อมใสศรัทธา และขอ

อุปสมบทเป็นจ านวนมากขึ้นเรื่อย ๆ จะเห็นได้ว่าพระสาวกนั้นมีบทบาทอย่างมากในการเผยแผ่พระศาสนาให้

แพร่หลายและม่ันคง ผลที่ได้นั้นก็คือการประกาศพระศาสนาให้แพร่หลาย พระศาสนาเจริญเติบโตอย่าง

รวดเร็วและด ารงคงอยู่อย่างม่ันคงถาวรจนถึงปัจจุบัน     

 

แนวทางการประกาศค าสอนของพระพุทธเจ้า 

1) เจตนารมณ์พื้นฐานในการประกาศค าสอน 

หลังจากที่ได้ตรัสรู้ธรรมเป็นพระพุทธเจ้าการที่พระองค์ทรงค้นพบสัจธรรมและน าค าสอนมาประกาศ

นั้น มิได้อาศัยพระเวทในการวางรากฐานทรรศนะทางปรัชญาและมิได้ผูกติดกับพระเจ้า ในทางกลับกัน 

พระองค์ประกาศศาสนาอย่างบนหลักการของเหตุผล และสามารถน าไปปฏิบัติได้จริง ท าให้ มนุษย์รู้ว่าสิ่งใด

ประเสริฐควรท า สิ่งใดเป็นโทษไม่ควรท า โดยมีเจตนารมณ์พื้นฐานอันประกอบด้วยน้ าพระทัยอันบริสุทธิ์ที่

ต้องการให้มนุษย์พ้นจากความทุกข์โดยมิได้หวังว่าผู้ฟังจะต้องยอมตนเป็นศิ ษย์หรือให้ผู้ฟังละทิ้งความเชื่อ

ดั้งเดิมของตน หรือปรารถนาที่จะแก่งแย่งให้ผู้คนมานับถือ ที่ส าคัญไม่ทรงปรารถนาที่จะให้เกิดความขัดแย้ง 

แต่ทรงมุ่งหวังที่จะให้สติบนหลักการอันบริสุทธิ์ที่เป็นหลักสากล โดยการน าเสนอหลักการด ารงชีวิตใหม่เพื่อให้

มวลมนุษยชาติล่วงพ้นจากความทุกข์ทัง้ปวงและพบกับความสุขที่แท้จริง  (เสถียร  พันธรังสี, 2524) 

สังคมอินเดียในสมัยนั้น เต็มไปด้วยความเชื่อที่หลากหลายที่แตกต่างและเกิดขึ้นมาก่อน

พระพุทธศาสนา ซึ่งในขณะนั้นสถานะของพระพุทธศาสนาเองนั้นถือว่าเป็นทัศนะใหม่และถูกจับตางมองใน

ขณะนั้นด้วยเหตุที่ว่า มีจุดยืนที่ผิดแปลกและแตกต่างหลุดกรอบเดิมๆ โดยพระพุทธศาสนาเน้นการพัฒนา

ปัญญาให้เห็นทุกอย่างตามความเป็นจริงจึงสามารถกล่าวได้ว่าการที่พระพุทธศาสนามีรากฐานที่ม่ันคงเจริญ

สืบมาได้จนถึงทุกวันนี้ เพราะพระปรีชาสามารถของพระผู้มีพระภาคเจ้า ที่ทรงมีพระปัญญาธิคุณ พระบริสุทธิ

คุณ และพระมหากรุณาธิคุณ สั่งสอนอบรมสัตว์โลกตลอดพระชนม์ชพีของพระองค์นั่นเอง 

2) ใหเ้สรีภาพในการนับถือพระพุทธศาสนา 

พระพุทธเจ้าเม่ือทรงค้นพบสัจธรรม และทรงมีพระมหากรุณาธิคุณในการถ่ายทอดสัจธรรม เปิดเผย 

จ าแนกแจกแจง ท าให้เข้าใจง่าย เม่ือบุคคลน าไปปฏิบัติก็ก่อให้เกิดผลที่สามารถเห็นได้ด้วยตนเองและพิสูจน์ได้ 



Journal of Arts Management Vol.1 No.3 September – December 2017  

 

|203 

 

 วารสารศลิปการจัดการ ปีที ่1 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2560 

จึงเป็นเหตุให้บุคคลเลื่อมใสศรัทธาและเปลี่ยนมานับถือศาสนามากขึน้เป็นล าดับ นอกจากนี้ยังมีลักษณะการให้

เสรีภาพในการนับถือพระพุทธศาสนา ดังนี ้

 (1) การเปลี่ยนมานับถือพระพุทธศาสนา การเปลี่ยนแปลงความเชื่อและการปฏิบัติของผู้หันมานับ

ถือพุทธศาสนาในท่ามกลางลัทธิความเชื่อ และศาสนาที่หลากหลายในสมัยอินเดียโบราณนั้น ย่อมมีผลกระทบ

ต่อเป็นบิดามารดาและเครือญาติ โดยส่วนใหญ่แล้วพุทธศาสนิกชนจะไม่รังเกียจมีความเชื่อต่างศาสนา โดยไม่

บังคับให้บุคคลต่างศาสนามีความเห็นตรงกับตนและไม่ยอมรับการปฏิบัติตามหลักพระพุทธศาสนาดังตัวอย่าง

ของพราหมณ์ในสมัยพุทธกาล ชื่อ มานัตถัทธะ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ผู้มีนิสัยหยาบกระด้าง

ถือตัว ไม่เชื่อฟังเคารพผู้ใด แม้กระทั่งบิดามารดา ครูอาจารย์ ครั้งนั้นพราหมณ์ได้ลองเข้าไปในที่พระพุทธเจ้า

ประทับแสดงธรรมอยู่ด้วยถือดีในตน และคิดว่าถ้าพระพุทธเจ้าไม่ตรัสด้วยก็จะไม่พูดพระพุทธองค์ทรงทราบ

ความคิดพราหมณ์และตรัสสอนในช่วงที่ถูกเวลาจนท าให้พราหมณ์เชื่อถือและยอมเคารพโดยดุษฎี  

 (2) การรับบุคคลเข้าเป็นนักบวชและพุทธศาสนิกชน เม่ือผู้สดับค าสอนได้รับความกระจ่างใน

หลักธรรมและต้องการด ารงตนให้อยู่ในเพศนักบวช ส าหรับบุคคลทั่วไปที่มีความเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา 

สามารถเข้าเป็นพุทธศาสนิกชนได้ โดยการกล่าวปฏิญาณตนหรือประกาศตนเป็นผู้ถึงพระรัตนตรัยเป็นสรณะก็

ชื่อว่าเข้าเป็นพุทธศาสนิกชนแล้ว ส าหรับผู้ที่ถือพระรัตนตรัยเป็นสรณะนี้ เรียกว่า อุบาสก อุบาสิกา ซึ่ง

ความหมายของการถือพระรัตนตรัยเป็นที่พึ่งที่ระลึก (เสถียร  พันธรังสี, 2524) 

 (3) การเลิกนับถือพระพุทธศาสนา โดยปกติแล้วพุทธบริษัททั้งสี่ บ้างขอบวชเป็นพระภิกษุ บ้างขอ

เป็นอุบาสก อุบาสิกา ทั้งนี้ก็เพราะเกิดความเลื่อมใสในพระธรรมค าสั่งสอนในทางพระพุทธศาสนา แต่บางครั้ง

มีผู้ที่เข้ามานับถือศาสนาด้วยหวังพิสูจน์ปาฏิหาริย์ของพระพุทธเจ้า หรือพยายามแสวงหาสิ่งเหนือธรรมชาติ 

พระองค์ทรงปฏิเสธเพราะเห็นว่าวัตถุประสงค์ดังกล่าว ไม่ใช่สิ่งที่ท าให้พ้นทุกข์ ส่งผลให้บุคคลบางกลุ่มเลิกนับ

ถือพระพุทธศาสนา ซึ่งพระพุทธองคก์็มิได้ทรงบังคับ ในทางตรงกันข้ามทรงให้เสรีภาพในการเลือกและตัดสินใจ 

ดังเช่นกรณีตัวอย่างของ สุนักขัตตะ ลิจฉวีบุตร เป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

    ดังนั้น จะเห็นได้ว่า แนวทางในเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าพระองค์ทรงประกาศค าสอน

โดยใช้หลักเหตุผลและกฎแห่งศีลธรรมตามสากลนิยม และที่ส าคัญทรงให้เสรีภาพอย่างเต็มที่ในการนับถือ

พระพุทธศาสนา ไม่ว่าจะเป็นการรับบุคคลเข้าเป็นนักบวชและพุทธศาสนิกชน หรือแม้กระทั่งบุคคลใดจะเลิกนับ

ถือพระพุทธศาสนา นั้นเป็นสิทธิเสรีภาพของแต่ละบุคคล ที่มิได้มีข้อบังคับหรือกฎเกณฑ์ใดๆ 

 

พุทธวิธีในการปฏิบัติต่อบุคคลต่างศาสนา 

เม่ือพระพุทธเจ้าได้ประกาศพระพุทธศาสนาในดินแดนชมพูทวีปและเผยแผ่พระพุทธศาสนาไปยัง

ดินแดนอ่ืนๆด้วยเจตนารมณ์อันบริสุทธิ์นั้น ด้วยพระปัญญาธิคุณของพระองค์พิจารณาเห็นว่าการที่ให้



Journal of Arts Management Vol.1 No.3 September – December 2017  

 

|204 

 

 วารสารศลิปการจัดการ ปีที ่1 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2560 

พระพุทธศาสนาสถิตย์อยู่ในใจของปวงชนโดยไม่มีการบังคับและไม่มีความขัดแย้งเกิดขึ้นนั้น จะต้องมีค าสอนที่

เป็นรากฐานส าคัญเพื่อแสดงให้เห็นท่าทีและแนวทางในการปฏิบัติต่อบุคคลต่างศาสนา ดังนี ้  

1. ท่าทีของพระพุทธศาสนาที่มีต่อความเช่ืออ่ืน 

พระพุทธศาสนาเกิดขึน้ท่ามกลางความเชื่อที่หลากหลายในสังคมชมพูทวีป โดยเฉพาะอย่างย่ิงศาสนา

พราหมณ์ซึ่งเป็นแนวทางหลักในการด าเนินชีวิตของคนในสังคม เม่ือพระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้และประกาศค าสอน

ทรงเปลี่ยนแปลงและดัดแปลงพร้อมทั้งเสนอวิถีทางเลือกใหม่ให้กับคนในสังคมโดยมีค าสอนที่มีลักษณะเฉพาะ 

พระองค์ทรงแสดงธรรมแก่ประชาชนทุกชนชั้น ทุกคนสามารถรับฟังธรรมและปฏิบัติตามโดยไม่จ ากัดเวลาและ

สถานที่ (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2557) เม่ือบุคคลได้ฟังธรรมก็เกิดความเลื่อมใสศรัทธาและหันมา

นับถือพระพุทธศาสนาเป็นจ านวนมาก เพราะค าสอนของพระพุทธเจ้านอกจากสอนให้บุคคลรู้จักละจากความ

ทุกข์ แสวงหาความสุขให้กับตนเองแล้ว ยังทรงสอนให้รู้จักการอยู่ร่วมกันระหว่างผู้นับถือพระพุทธศาสนากับ

บุคคลต่างศาสนาๆ ด้วย ดังนี ้

1) การยอมรับแนวคิดของศาสนาอ่ืน 

จากการที่พระพุทธเจ้าทรงเรียนรู้เกี่ยวกับขนบธรรมเนียม วัฒนธรรม ประเพณี ศาสนา และ

ความเชื่อที่มีอยู่มาก ท าให้พระองค์มีประสบการณ์ทางศาสนามาก ในขณะเดียวกันพระองค์ก็มิได้ปฏิเสธค า

สอนอ่ืนๆว่าผิดหรือปลีกตนไม่คบกับกลุ่มคนนอกศาสนา แต่พระองค์ทรงสนทนาแลกเปลี่ยนความคิดเห็นกับ

ศาสดาต่างๆ และทรงแสดงให้เห็นว่ายังมีศาสดาอ่ืนๆ ที่มีประสบการณ์ มีความสามารถหย่ังรู้ความจริงตรงกับ

สัจธรรมที่พระองค์ค้นพบ เช่น ค าสอนของศาสดาในอดีตชื่อ อรกะ ที่สอนว่า“ชีวิตมนุษย์ทั้งหลาย นิดหน่อย 

รวดเร็ว มีทุกข์มาก มีความคับแค้นมาก...มนุษย์ควรท ากุศล ประพฤติพรมจรรย์ เพราะสัตว์ที่เกิดแล้วไม่ตายไม่

มี” นอกจากนี้ พระพุทธเจ้าทรงยกตัวอย่างในบางเหตุการณ์ในกรณีที่ค าสอนพระองค์กับศาสดาอ่ืนนั้น อาจจะ

มีความคิดเห็นบางอย่างตรงกันบ้างและไม่ตรงกันบ้าง ในการวินิจฉัยนั้นต้องน าเหตุผลมาเปรียบเทยีบกัน  

2) การปฏิเสธแนวคิดของศาสนาอ่ืน 

ค าสอนของพระพุทธเจ้า มุ่งให้มนุษย์มีความรู้ความเข้าใจความเป็นจริงของชีวิต การสอนจึงเน้นที่

การไม่ยกตนข่มผู้อ่ืน ไม่มุ่งเสียดสีผู้อ่ืน ดังบันทึกในพระไตรปิฏกว่า “…เราจักไม่แสดงธรรมให้กระทบตนและ

ผู้อ่ืน” และ “…ไม่เข้าไปว่าร้าย การไม่เข้าไปฆ่า ความส ารวมในพระปาติโมกข์” ดังนั้นเม่ือมีผู้ทูลถามเรื่องค า

สอนของศาสดาเจ้าลัทธิต่างๆ ว่าท่านใดผิด ท่านใดถูก พระองคก์็จะไม่ทรงตัดสิน แต่จะทรงแสดงธรรมให้ผู้ฟัง

พิจารณาตัดสินเอง เช่น เม่ือครั้งที่พราหมณ์ 2 คน ทูลถามพระพุทธเจ้าเกี่ยวกับแนวคดิที่เป็นปฏิปักษ์กันว่าใคร

กล่าวจริง ใครกล่าวเท็จ ระหว่างเจ้าลัทธิ 2 คน คือท่านปูรณกัสสปะ กับ ท่านนิครนนาฏบุตร ที่ต่างก็กล่าวว่า

ตนเองเป็นผู้รู้ดีที่สุด ซึ่งพระพุทธเจ้าตรัสว่า “…อย่าเลยพราหมณ์ ข้อที่สองคนนี้ต่างพูดอวดรู้มีวาทะเป็นปฏิปักษ์

กันนั้น ใครจะจริง ใครจะเท็จ ฟังไว้เถิด เราจักแสดงธรรมให้ท่านทั้งสองฟัง ขอให้ท่านตั้งใจฟังเถิด ” เม่ือ

พระพุทธเจ้าแสดงธรรม “พระองค์ก็ไม่ทรงยกยอและไม่ทรงรุกรานในที่ประชุม ทรงชี้แจงให้ผู้รู้เข้าใจชัดเจนไป



Journal of Arts Management Vol.1 No.3 September – December 2017  

 

|205 

 

 วารสารศลิปการจัดการ ปีที ่1 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2560 

ตามธรรม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) อย่างไรก็ตาม แม้พระพุทธเจ้าจะไม่แสดงธรรมที่กระทบต่อ

ผู้อ่ืน แต่ในบางกรณีที่ทรงเล็งเห็นว่าศาสดาบางท่านสอนศาสนาไปตามความรู้สึกนึกคิดของตน และท าให้เกิด

ความสับสนแก่บุคคลในสังคม พระพุทธเจ้าก็จะสอนสาวกผู้ทรงคุณวุฒิเป็นการส่วนพระองคด์้วยท่าทีที่นุ่มนวล  

ยกเว้นกรณีที่พระพุทธเจ้าทรงเห็นโทษภัยในอนาคตภายภาคหน้า ทรงมีพระกรุณาธิคุณและพระ

บริสุทธิคุณที่จะปรับเปลี่ยนความคิดที่ผิดพลาด เพราะแนวคิดดังกล่าวสามารถก่อให้เกิดความทุกข์แก่มนุษย์ 

ท าให้เกิดผลเสียแก่ผู้ที่เชื่อและปฏิบัติตามอันเป็นทางมาแห่งมิจฉาทิฐิ เห็นได้จากการที่พระองค์ทรงคัดค้านค า

สอนของศาสดามักขลิโคสาล ดังข้อความในพระไตรปิฎกที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ผ้ากัมพลที่ท าด้วยผมมนุษย์

บัณฑิตกล่าวว่าเลวกว่าผ้าที่ช่างหูกทอแล้วทุกชนิด ผ้ากัมพลที่ท าด้วยผมมนุษย์ในฤดูหนาวก็เย็น ในฤดูร้อนก็

ร้อน สีน่าเกลียด กลิ่นเหม็น สัมผัสไม่สบายแม้ฉันใด วาทะของเจา้ลัทธิชื่อว่ามักขลิก็ฉันนั้นเหมือนกันแล บัณฑิต

กล่าวว่าเลวกว่า  วาทะของสมณทุกพวก เจ้าลัทธิมักขลิเป็นโมฆะบุรุษ มีวาทะอย่างนี้ว่า…กรรมไม่มี กิริยาไม่มี 

ความเพียรไม่มี…เปรียบเหมือนไซดักมนุษย์ เกิดขึน้แล้วในโลก…เพื่อทุกข์ เพื่อความฉิบหาย เพื่อความพินาศแก่

สัตว์เป็นอันมาก”  

 3) การเผยแผ่ค าสอนให้กับบุคคลที่นับถือศาสนาอ่ืน 

 ค าสอนของพระพุทธศาสนาเผยแผ่ภายใต้ประเพณี และวัฒนธรรมที่มีความหลากหลายโดยไม่

ปฏิเสธหรือแสดงท่าทีที่ขัดแย้งต่อวัฒนธรรมเดิม โดยเฉพาะวิถีชีวิตตามค าสอนในศาสนาพราหมณ์ และถ้า

ความเชื่อในศาสนานั้นท าให้คนเป็นคนดีได้ ค าสอนของพระพุทธศาสนาก็ไม่มีเจตนาที่จะไปเปลี่ยนความเชื่อทาง

ศาสนาของบุคคลให้หันมายอมรับนับถือ ค าสอนในพระพุทธศาสนาจึงมิได้ขัดขวางประเพณีการปฏิบัติของ

บุคคล ถ้าประเพณดีังกล่าวมิได้ก่อให้เกิดความเดือดร้อนแก่ตนเองและผู้อ่ืน  (อดิศักดิ์ ทองบุญ, 2546) 

ด้วยเหตุนี้ค าสอนทางพระพุทธศาสนาจึงยึดภาษาและวัฒนธรรมความเชื่อเดิมของสังคมและที่ส าคัญ

มีการอธิบายความหมายของถ้อยค าเหล่านั้นด้วยเหตุผล จึงไม่เป็นการสร้างความรุนแรงในการเผยแผ่

พระพุทธศาสนากับผู้ที่นับถือศาสนาเดิม (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2557)  เช่น เม่ือครั้งที่

พระพุทธเจ้าทรงพบกับสิงคาลกคฤหบดีในยามเช้า ขณะที่สิงคาลกคฤหบดีก าลังไหว้ทิศทั้ง 6 ตามที่บิดาสั่งไว้

ก่อนตาย คือให้ไหว้ทิศเบื้องหน้า ทิศเบื้องขวา ทิศเบื้องหลัง ทิศเบือ้งซ้าย ทิศเบือ้งต่ า และทิศเบือ้งบน ครั้งนั้น

พระพุทธเจ้าทรงสอนเกี่ยวกับทิศทั้ง 6 ว่าเปรียบได้กับ มารดาบิดา อาจารย์ บุตรภรรยา มิตรอ ามาตย์ ทาส

กรรมกร สมณพราหมณ์ ตามล าดับ 

2. แนวทางการปฏบัิติต่อบุคคลต่างศาสนา 

พระพุทธเจ้าทรงยอมสละความสุขสบายส่วนตนเพื่อแสวงหาสัจธรรม เม่ือพบแล้วก็น ามาเผยแผ่ให้

มนุษย์และเทวดาได้ประพฤติและปฏิบัติตาม ด้วยเหตุนี้พระองค์ได้แสดงทรรศนะและวางแนวทางการปฏิบัติต่อ

บุคคลต่างศาสนาเพื่อป้องกันไม่ให้เกิดความขัดแย้งรวมทั้งวางแนวการปฏิบัติกรณีเกิดความขัดแย้ง ดังนี ้

   1) การมีปฏสิัมพันธ์กับบุคคลต่างศาสนา 



Journal of Arts Management Vol.1 No.3 September – December 2017  

 

|206 

 

 วารสารศลิปการจัดการ ปีที ่1 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2560 

   ด้วยเหตุที่พระพุทธศาสนาเกิดขึน้ท่ามกลางความเชื่อที่หลากหลาย ประกอบกับสัจธรรม ค าสอนซึ่ง

เป็นหลักธรรมที่พิสูจน์ได้ว่าแก้ทุกข์ได้จริง และถูกเผยแผ่ทัง้โดยพระองคเ์องและพุทธสาวกจนท าให้มีผู้เลื่อมใส

ศรัทธาหันมานับถือพุทธศาสนาอย่างมากมาย  ดังนั้น จะเห็นว่าในค าสอนที่แทรกนั้นพระองค์ได้ทรงพิจารณา

ให้ความส าคัญถึงความสัมพันธ์ระหว่างพุทธศาสนิกชนกับการปฏิบัติตนต่อผู้ที่นับถือต่างศาสนาด้วย ดังนี้ 

      (1) การเกี่ยวข้องกับบุคคลบางจ าพวก พระพุทธองค์ทรงสอนให้รู้จักหลีกเลี่ยงกับบุคคลบาง

จ าพวก เพื่อป้องกันมิให้เกิดความขัดแย้งในเบื้องต้น และเพื่อให้เกิดความเป็นมงคลแก่ตน ดังปรากฏในค าสอน

เรื่องมงคล 38 ประการ เรื่อง การไม่คบคนพาล มิใช่เป็นการห้ามพุทธศาสนิกชนคบหาติดต่อกับบุคคลต่าง

ศาสนา และไม่เพียงเป็นหลักปฏิบัติเฉพาะพุทธศาสนิกชนเท่านั้น หากพิจารณาให้ถ่องแท้แล้วหลักปฏิบัติข้อนี้

สามารถใช้ได้กับบุคคลทุกศาสนา เพื่อให้ผู้ที่ปฏิบัติห่างไกลภัยอันอาจเกิดจากคนพาลซึ่งอาจน ามาซึ่งอุปสรรคที่

กีดขวางความเจริญในชีวิต  

    นอกจากนี้ ยังมีข้อปฏิบัติที่ส าคัญอีกประการหนึ่งคือ การคบบัณฑิตบัณฑิต หมายถึง นักปราชญ์ ผู้

รอบรู้ ผู้มีปัญญา รู้จักใช้สติ ใช้ปัญญา ใช้เหตุผลและด าเนินชีวิตเพื่อประโยชน์ตนและประโยชน์ผู้อ่ืนทั้งปัจจุบัน

และอนาคต ซึ่งบัณฑิตจะมีลักษณะตรงข้ามกับคนพาล กล่าวคอื บัณฑิตจะมีอัธยาศัยโน้มเอียงในทางที่ดี คือไม่

โลภ ไม่โกรธ ไม่หลง มีการพูดที่สุภาพดีงาม คือ พูดจริง พูดสมานไมตรี พูดด้วยค าไพเราะ พูดมีประโยชน์ มี

การกระท าที่ไม่ท าให้ผู้อ่ืนเดือดร้อน คือ มีเมตตาเว้นจากการฆ่า เว้นจาการฉ้อฉล ด ารงชีพด้วยสุจริต เว้นจาก

การล่วงละเมิดกาม ไม่ลุแก่อ านาจด้วยความใคร่ การคบบัณฑิตท าให้ชีวิตห่างไกลจากภัย ไกลจากความชั่ว 

ชีวิตจึงจะเจริญก้าวหน้า มีความม่ันคง สง่างาม ท าให้พบกับประโยชน์สุขแห่งตนและผู้อ่ืน 

      (2) การเคารพบุคคลต่างศาสนา พระพุทธเจ้านอกจากจะไม่ต้องการประกาศค าสอนเพื่อมุ่งหวัง

แย่งชิงศิษย์จากศาสดาของลัทธิอ่ืนแล้ว พระองคยั์งสอนให้เคารพและอนุเคราะห์อุปถัมภ์ต่อศาสนาเดิมที่ตนเคย

นับถืออีกด้วย ดังเช่น เม่ือครั้งพุทธกาลที่สีหะเสนาบดีแห่งแคว้นเวสาลี  ผู้ซึ่งนับถือศาสดานิครนถ์นาฎบุตร 

(ศาสนาเชน) มาเฝ้า และสนทนากับพระองคแ์ล้วเกิดความเลื่อมใส จึงกล่าวค าปฏิญาณ แสดงตนเป็นอุบาสกถึง

พระรัตนตรัยเป็นสรณะ พระพุทธเจ้าทรงเตือนว่า ท่านจงใคร่ครวญให้ดีเสียก่อน การใคร่ครวญเสียก่อนแล้วจึง

ท า เป็นความดีส าหรับผู้มีชื่อเสียงอย่างท่าน เม่ือสีหะเสนาบดีได้ฟังแล้วก็ยืนยันว่าเลื่อมใสในค าสอน และขอเป็น

อุบาสกแน่นอนไม่เปลี่ยนใจ พระพุทธองคยั์งทรงขอให้สีหะเสนาบดีเคารพและอุปถัมภ์ศาสนาเชนดังเดิม  

    ดังนั้น การมีปฏิสัมพันธ์ต่อบุคคลต่างศาสนาของพระพุทธเจ้า นอกจากจะไม่มีวัตถุประสงค์ในการ

กีดกัน ห้ามปรามหรือแย่งชิงศาสนิกชนต่างศาสนาแล้ว ยังสนับสนุนให้เคารพ และอนุเคราะห์ศาสนาอ่ืน ซึ่ง

นอกจากจะเป็นการหลีกเลี่ยงความขัดแย้งแล้ว ยังเป็นก่อให้เกิดความสามัคคี ปรองดองแก่บุคคลในสังคมนั้นๆ 

อีกด้วย 

 

 



Journal of Arts Management Vol.1 No.3 September – December 2017  

 

|207 

 

 วารสารศลิปการจัดการ ปีที ่1 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2560 

3. การมีปฏสิัมพันธ์กรณีที่เกิดความขัดแย้งทางความเช่ือ 

อย่างไรก็ตาม เนื่องจากลัทธิความเชื่อทางศาสนามีมากมาย จึงหลีกเลี่ยงไม่พ้นการขัดแย้งทางด้าน

ความคิด และการกระท า พระพุทธศาสนามีวิธีปฏิบัติกรณีที่เกิดความขัดแย้ง ดังนี้ 

 1) ไม่โกรธแค้นตอบและชี้แจงข้อเท็จจริงด้วยสันติ  พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาหนึ่งที่เกิดขึ้น

ท่ามกลางลัทธิความเชื่อดั้งเดิมที่มีความหลากหลายนั้นจึงย่อมถูกกระทบกระทั่งด้วยการถูกกล่าวติเตียนจาก

บุคคลที่มีความเห็นต่าง ซึ่งพระพุทธเจ้าก็มิได้เพิกเฉยต่อประเด็นเหล่านี้ และทรงวางกรอบให้สาวกปฏิบัติตน 

โดยไม่ให้โกรธแค้นตอบ และมีสติพร้อมที่จะชีแ้จ้งข้อเท็จจริงแก่ผู้กล่าวติเตียน  

 2) ไม่ล าพองใจเม่ือได้รับค าชม นอกจากพระพุทธศาสนาจะสอนไม่ให้โกรธแค้นในกรณีของการถูก

กล่าวติเตียนแล้ว แม้ในค ากล่าวชื่นชมพระองค์ก็มิให้สาวกแสดงความดีใจเช่นกัน แต่ให้พิจารณาด้วยเหตุผลว่า

การชื่นชมนั้นถูกหรือผิดด้วยเหตุผลใด (อดิศักดิ์ ทองบุญ, 2546) 

 3) ไม่ใช้ความรุนแรง พระพุทธศาสนาก็สอนให้คนปฏิบัติต่อความขัดแย้งด้วยสันติวิธี  ไม่ใช้ความ

รุนแรงในการตอบโต้  

      4) ไม่พยาบาทจองเวร พระพุทธศาสนาสอนให้รู้จักอดทน อดกลั้น ต่อความขัดแย้งที่เข้ามา

กระทบใจ และที่ส าคัญคือไม่สนับสนุนให้ใช้ความรุนแรง หรือใช้ก าลังในการท าลายล้าง เนื่องจากสิ่งเหล่านี้จะ

น ามาซึ่งความอาฆาต พยาบาท เบียดเบียนไม่จบสิ้น ท าให้เกิดความไม่สงบสุข ดังนั้นวิธีการที่จะระงับเวร

ดังกล่าว คือ การไม่จองเวรตอบ เพราะเวรในโลกนี้ไม่ระงับเพราะเวรเลย แต่ย่อมระงับเพราะความไม่จองเวร 

      5) เอาชนะด้วยความดีและความเมตตา พระพุทธเจ้าทรงสอนให้เอาชนะความโกรธด้วยการไม่

โกรธตอบ ให้เอาชนะความชั่วด้วยความดี และการเอาชนะอันสูงสุดที่พระองค์ทรงสรรเสริญ คือ การชนะ

ตนเอง การเอาชนะผู้อ่ืนพระพุทธเจ้าไม่ทรงสรรเสริญ แต่พระองค์ทรงสรรเสริญชัยชนะเหนือตนเองของบุคคล 

การชนะหมู่มนุษย์ทัง้พันคูณด้วยพันในสงคราม บุคคลนั้นไม่ชื่อว่าเป็นผู้ชนะอย่างสูงสุดในสงคราม ส่วนการชนะ

ตนผู้เดียว บุคคลนั้นแลชื่อว่าเป็นผู้ชนะอย่างสูงสุดในสงคราม ตนและอันบุคคลชนะแล้วประเสริฐ  

 

บทสรุป 

นับตั้งแต่อดีตกาล หลักธรรมค าสั่งสอนในแต่ละศาสนาจัดเป็นพื้นฐานส าคัญอย่างย่ิงต่อวิถีชีวิตของ

ประชาชนส่วนใหญ่ โดยที่หลักธรรมค าสอนทางศาสนาเป็นแนวทางด าเนินชีวิต บางอย่างได้กลายเป็น

ขนบธรรมเนียม วัฒนธรรม และประเพณีของชนชาติต่างๆ ส าหรับพุทธวิธีในการปฏิบัติต่อบุคคลต่างศาสนา 

เป็นแนวทางที่มาจากพุทธจริยาต่อบุคคลต่างความเชื่อที่แทรกอยู่และจากการการตรัสสอนแก่สาวกในโอกาส

ต่างๆ นั้น จะสังเกตได้ว่า พระองค์ให้มองถึงแนวทางในการแก้ปัญหาโดยเริ่มที่ตนเองก่อน โดยการให้มีสติใน

การพิจารณาไตร่ตรองด้วยความรู้ความสามารถและข้อเท็จจริงประกอบการตัดสินความเชื่อใดๆ ว่าถูกหรือผิด 

ไม่ให้คัดค้านความเชื่อของบุคคลอ่ืนในทันทีทันใด และกรณีที่ถูกติเตียนจนเกิดความขัดแย้ง พระองค์ให้อดทน 



Journal of Arts Management Vol.1 No.3 September – December 2017  

 

|208 

 

 วารสารศลิปการจัดการ ปีที ่1 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2560 

อดกลั้น ไม่ให้โกรธแค้นตอบและชีแ้จงข้อเท็จจริงด้วยสันติ  ไม่ล าพองใจเม่ือได้รับค าชม ไม่ใช้ความรุนแรง ไม่

พยาบาทจองเวร เอาชนะด้วยความดีและความเมตตา  

    ดังนั้นพุทธศาสนิกชนทั้งหลาย รวมทั้งศาสนิกชนต่างศาสนา หากศึกษาแนวทางอันมีคุณค่าดังที่ได้

กล่าวมาแล้ว ย่อมสามารถด ารงชีวิตท่ามกลางบริบททางสังคมที่เต็มไปด้วยความแตกต่างอย่างไม่แตกแยก

ร่วมกันกับบุคคลต่างศาสนาได้เป็นอย่างดี ไม่ว่าจะเป็นด้าน เชื้อชาติ ภาษา วัฒนธรรม และสิ่งแวดล้อม อันเป็น

เหตุให้เกิดการกระทบกระทั่ง ศาสนิกชนที่ดีจึงจ าเป็นต้องรู้จักให้เกียรติไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน รู้จักการให้อภัยใช้

เหตุผลท าความเข้าใจ มีน้ าใจแบ่งปันซึ่งกันและกัน ซึ่งเป็นแนวทางสากลที่ไม่ขัดต่อหลักความเชื่อใด เม่ือปฏิบัติ

เชน่นี้แล้วนอกจากจะก่อให้เกิดความสุขสงบแก่ตนเองแล้ว ยังส่งผลให้ สังคมโดยส่วนรวม ประเทศชาติ รวมไป

ถึงโลกของเรามีความสงบร่มเย็นไปด้วย 

 

เอกสารอ้างอิง  

 

คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2552). ศาสนาทั่วไป. พระนครศรีอยุธยา: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2552. 

ณรงค ์ เส็งประชา. (2532). มนุษย์กับสังคม. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2557). พุทธธรรมฉบับขยายความ. (พิมพ์ครั้งที่ 39). กรุงเทพฯ:   

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พุทธทาสภิกขุ. (2527). พุทธ-คริสต์ในทัศนของพุทธทาส. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์เทยีนวรรณ. 

ฟื้น  ดอกบัว. (2524). ศาสนาทั้งหลายนับถืออะไร. กรุงเทพฯ: โอเดียน สโตร์. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สุชีพ  ปุญญานุภาพ. (2533).พระไตรปิฏกฉบับประชาชน. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

เสถียร  พันธรังสี. (2524). ศาสนาเปรียบเทยีบ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์อักษรสาสน์. 

อดิศักดิ์ ทองบุญ. ปรัชญาอินเดีย. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 


