
การศึกษาพัฒนาการและการผลิตซ้ำของ “ความเกลียดชัง” ในสังคมไทย 
A Study of Development and Reproduction of “Hatred” in Thai 

Society 
 

วันที่รับบทความ: 18 เมษายน 2568 สมชาย ศรีรักษ 1* 

วันที่แกไขบทความ: 2 พฤษภาคม 2568  

วันที่ตอบรบับทความ: 7 พฤษภาคม 2568  

 
บทคัดยอ 
 การวิจัยนี้มีวัตถุประสงคเพื่อ 1) ศึกษาที่มา พัฒนาการ และการผลิตซ้ำของความเกลียดชงัใน
รูปแบบตาง ๆ ที่เกิดข้ึนในสังคมไทยในบริบททางสังคมที่เปลี่ยนแปลงไปในแตละยุคสมัย และ 2) ศึกษา
หาแนวทางแกไขและวิธีการรับมือกับปญหาที่เกิดขึ้นจากความเกลียดชังที่เพิ่มขึ้นอยางมากในปจจุบัน 
การวิจัยในครั้งน้ีเปนการวิจัยเชิงประวัติศาสตร ซึ่งผูวิจัยเก็บรวบรวมขอมูลโดยใชการวิจัยเอกสาร และใช
ระเบียบวิธีทางประวัติศาสตรเพื่อตรวจสอบความนาเช่ือถือของขอมูล ในงานวิจัยน้ีศึกษาความเกลียดชัง 
3 ดาน คือ 1) ดานอุดมการณทางการเมือง 2) ดานชาติพันธุและเชื้อชาติ และ  3) ดานเพศภาวะและ   
เพศวิถี ผลจากการวิจัยพบวา ความแตกตางระหวางอุดมการณทางการเมือง ทำใหเกิดความขัดแยงและ
ความรุนแรงขึ้นหลายเหตุการณในสังคมไทย มโนทัศน “ความเปนไทย” ทำใหเกิดอคติเรื่องชาติพันธุ          
สวนความเชื่อในเรื่องเพศชายและหญิง ทำใหเกิดอคติตอกลุมที่มีเพศวิถีที่แตกตางออกไป เชน กลุมเกย     
เปนตน ทั้งน้ีการผลิตซ้ำความเกลียดชังข้ึนใหมกลายเปนกลไกที่สำคัญที่ทำใหความเกลียดชังยังคงอยูใน
สังคม อุปสรรคสำคัญในการแกไขปญหาความเกลียดชังในสังคมไทย คือ การขาดความรูและขอมูล และ
การยึดติดในความคิดของตนเอง สำหรับแนวทางแกไขปญหาดังกลาวที่สำคัญที่สุด คือ การสรางความ
ปรองดองสมานฉันท และการปลูกฝงความคิดประชาธิปไตยเรื่องความเสมอภาคเทาเทียมกันในฐานะ
ความเปนมนุษยที่ไมถูกลดทอนศักด์ิศรี ดูหมิ่นเหยียดหยาม หรือถูกแบงชนช้ันวาต่ำกวา 

 
คำสำคัญ: ความเกลียดชัง  การผลิตซ้ำ  อุดมการณทางการเมือง  ชาติพันธุ  เพศวิถี 
 

 
 
 

 
1 อาจารยประจำสาขาวิชาสังคมศึกษา คณะครุศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี 

*ผูประสานงานหลัก e-mail: somchai.s@dru.ac.th 



A Study of Development and Reproduction of “Hatred” in Thai 
Society 

 
Received: April 18, 2025 Somchai Srirak 1* 

Revised: May 2, 2025  

Accepted: May 7, 2025  
 
Abstract 
 The purposes of this study were to: 1) study the cause,  development and 
reproduction of various forms of hatred that have occurred in Thai society through the 
changing social context of each era, and 2) study to find out solutions and ways to cope 
with the problems arising from the present significant increase in hatred. This research 
employed a historical methodology, with data collected through document analysis of 
both primary and secondary sources. Historical methods were used to verify the validity 
and reliability of the data. Although hatred manifests in many forms, this study focused 
on three specific dimensions: political ideology, ethnicity and race, and gender and 
sexuality. The research results found that differences in political ideologies have led to a 
series of conflicts and violent incidents. Also, the concept of “Thainess” caused ethnic 
prejudice. In the aspect of the belief in gender that there were only males and females, 
this caused prejudice towards groups of different sexualities, such as gay. However, the 
main obstacles in solving the problem of hatred in Thai society were the lack of 
knowledge and information, and dwelling on one’s own ideas. To solve these problems, 
the most significant step was to build reconciliation and cultivate the idea of equality as 
human beings who are not degraded, despised, or divided into lower classes. 
 
Keywords: hatred, reproduction, political ideologies, ethnic, sexualities 
 
 
 
 
 
 

 
1 Lecturer, Social Studies, Faculty of Education, Dhonburi Rajabhat University 

*Corresponding author, e-mail: somchai.s@dru.ac.th 



วารสารวิชาการ 
มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภฏัธนบรุ ี

 
 

ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 A33 สมชาย ศรรีักษ 
   

 

บทนำ 
 ในหวงเวลาปจจุบัน สังคมไทยกำลังเผชิญหนากับความเปลี ่ยนแปลงและปญหาสำคัญใน
หลากหลายมิติ ท ั ้งดานเศรษฐกิจ การเมือง และสังคม ซึ ่งลวนสงผลกระทบตอความมั ่นคงและ          
ความเปนปกแผนของชาติอยางหลีกเลี่ยงไมได คณะกรรมการยุทธศาสตรชาติในแผนยุทธศาสตรชาติ    
20 ป (พ.ศ. 2561-2580) ไดเนนย้ำใหเห็นถึง “ความมั ่นคง” เปนหนึ่งใน 6 ดานหลักของปญหาที่
จำเปนตองไดรับการแกไขอยางเรงดวน โดยเฉพาะในมิติทางสังคมที่เนนการสรางความปรองดองและ
ความสามัคคี เพื ่อเสริมสรางพลังรวมในการพัฒนาประเทศอยางยั ่งยืน (สำนักงานคณะกรรมการ
พัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแหงชาติ, 2561, หนา 5)  
 การกำหนดเปาหมายเร ื ่อง “ความปรองดอง” เอาไวอยางชัดเจนในแผนระดับชาติน้ัน             
ยอมสะทอนใหเห็นวาสังคมไทยกำลังเผชิญกับภาวะความแตกแยกที่ลุกลามมากขึ้น ไมวาจะเปนความ
ขัดแยงทางการเมือง ความเหลื่อมล้ำทางเศรษฐกิจ หรือความไมไววางใจระหวางกลุมคนที่มีความเช่ือ 
ความคิด หรืออัตลักษณที่แตกตางกัน ซึ่งนับวันจะยิ่งทวีความรุนแรงและซับซอนมากขึ ้น โดยเฉพาะ
นับต้ังแตเหตุการณรัฐประหาร พ.ศ. 2549 เปนตนมา ที่นำไปสูการแบงข้ัวการเมืองอยางชัดเจน (อุกฤษฎ         
ปทมานันท, 2557, หนา 205) จนทำใหเกิดการปลุกเราความรูสึก “ตอตาน” และ “เกลียดชัง” ระหวาง
กลุมในสังคมใหเดนชัดย่ิงข้ึน นอกจากมิติทางการเมืองแลว ความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจอยางรวดเร็ว
ในชวงทศวรรษที่ผานมา ก็ไดสรางความเหลื่อมล้ำในสังคมไทยอยางมีนัยสำคัญ ซึ่งไมเพียงสงผลตอ
คุณภาพชีวิตเทานั ้น แตยังเปนชนวนสำคัญที่ตอกย้ำความรู สึก “ไมเปนธรรม” และผลักดันใหเกิด
ความรูสึกแปลกแยก ความไมไววางใจซึ่งกันและกัน (สฤณี อาชวานันทกุล, ณัฐสิฏ รักษเกียรติวงศ และ  
วนิชา ดิเรกอุดมศักด์ิ, 2557, หนา 62) จนอาจกลายเปนฐานรากของความเกลียดชังในหมูประชาชน
ดวยกันเองได 
 ปจจุบัน ความเกลียดชังในสังคมไทยเริ ่มแสดงออกชัดเจนมากขึ ้นผานสื ่อสังคมออนไลน          
ซึ่งกลายเปนพื้นที่หลักของการปะทะทางอารมณ ความคิด และอุดมการณ ผูคนจำนวนมากใชถอยคำ
รุนแรง สบประมาท ดูหมิ่น หรือเหยียดหยามกันโดยตรงบนพื้นฐานของอัตลักษณ ไมวาจะเปนเชื้อชาติ 
ศาสนา เพศ อาชีพ หรืออุดมการณทางการเมือง โดยการแสดงออกเชนน้ี นักวิชาการดานความเกลียดชัง
เรียกวา Hate Speech ที่มักมีรากฐานมาจากอคติ การไมยอมรับความแตกตาง และความกลัวตอผูอื่นที่           
ไมเหมือนตน (Cortese, 2006, p. 3) ซึ่งสอดคลองกับแนวคิดของนักวิชาการตะวันตกอยาง Masuda 
(1989) ที ่เห็นวา Hate Speech เปนการแสดงออกที่เกี่ยวกับอำนาจที่ไมสมดุล และมีผลทำใหกลุม
เปราะบางถูกทำใหเปนอื ่น (othering) ในขณะที่ Delgado & Stefanic (2017) จากแนวคิด Critical 
Race Theory ช้ีวา Hate Speech เปนกลไกหน่ึงในการรักษาและตอกย้ำโครงสรางความไมเทาเทียมใน
สังคม 
 อยางไรก็ตาม ความเกลียดชังในสังคมไทยไมไดเกิดขึ้นอยางฉับพลันหรือเกิดจากปจเจกบุคคล
เทาน้ัน หากแตเปนปรากฏการณที่กอรางสรางตัวผานกระบวนการประวัติศาสตร สังคม และวัฒนธรรม
อยางซับซอน โดยเฉพาะผานการผลิตซ้ำทางวาทกรรม (discourse) และกลไกทางอำนาจรัฐ (อุษณีย    
ธโนศวรรย และศรีชัย พรประชาธรรม, 2553, หนา 242-249) เชน ระบบการศึกษา ที่มักหลอหลอม      



Academic Journal for the Humanities and  
Social Sciences Dhonburi Rajabhat University 

 
 

Volume 8, Issue 2, May-August 2025 A34 Somchai Srirak 
   

 

“ความเปนไทย” ในแบบที่ตัดตอนความหลากหลาย สื่อมวลชน ที่บางครั้งมีบทบาทในการเลือกขางหรือ
สรางภาพเชิงลบตอบางกลุม วรรณกรรมหรือภาพยนตร ที่นำเสนออัตลักษณของ “ผูอื่น” อยางตายตัว 
หรือแมแตการใชอำนาจรัฐผานนโยบายหรือกฎหมายที่กีดกันหรือเลือกปฏิบัติตอกลุมที่มีความคิดเห็น
หรืออัตลักษณที่แตกตาง 
 จากแนวคิดของ Louis Althusser (1971) เกี ่ยวกับ “อุดมการณ” และ “กลไกอุดมการณ     
ของรัฐ” (ideological state apparatuses) ชวยอธิบายวาระบบการศึกษา สื่อ ศาสนา และครอบครัว  
มีบทบาทในการผลิตซ้ำโครงสรางอำนาจของรัฐผานการทำใหอุดมการณของชนชั้นปกครองกลายเปน
เร ื ่อง “ธรรมชาติ” หร ือ “ปกติ” ในขณะที ่ Pierre Bourdieu (1977) เสนอวา “การผลิตซ้ำทาง
วัฒนธรรม” (cultural reproduction) เกิดข้ึนผานทุนทางวัฒนธรรม (cultural capital) และ “นิสัยฝง
ลึก” (habitus) ซึ่งถูกสงตอโดยไมรูตัวในกระบวนการเรียนรูและการฝกฝนทางสังคม ทำใหโครงสรางทาง
สังคมเดิมดำรงอยูตอไป นอกจากน้ี Michel Foucault (1978) เสนอวาอำนาจไมไดอยูในรูปแบบของการ
บังคับเพียงอยางเดียว แตกระจายผานวาทกรรมและสถาบันตาง ๆ  ที่กำหนดวาอะไรควรถูกพูดถึงหรือ     
มองเห็นได (visibility) และอะไรควรถูกทำใหเงียบหรือมองไมเห็น (silencing) ซึ่งมีสวนในการผลิตซ้ำ           
ความเกลียดชังอยางเปนระบบ โดยการจัดวางบางกลุ มใหกลายเปน “อื ่น” หรือ “ภัยคุกคาม”          
อยางตอเน่ือง การผลิตซ้ำในรูปแบบเหลาน้ีจึงไมใชเพียงการถายทอดความเกลียดชังจากรุนหน่ึงไปยังอีก
รุ นหนึ ่งเทานั ้น แตเปนกลไกที่ฝงลึกในโครงสรางอำนาจ วาทกรรม และสถาบันของรัฐ ซึ ่งดำรงอยู          
ในชีวิตประจำวันอยางแนบเนียนและตอเน่ือง 

แมสังคมไทยจะเริ่มมีความพยายามในการรับมือกับความเกลียดชังดวยการสรางพื้นที่ปลอดภัย 
สงเสริมความเขาใจและเคารพความแตกตางมาแลวบาง แตกลไกการจัดการความเกลียดชังยังขาด 
การบูรณาการอยางเปนระบบ ขาดฐานขอมูลหรือเครื่องมือทางกฎหมายที่ชัดเจน และยังไมสามารถ   
สกัดกั้นหรือคลี่คลายการผลิตซ้ำความเกลียดชังในระยะยาวไดอยางมีประสิทธิภาพ ทั้งนี้อาจเปนเพราะ
งานวิจัยที่ศึกษาเกี ่ยวกับความเกลียดชังจำนวนมากมักวิเคราะหปรากฏการณความเกลียดชังในเชิง
จิตวิทยา หรือผานกรณีศึกษารวมสมัยในสื่อสังคม จึงทำใหเขาใจวาความเกลียดชังเปนเพียงผลลัพธของ
อารมณหรือความขัดแยงช่ัวคราว ทั้งที่ในความเปนจริงแลวความเกลียดชังเปนกลไกทางสังคมที่มีรากทาง
ประวัติศาสตร และมีพลวัตที่ดำรงอยูภายใตโครงสรางอำนาจในแตละยุคสมัย 

ดังน้ัน งานวิจัยน้ีจึงมีจุดมุงหมายเพื่อศึกษาความเกลียดชังในสังคมไทยในมิติเชิงประวัติศาสตร 
โดยมุงทำความเขาใจการกอรูป พัฒนาการ และการผลิตซ้ำของความเกลียดชังในแตละยุคสมัยภายใต
บริบททางสังคมและวัฒนธรรมที่เปลี่ยนแปลงไป โดยการนำกรอบการศึกษาทางประวัติศาสตร เขามา
เชื่อมโยงกับแนวคิดสมัยใหมวาดวยอคติทางสังคม อำนาจวาทกรรม และการผลิตซ้ำ ซึ่งยังไมปรากฏ  
อยางเปนระบบในงานวิจัยความเกลียดชังในบริบทของไทยกอนหนาน้ี การเขาใจความเกลียดชังในมิติทาง
ประวัติศาสตรเชนนี ้ จะชวยใหสังคมเขาถึงรากของปญหา และสามารถพัฒนากลไกการจัดการ         
ความเกลียดชังที่ไมเพียงมุงจัดการเฉพาะหนา แตยังปองกันการกอตัวของความรุนแรงที่อาจเกิดจาก  
ความเกลียดชังในอนาคตไดอยางย่ังยืน อันจะเปนพื้นฐานสำคัญของการสรางสังคมที่ปรองดอง เขมแข็ง 
และมีความมั่นคงตามเปาหมายของแผนยุทธศาสตรชาติที่กำหนดไว 



วารสารวิชาการ 
มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภฏัธนบรุ ี

 
 

ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 A35 สมชาย ศรรีักษ 
   

 

วัตถุประสงคการวิจัย 
 1. เพื่อศึกษาที่มา พัฒนาการ และการผลิตซ้ำของความเกลียดชังในรูปแบบตาง ๆ  ที่เกิดขึ้นใน
สังคมไทยในบริบททางสังคมที่เปลี่ยนแปลงไปในแตละยุคสมัย 
 2. เพื่อศึกษาหาแนวทางแกไขและวิธีการรับมือกับปญหาที่เกิดขึ้นจากความเกลียดชังที่เพิ่มข้ึน
อยางมากในปจจุบัน 
 
นิยามศัพทเฉพาะ 

1. ความเกลียดชัง หมายถึง อารมณหรือทาทีเชิงลบที่ถูกผลิตซ้ำและปลูกฝงผานกระบวนการ
ทางวัฒนธรรม สังคม และการเมือง เพื่อสรางและรักษาเสนแบงระหวาง “เขา” กับ “เรา” และใชเปน
เครื่องมือในการลดคุณคาของผูอื่น หรือกลุมที่ถูกมองวาแตกตางหรือต่ำตอย ความเกลียดชังสามารถ
แสดงออกผานคำพูด การกระทำ หรือระบบที่กดข่ีกลุมเปราะบางในสังคม 

2. การผลิตซ้ำ หมายถึง กระบวนการที่แนวคิด อคติ หรืออำนาจที่ฝงอยูในโครงสรางสังคม         
ถูกถายทอด ซ้ำเติม และทำใหดูเปน “เรื่องปกติ” ผานกลไกตาง ๆ เชน ระบบการศึกษา สื่อ วรรณกรรม 
หรือสถาบันทางสังคมอื่น ๆ 

3. อุดมการณ หมายถึง ระบบแนวคิดหรือชุดความเชื่อที่ทำหนาที่หลอหลอมการมองโลกของ
บุคคลหรือกลุม โดยมักแฝงอยูในวาทกรรมและโครงสรางทางสังคมอยางแนบเนียน เพื่อคงไวซึ่งอำนาจ
ของกลุมที่อยูเหนือ เชน อุดมการณชาตินิยม ชนช้ัน หรือเพศนิยม 

4. ความเปนไทย หมายถึง ชุดคุณคาทางวัฒนธรรม ความเชื่อ และพฤติกรรมที่รัฐไทยหรือสถาบัน
หลักในสังคม สรางและสงเสริมวาเปน “อัตลักษณของไทย” ที่แทจริง ซึ่งมักถูกนำไปใชในการสรางความเปน
หน่ึงเดียวและกีดกันความหลากหลาย เชน เช้ือชาติ วัฒนธรรมทองถ่ิน หรือความเช่ือที่ตางจากกระแสหลัก 

5. ชาติพันธุ หมายถึง กลุมวัฒนธรรมที่คนในกลุมมีคุณลักษณะทางวัฒนธรรมรวมกันที่แตกตาง
ไปจากกลุมชาติพันธุอื่น ๆ โดยที่คนในกลุมนั้นตางก็เชื่อวากลุมตนเองนั้นมีจุดกำเนิดของบรรพบุรุษ
เดียวกัน มีความผูกพันทางสายเลือด และมีความเปนเครือญาติกัน ซึ่งความเชื่อดังกลาวสงผลใหคนใน
กลุมเกิดความรูสึกเปนอันหน่ึงอันเดียวกัน 

6. เพศวิถี หมายถึง วิถีชีวิตทางเพศ ที่ถูกกำหนดจากคานิยม บรรทัดฐาน วิธีคิด และวิธีปฏบิัติ          
ที่เกี่ยวกับความปรารถนาและการแสดงออกพฤติกรรมทางเพศ เมื่ออยูในบริบททางสังคมและวัฒนธรรม  
ที ่แตกตางกัน การใหความหมายและการใหคาในเรื ่องเพศ ตัวตนทางเพศ หรือวิถีชีวิตทางเพศยอม
แตกตางกันดวย 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยน้ีใชระเบียบวิธีวิจัยเชิงประวัติศาสตร (historical research method) เพื ่อศึกษา
พัฒนาการและการผลิตซ้ำความเกลียดชังในสังคมไทย โดยเนน 3 มิติหลัก ไดแก อุดมการณทางการเมือง 
ชาติพันธุ และเพศวิถี ซึ่งผูวิจัยกำหนดข้ันตอนและวิธีการดำเนินการวิจัยไวดังน้ี 
 



Academic Journal for the Humanities and  
Social Sciences Dhonburi Rajabhat University 

 
 

Volume 8, Issue 2, May-August 2025 A36 Somchai Srirak 
   

 

 การเก็บรวบรวมขอมูล 
 ผูวิจัยเก็บรวบรวมขอมูลโดยใชการวิเคราะหเอกสาร (documentary research) โดยเก็บขอมูลจาก
แหลงขอมูลทุติยภูมิ (secondary sources) และขอมูลปฐมภูมิ (primary source) โดยแบงเปน 4 ประเภท
หลัก ไดแก 1) เอกสารทางประวัติศาสตร 2) วรรณกรรมทางการเมืองและสังคม เชน นวนิยาย บทความจาก
นิตยสาร 3) เอกสารทางวิชาการ เชน วิทยานิพนธ บทความวิจัย หนังสือวิชาการ ที่เกี่ยวของกบัอุดมการณ
ทางการเมือง ชาติพันธุ และเพศวิถี และ 4) สื่อสิ่งพิมพตาง ๆ  เชน ขาว หนังสือพิมพ สื่อออนไลน และเพื่อให
การวิเคราะหมีความเฉพาะเจาะจงและเปนระบบ ผูวิจัยดำเนินการคัดเลือกเอกสารตามข้ันตอน ดังน้ี  

1. กำหนดชวงเวลาในการศึกษา ครอบคลุมต้ังแตหลังการเปลี่ยนแปลงการปกครอง พ.ศ. 2475 
ถึงชวงหลังการรัฐประหาร พ.ศ. 2557 โดยแบงเปนชวงสำคัญ ไดแก  

1.1 ชวงหลัง พ.ศ. 2475 เปนชวงการสรางความเปนไทย 
1.2 ชวง 6 ตุลาคม พ.ศ. 2519 เปนชวงความเกลียดชังเชิงอุดมการณ 
1.3 ชวงหลัง พ.ศ. 2549 เปนชวงความขัดแยงและการตีตราทางการเมือง 
1.4 ชวงรวมสมัย เปนชวงความหลากหลายทางเพศและการเมืองเรื่องอัตลักษณ 

2. ใชเกณฑการคัดเลือก ไดแก 
2.1 ความเกี่ยวของกับประเด็นความเกลียดชังในดานอุดมการณ เพศ หรือชาติพันธุ 
2.2 การเปนเอกสารที่สะทอนวาทกรรม สัญลักษณ หรือภาษาที่มีลักษณะของอคติ การตีตรา 

หรือการลดทอนคุณคาความเปนมนุษย 
2.3 ความนาเช่ือถือของแหลงที่มา เชน เอกสารที่ตีพิมพโดยสำนักพิมพทางวิชาการ หรือสื่อ

หลักในยุคสมัยน้ัน 
 เครื่องมือท่ีใชในการวิจัย 
 ผู วิจัยใชแบบบันทึกขอมูลเอกสาร (document analysis form) ที ่ผ ู วิจัยจัดทำขึ้น เพื ่อใช

บันทึกและจัดหมวดหมูขอมูลจากเอกสารตาง ๆ ที ่นำมาศึกษา โดยประกอบดวยหัวขอหลัก ดังน้ี           
1) ชื่อเรื่องและประเภทเอกสาร (หนังสือ รายงาน บทความ ฯลฯ) 2) ผูแตงและแหลงที่มาของเอกสาร           
3) ชวงเวลาที่ผลิต/เผยแพร 4) ประเด็นที่เกี่ยวของกับความเกลยีดชัง (ดานอุดมการณ ชาติพันธุ และเพศ) 
5) คำ/วลี/วาทกรรมที่แสดงถึงอคติ การตีตรา การเหมารวม หรือการลดทอนคุณคาความเปนมนุษย     
6) บริบททางสังคมและการเมืองของชวงเวลาน้ัน 7) ขอสังเกตเกี่ยวกับการผลิตซ้ำหรือการเปลี่ยนแปลง
ของวาทกรรม และ 8) ความนาเชื่อถือของเอกสาร (ประเมินจากแหลงที่มา และความสอดคลองกับ
เอกสารอื่น) ซึ่งแบบบันทึกน้ีชวยใหผูวิจัยสามารถสังเคราะหและเปรียบเทียบขอมูลจากเอกสารตาง ๆ ได
อยางเปนระบบและมีความลึกซึ้งข้ึน 
 การวิเคราะหและเรียบเรียงขอมูล 
 ผ ู ว ิจัยใชกรอบการวิเคราะหเชิงประวัติศาสตรและวาทกรรม (historical and discourse 
analysis framework) ซึ่งเปนกรอบการวิเคราะหที่ผสานการวิเคราะหแบบพัฒนาการทางประวัติศาสตร
เขากับการวิเคราะหวาทกรรมทางสังคม เพื ่อสืบคนพัฒนาการของอคติ ความเกลียดชัง และกลไก       
การผลิตซ้ำในแตละชวงเวลา โดยใชกรอบแนวคิดเรื่องอุดมการณ ( ideology) วาทกรรม (discourse) 



วารสารวิชาการ 
มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภฏัธนบรุ ี

 
 

ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 A37 สมชาย ศรรีักษ 
   

 

การผลิตซ้ำ (reproduction) อคติ (prejudice) การเมืองอัตลักษณ (identity politics) เปนเครื่องมือ
วิเคราะหหลัก หลังจากนั้นจึงนำเสนอและเรียบเรียงขอมูลโดยใชวิธีการพรรณนาและวิเคราะหอธิบาย 
(description and analytical) เพื่อตอบคำถามตามวัตถุประสงควิจัยที่ไดกำหนดไว 
 
สรุปและอภิปรายผลการวิจัย 

1. สรุปผลการวิจัย 
 ผลการวิจัยตามวัตถุประสงคขอท่ี 1) ซึ่งมุงศึกษาเรื่องความเกลียดชังในสังคมไทยใน 3 ดาน 
ไดแก 1) ดานอุดมการณทางการเมือง 2) ดานชาติพันธุและเชื้อชาติ และ 3) ดานเพศภาวะและเพศวิถี 
พบวาความเกลียดชังในแต ละด านมีท ี ่มา พัฒนาการ และกระบวนการผลิตซ้ำที ่แตกต างกัน                   
ดังรายละเอียดตอไปน้ี 

1) ดานอุดมการณทางการเมือง 
 อุดมการณราชาธิปไตยซึ่งยกระดับสถานะของพระมหากษัตริยเปนสมมติเทพไดหยั่งราก
ลึกในสังคมไทยมาอยางยาวนาน โดยไดรับอิทธิพลจากศาสนาพราหมณ พุทธศาสนา ระบบศักดินา และ
ความสัมพันธแบบไพร-มูลนาย อุดมการณเหลานี้ไดหลอหลอมใหสถาบันพระมหากษัตริยกลายเปน
ศูนยกลางของอำนาจและศีลธรรม ความศักด์ิสิทธ์ิของสถาบันจึงไมใชเพียงความเช่ือทางศาสนา หากแต
เปนองคประกอบสำคัญของโครงสรางอำนาจทางการเมืองและจิตสำนึกทางสังคม ซึ่งดำรงอยูในฐานะ
อุดมการณหลักของสังคมไทยมาอยางตอเน่ือง แมจะมีการเปลี่ยนแปลงการเมืองการปกครอง พ.ศ. 2475 
แตอุดมการณประชาธิปไตยที่คณะราษฎรพยายามสถาปนากลับถูกตอตานและลมลาง โดยเฉพาะ
ภายหลังรัฐประหาร พ.ศ. 2490 ซึ่งอำนาจทหารและกลุมอนุรักษนิยมไดรวมกันฟนฟูบทบาทของสถาบัน
พระมหากษัตริยและอุดมการณราชาชาตินิยมใหกลับมาเปนศูนยกลางอีกครั้ง อุดมการณดังกลาวยังคงถูก
ผลิตซ้ำอยางตอเนื่องผานกลไกตาง ๆ เชน ระบบการศึกษา สื ่อมวลชน พิธีกรรมทางการเมือง และ
กฎหมาย เพื่อธำรงรักษาสถานะสูงสุดของสถาบันพระมหากษัตริยในสังคมไทย 
 ภายใตการนำของ จอมพลสฤษดิ์ ธนะรัชต ความพยายามในการ “ผลิตซ้ำ” อุดมการณ
ดังกลาวยิ่งทวีความเขมขนขึ้น โดยเฉพาะในชวงที่รัฐตองเผชิญหนากับกระแสความคิดฝายซายและลัทธิ
คอมมิวนิสต รัฐไดดำเนินกลยุทธแบงแยกประชาชนผานการสรางคูตรงขามทางอุดมการณอยางเปนระบบ 
วาทกรรมความเกลียดชังจึงถูกผลิตขึ้นอยางตอเนื่อง ไมวาจะเปนการสรางความชอบธรรมตอการใชความ
รุนแรงกับผูเห็นตาง หรือการปลูกฝงความเช่ือวาการฆาผูมีอุดมการณตรงขามไมใชเรื่องบาป ความเกลียดชัง
เชิงโครงสรางในลักษณะนี้นำไปสูโศกนาฏกรรม 6 ตุลาคม พ.ศ. 2519 แมสถานการณทางการเมืองในชวง
ทศวรรษ 2520-2540 จะคลี่คลายลง แตภายหลังรัฐประหาร พ.ศ. 2549 ความเกลียดชังทางการเมืองได
กลับมาอีกครั้ง โดยมีรูปแบบใหมผานกลไกตุลาการภิวัตน สื่อมวลชน และวาทกรรมเรื่อง “จริยธรรมของคน
ดี” ซึ ่งถูกนำมาใชในการลดทอนความชอบธรรมของนักการเมืองที ่มาจากการเลือกตั ้ง วาทกรรมอยาง 
“นักการเมืองเลว” หรือ “ไมรักชาติ” จึงกลายเปนเครื่องมือในการผลักฝายตรงขามทางการเมืองใหออกไปอยู
นอกขอบเขตของสังคม และกลายเปน “ผูอื่น” ที่ไมควรไดรับสิทธิเทาเทียมกับประชาชนทั่วไป 



Academic Journal for the Humanities and  
Social Sciences Dhonburi Rajabhat University 

 
 

Volume 8, Issue 2, May-August 2025 A38 Somchai Srirak 
   

 

 กระบวนการผลิตซ้ำวาทกรรมเหลาน้ีมิไดเปนเพียงเครื่องมือทางอุดมการณ หากแตทำ
หนาที่เปนกลไกแหงความเกลียดชังที่ฝงรากลึกในระดับโครงสรางของสังคม ผานการสถาปนา “ความเปน
ไทย” แบบเดียวที่ถูกยอมรับวาเปนสิง่ชอบธรรม วาทกรรมดังกลาวถูกใชเพื่อจำแนก แบงแยก และตีตราผู
ที่มีความคิดเห็นแตกตางทางการเมือง การเมืองของ “คนดี” จึงกลายเปนขออางในการจำกัดเสรภีาพ 
และสรางความชอบธรรมใหกับการใชความรุนแรงตอฝายตรงขามในนามของ “ความถูกตอง” ดังน้ัน        
ความเกลียดชังในสังคมไทยจึงมิไดเกิดจากความเขาใจผิดเฉพาะบุคคลหรือความขัดแยงทางอารมณ
เทานั้น หากแตเปนผลจากการจัดระเบียบทางอำนาจที่ถูกสงผานโดยโครงสรางรัฐ อุดมการณ และ
วัฒนธรรมทางการเมือง ซึ่งทำใหการใชความรุนแรงสามารถถูกอธิบายและยอมรับไดภายใตกรอบของ 
“ความดี” หรือ “ความถูกตอง” ภายใตบริบทเชนนี้จึงทำใหการอยูรวมกันอยางสันติบนพื้นฐานของ    
ความหลากหลายทางการเมืองเปนสิ่งที่เกิดขึ้นไดยาก เนื่องจาก “ความแตกตาง” มิไดรับการยอมรับวา
เปนสวนหน่ึงของระบอบประชาธิปไตย หากกลับถูกมองวาเปนภัยคุกคามตอระเบียบสังคม 

2) ดานชาติพันธุและเชื้อชาติ  
 แมสังคมไทยดั้งเดิมจะอยูรวมกับความหลากหลายทางชาติพันธุโดยไมมีความขัดแยง        
อยางเดนชัด แตกระบวนการสรางรัฐชาติสมัยใหมภายใตอุดมการณชาตินิยมไดเปลี่ยนแปลงพลวัตน้ัน
อยางมีนัยสำคัญ กระแสแนวคิดเชื้อชาตินิยมที่เนน “ความบริสุทธิ์ของชาติ” และ “ความเหนือกวาทาง
วัฒนธรรม” กลายเปนกลไกสำคัญในการสรางอัตลักษณแหงชาติแบบเอกภาพ ซึ่งรัฐไทยนำมาใชผาน    
การนิยามและปลูกฝง “ความเปนไทย” ที่ถูกทำใหกลายเปนบรรทัดฐานกลาง โดยตอกย้ำวาใครคือ          
“คนไทยแท” และใครคือ “ผูอื่น” 
 กระบวนการนี้ไมเพียงแตกีดกันความหลากหลายออกจากพื้นที่สาธารณะ แตยังสงเสริม   
ความเกลียดชังตอกลุมชาติพันธุหรือเช้ือชาติที่ถูกมองวาเบี่ยงเบนจากอัตลักษณหลัก เชน กรณีชาวจีนใน
สมัยรัชกาลที่ 6 ซึ ่งถูกตีตราวาเปน “ภัยของชาติ” เนื ่องจากมีแนวคิดสาธารณรัฐและบทบาททาง
เศรษฐกิจที ่รัฐมองวาสั ่นคลอนอำนาจเดิม หรือในชวงสงครามเย็นที่อัตลักษณไทยถูกรอยรัดเขากับ      
ความเปนชาติ ศาสนา และสถาบันพระมหากษัตริย จนกลายเปนเกราะตอตานลัทธิคอมมิวนิสต และเปน
เครื่องมือในการทำให “ผูเห็นตาง” กลายเปน “ผูทรยศ” ซึ่งสมควรถูกเกลียด ถูกทำราย และถูกกดีกัน
ออกจากความเปนพลเมืองโดยสมบูรณ 
 ภายหลังรัฐประหาร พ.ศ. 2549 ความเปนไทยแบบอนุรักษนิยมถูกนำกลับมาผลิตซ้ำ          
อีกครั้งหนึ่ง โดยเชื่อมโยงกับวาทกรรมทางการเมือง ซึ่งสะทอนการใชความเปนไทยเพื่อแบงแยกและ
ควบคุมทางอุดมการณ ความแตกตางทางชาติพันธุ  ศาสนา และแนวคิดจึงถูกทำใหเปนเหตุแหง         
ความไมไววางใจและเปนจุดต้ังตนของความเกลียดชัง เชน กรณีสามจังหวัดชายแดนใตที่ชาวมลายูมุสลิม
ถูกมองวาเปนภัยความมั่นคง หรือกรณีกลุมชาติพันธุบนพื้นที่สูงที่ถูกทำใหเปน “คนอื่น” ที่ไมกลืนกลาย
กับรัฐไทย วาทกรรมความเปนไทย จึงไมใชเปนเพียงเครื่องมือในการสรางเอกภาพ แตยังเปนกลไกใน   
การผลักดันความหลากหลายไปอยูชายขอบ และผลิตซ้ำความเกลียดชังอยางลึกซึ้ง ความเกลียดชังที่
ปรากฏไมไดเปนเพียงปฏิกิริยาทางอารมณ แตถูกทำใหมีความชอบธรรมภายใตกรอบคิดแบบชาตนิิยม



วารสารวิชาการ 
มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภฏัธนบรุ ี

 
 

ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 A39 สมชาย ศรรีักษ 
   

 

และความมั่นคงของรัฐ ซึ่งสงผลใหประชาชนจำนวนมากไมสามารถนิยามตัวตนของตนเองไดอยางอิสระ
ในฐานะพลเมืองที่เทาเทียม 

3) ดานเพศภาวะและเพศวิถี  
 อุดมการณแบบระบบเพศคูตรงขาม (heteronormativity) ถูกฝงรากอยางเปนระบบใน
สังคมไทยตั้งแตรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยู หัว ผานการกำหนดบทบาท หนาที่ และ
พฤติกรรมที่เหมาะสมของ “ชาย” และ “หญิง” ทั้งในระดับนโยบายรัฐ เชน การกำหนดบทลงโทษ หนาที่ใน
เรือนจำ และรูปแบบการแตงกาย ไปจนถึงการปลูกฝงผานระบบการศึกษา เชน แนวคิด “สุภาพบุรุษ” และ 
“สุภาพสตรี” ที่ตอกย้ำบทบาททางเพศแบบเหมารวม ซึ่งการผลิตซ้ำอุดมการณนี้ทำใหผูที่มีเพศภาวะหรือ
พฤติกรรมทางเพศนอกกรอบ เชน คนขามเพศหรือกลุ มรักเพศเดียวกัน ถูกตีตราวา “ผิดเพศ” หรือ               
“ผิดธรรมชาติ” และกลายเปน “ความเปนอื่น” ที่ไมสามารถอยูในระเบียบแหงความถูกตองทางศีลธรรม          
ของสังคมได ความรูที่รองรับเพียงเพศชาย-หญิง และรักตางเพศกลายเปน กรอบคิดหลักที่กดทับความรูและ
ความเปนไปไดอื่น ๆ ทางเพศ ไมวาจะในทางวิชาการ สถาบันการศึกษา หรือกฎหมาย 
 การสอนเพศศึกษาในโรงเรียน มีบทบาทสำคัญในการตอกย้ำอคติทางเพศ โดยเนน        
บรรทัดฐานรักตางเพศ และมองพฤติกรรมรักรวมเพศในเชิงลบ เชน เปนความเบี่ยงเบนหรือความผิดปกติ
ทางจิต ซึ่งมักอางจิตเวชศาสตรตะวันตกอยางไมวิพากษ สงผลใหผูเรียนถูกถายทอดอคติเหลาน้ีโดยไมรูตัว 
นอกจากนั้นการผลิตซ้ำภาพลบของกลุมคนรักรวมเพศผานสื่อตาง ๆ เชน นวนิยาย ภาพยนตร ละคร
โทรทัศน ที่มักถูกนำเสนอในฐานะตัวตลก ตัวราย หรือผูมีปมดอยทางอารมณ เชน เปนคนออนไหว     
ขาดเสถียรภาพทางจิตใจ หรือมีปญหาชีวิตสวนตัว ความสัมพันธของพวกเขาถูกลดทอนใหกลายเปนเรื่อง
เบี่ยงเบน ไมจริงจัง หรือถูกลงโทษดวยจุดจบที่นาเศรา ซึ่งตอกย้ำทัศนคติเชิงลบและทำใหผูชมรูสึกวา    
การเปนรักรวมเพศคือสิ่งที่ไมควรเอาเย่ียงอยาง 
 ดังนั ้น อคติทางเพศที่ฝงรากอยูในสังคมไทยมิไดเปนเพียงผลของคานิยมโบราณหรือ        
ความเขาใจผิดของประชาชนเทานั ้น หากแตเปนผลผลิตของการจัดการทางอำนาจที่ใช “ความรู”            
เปนเครื่องมือในการควบคุมประชากรและความหลากหลายทางเพศ กลาวอีกนัยหน่ึง ความเกลียดชังคน
รักเพศเดียวกันในสังคมไทย ไมไดเกิดจากความไมรู  หากเกิดจาก “การรู แบบเฉพาะ” ( regime of 
knowledge) ที่สถาปนาใหความหลากหลายทางเพศเปนสิ่งที่ “ควรถูกจัดการ” 
 โดยสรุป จากผลการวิจัยตามวัตถุประสงคขอที่ 1 สะทอนใหเห็นวาความเกลียดชังใน
สังคมไทยไมใชเปนเพียงเรื่องของอารมณความรูสึกเทานั้น หากแตเปนผลลัพธของการสถาปนาและ     
ผลิตซ้ำอัตลักษณ “ความปกติ” ผานโครงสรางอำนาจรัฐ สถาบัน และวัฒนธรรม ซึ่งแสดงออกผาน 3 มิติ 
ไดแก อุดมการณทางการเมือง ชาติพันธุ และเพศวิถี สังคมไทยผลิต “ความปกติ” ใหกลายเปนมาตรฐาน
เดียวของการดำรงอยู โดยผูที่อยูนอกมาตรฐานนี้จะถูกทำใหเปนอื่น ถูกกดทับ และถูกลดคาดวยกลไก         
ทั ้งทางวาทกรรม กฎหมาย และวัฒนธรรม ซึ ่งการเขาใจความเกลียดชังในลักษณะนี้ทำใหเห็นวา 
ปรากฏการณทางสังคมดังกลาวไมใชเพียงความไมชอบสวนบุคคล แตเปนอคติเชิงโครงสรางที่ตองการ   
การเปลี่ยนแปลงในระดับนโยบาย การศึกษา หรือแมแตวาทกรรมทางสังคมโดยรวม 



Academic Journal for the Humanities and  
Social Sciences Dhonburi Rajabhat University 

 
 

Volume 8, Issue 2, May-August 2025 A40 Somchai Srirak 
   

 

 ผลการวิจัยตามวัตถุประสงคขอท่ี 2) พบวา ความเกลียดชังในสังคมไทย โดยเฉพาะประเด็น
อุดมการณทางการเมือง ชาติพันธุ และเพศวิถี ไมไดเปนเพียงปญหาดานทัศนคติ แตเปนผลลัพธของ
โครงสรางอำนาจการผลิตซ้ำของอคติ และวาทกรรมที่ฝงรากลึกในระบบการศึกษา สื ่อ หรือแมแต
นโยบายรัฐ ดังนั ้นแนวทางที ่ม ีศ ักยภาพในการลดความขัดแยงและคลี ่คลายความเกลียดชัง คือ 
กระบวนการสรางความปรองดองสมานฉันท ( reconciliation) ที ่ไม ใชเพียงการ “คืนดี” แตคือ           
การเผชิญหนาอยางตรงไปตรงมากับความไมเปนธรรมในอดีตและปจจุบัน โดยมีกระบวนการที่ต้ังอยูบน
พื้นฐานของความไววางใจ การใหอภัย ความรับผิดชอบ และความจริง ทั้งนี้กระบวนการตองดำเนินไป
อยางโปรงใส เทาเทียม และเปนธรรม  
 ความปรองดองอยางยั ่งยืนจำเปนตองยึดโยงกับหลักประชาธิปไตย คือ การเคารพหลัก      
นิติธรรม การฟงเสียงขางมากโดยไมละเลยเสียงสวนนอย และการเปดพื้นที่ใหประชาชนมีสวนร วม     
อยางแทจริง ควบคู กับการปลูกฝงแนวคิดเรื ่องความเทาเทียมกันของมนุษยตั ้งแตระดับครอบครัว 
เนื่องจากสถาบันครอบครัวเปน “พื้นที่แรก” ของการเรียนรูความแตกตาง การเคารพสิทธิผูอื่น และ    
การอยูรวมในสังคมพหุวัฒนธรรม หากครอบครัวสามารถสื่อสารและสอนใหสมาชิกเขาใจวาไมมีใครควร
ถูกลดศักดิ์ศรี ถูกเหยียดหยาม หรือถูกจัดลำดับความเปนคนเพียงเพราะแตกตางทางเชื้อชาติ เพศ หรือ
อุดมการณทางการเมือง ก็จะชวยสรางรากฐานที่มั่นคงใหสังคมดำเนินไปสูความปรองดองที่แทจริงได 
 อยางไรก็ตาม แนวทางลดความเกลียดชังจำเปนตองใชกลยุทธที่ครอบคลุมและบูรณาการ
หลายมิติ ดังน้ี 

1) การศึกษาและการสรางความเขาใจทางสังคม  
1.1) ปรับปรุงหลักสูตรการศึกษาหรือวิธีการจัดการเรียนการสอนที่สอดแทรกเนื้อหา

เกี่ยวกับการอยูรวมกันในสังคมพหุวัฒนธรรมและกลุมที่มีความแตกตางทางความคิด 
1.2) สงเสริมทักษะการสือ่สารทีส่รางสรรคผานสือ่และสังคมออนไลน เชน การแสดงความ

คิดเห็นหรือการใชภาษาที่ไมรุนแรงและหยาบคาย 
2) การสงเสริมความเทาเทียมและความยุติธรรมทางสังคม 

2.1) บังคับใชกฎหมายที่คุมครองบุคคลจากอคติและการเลือกปฏิบัติ 
2.2) ปองกันและลงโทษอาชญากรรมทีเ่กดิจากความเกลยีดชัง (hate crime) อยางเปนระบบ 
2.3) ใชแนวทางยุติธรรมเชิงสมานฉันทเพื่อเยียวยาผูไดรับผลกระทบจากความเกลียดชัง 

3) การใชกลไกรัฐและนโยบายสาธารณะ 
3.1) ออกมาตรการควบคุมการเผยแพรขอมูลที ่สรางความเกลียดชังผานแพลตฟอรม

ออนไลนตาง ๆ  
3.2) จัดเวทีสาธารณะที่เปดโอกาสใหกลุมที่มีความคิดเห็นแตกตางกันสามารถพูดคุยกันได

อยางปลอดภัย และเสริมสรางบทสนทนาทางสังคมในเชิงบวก 
3.3) สนับสนุนใหเกิดโครงการความรวมมือระหวางภาคสวนตาง ๆ  โดยเฉพาะโครงการ

ความรวมมือในระดับชุมชน เชน กิจกรรมสานความสัมพันธระหวางกลุมที่มีความคิดเห็นที่แตกตางกัน
เพื่อลดอคติระหวางกลุม 



วารสารวิชาการ 
มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภฏัธนบรุ ี

 
 

ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 A41 สมชาย ศรรีักษ 
   

 

4) การมีสวนรวมของภาคประชาสังคม 
4.1) สงเสริมและสนับสนุนอุตสาหกรรมบันเทิง เชน ภาพยนตร เพลง ละคร และ

วรรณกรรมที่มีเน้ือหาสรางความเขาใจซึ่งกันและกัน 
4.2) ไมแสดงความคิดเห็นของตนเองดวยการสื ่อสารที ่สรางความเกลียดชัง (hate 

speech) ไมวาจะดวยการพูด การเขียน หรือการแสดงออกเชิงสัญลักษณใด ๆ  
2. อภิปรายผลการวิจัย 

 จากผลการวิจัยพบวา อุดมการณทางเมืองที ่แตกตางกันนำมาซึ ่งความขัดแยง และนำไปสู          
ความเกลียดชังระหวางกัน เปนผลมาจากบริบททางสังคมที่เปลี่ยนแปลงไป โดยเฉพาะบริบททางการเมืองที่
สงผลตออุดมการณทางการเมืองของกลุมแตละกลุมที่แตกตางกัน อยางไรก็ตาม แมวาในปจจุบันความขัดแยง
ทางการเมืองจะไมไดเกิดจากอุดมการณทางการเมืองที ่แตกตางกันโดยตรง เพราะตางอยู บนฐานของ
อุดมการณทางการเมืองแบบประชาธิปไตยเหมือนกัน แตเมื่อมีจุดเนนของระบอบประชาธิปไตยที่แตกตางกัน 
ก็สามารถนำไปสูความขัดแยงทางการเมืองไดเชนเดียวกัน ซึ่งสอดคลองกับงานวิจัยของ Iyengar, Sood, & 
Lelkes (2012) ที่ศึกษาเรื่อง Affect, Not Ideology: A Social Identity Perspective on Polarization พบวา
แมประชาชนจะอยูภายใตระบอบประชาธิปไตยเดียวกัน แตการมองโลกผานกรอบอุดมการณที่ตางกัน เชน 
เสรีนิยมกับอนุรักษนิยม ก็สามารถนำไปสูความเกลยีดชังที่ฝงแนนในระดับบุคคลและสงัคม และยังสอดคลอง
กับงานวิจัยของ อภิชาต สถิตนิรามัย และอนุสรณ อุณโณ (2560) ที่ศึกษาเรื่อง “การเมืองคนดี”: ความคิด 
ปฏิบัติการ และอัตลักษณทางการเมืองของผู สนับสนุน “ขบวนการเปลี ่ยนแปลงประเทศไทย” พบวา          
แมภายในขบวนการจะมคีวามแตกตางดานชาติพันธุและภูมิภาค แตการมีจุดรวมกันในดานความจงรักภักดีตอ
สถาบันพระมหากษัตริยและแนวคิด “การเมืองคนดี” ไดกลายเปนฐานอุดมการณที่ใชสรางความชอบธรรม
ใหกับการตอตานฝายตรงขามที่ถูกมองวา “ผิด” หรือ “เลว” และสมควรถูกขจดัแมดวยความรุนแรง 
 สวนความขัดแยงดานชาติพันธุและเชื้อชาติในสังคมไทย ไมไดเกิดขึ้นจากความแตกตางทาง     
ชาติพันธุโดยตรง หากแตเปนผลมาจากกระบวนการสรางและนิยาม “ความเปนไทย” ที่มีลักษณะตายตัว 
ความเปนไทยถูกทำใหกลายเปนมาตรฐานทางอัตลักษณ โดยผู ที่ไมสามารถปรับตัวหรือไมเขาขาย     
ความเปนไทยตามนิยามของรัฐจึงถูกผลักออกไปเปน “อื่น” และไมไดรับการยอมรับในสถานะที่เทาเทียม 
แนวคิดน้ีสอดคลองกับงานวิจัยของ วรเทพ วองสรรพการ (2561) ที่ศึกษาเรื่อง วาทกรรมความเปนไทย
กับการควบคุมทางสังคม พบวาวาทกรรม “ความเปนไทย” ถูกผลิตซ้ำควบคูไปกับการแบงแยกและ
ควบคุมประชากรที่ไมใชไทย ทั้งในเชิงการเมืองและวัฒนธรรม เชน การกลาวหาคนที่สนับสนนุรูปแบบ
การปกครองที่แตกตางไปเปน “คนขายชาติ” หรือ “ไมใชคนไทย” และการใชคำเหยียดหยาม เชน ข้ีขา
ทักษิณ ไพร สลิ่ม และทุนสามานย ซึ่งไมเพียงสะทอนการลดทอนคุณคาของอีกฝาย แตยังแสดงถึงกลไก
การสรางความเกลียดชังและความรุนแรงเชิงสัญลักษณในสังคม ลักษณะเชนน้ีสามารถเปรียบเทียบไดกับ
งานวิจัยของ Benedict Anderson (1991) ที่ศึกษาเรื่อง Imagined Communities: Reflections on 
the Origin and Spread of Nationalism โดยนำเสนอแนวคิดเรื่อง “ชาติ” เปน “ชุมชนจินตกรรม” 
(imagined community) ซึ่งไมไดเกิดขึ้นโดยธรรมชาติ แตถูกสรางขึ้นผานภาษา ประวัติศาสตร และ
สถาบันตาง ๆ การที่รัฐนิยามชาติในรูปแบบใดรูปแบบหนึ่ง จึงเปนกระบวนการเลือก “ใครคือคนของ



Academic Journal for the Humanities and  
Social Sciences Dhonburi Rajabhat University 

 
 

Volume 8, Issue 2, May-August 2025 A42 Somchai Srirak 
   

 

ชาติ” และ “ใครไมใช” ซึ่งนำไปสูการกีดกันทางวัฒนธรรมและการเมืองตอกลุมชาติพันธุ ที ่อยูนอก
ขอบเขตนิยามน้ัน เชน ชาวมลายูมุสลิมในภาคใต ชาวเขาในภาคเหนือ หรือแมแตคนอีสานที่ถูกมองวามี
วัฒนธรรมตางจากกรุงเทพมหานคร 
 สวนดานเพศภาวะและเพศวิถี ความเกลียดชังตอบุคคลที่มีเพศภาวะและเพศวิถีแตกตางจาก
บรรทัดฐานหลักเกิดจากอุดมการณทางเพศแบบชาย-หญิงที่ครอบงำ ซึ่งไมเพียงเปนบรรทัดฐานทางสังคม 
แตยังฝงอยูในโครงสรางสถาบัน เชน โรงเรียน ครอบครัว ศาสนา และสื่อมวลชน ที่ทำหนาที่ผลิตซ้ำ  
กรอบคิดวาเพศตองสอดคลองกับเพศกำเนิดและปฏิบัติตามบทบาทที่ “เหมาะสม” ของเพศนั้น ๆ  ผูที่
แสดงออกนอกกรอบ เชน คนขามเพศ (transgender) คนรักเพศเดียวกัน (homosexual) คนที่มี        
อัตลักษณทางเพศหลากหลาย (non-binary, queer) จึงถูกตีตราและกีดกันออกจากความปกติ ทั้งใน
ระดับวาทกรรมและการปฏิบัติจริงในชีวิตประจำวัน ซึ่งสอดคลองกับงานวิจัยของ นฤพนธ ดวงวิเศษ 
(2556) ที่ศึกษาเรื่อง วัฒนธรรมอคติทางเพศในสังคมไทย ทศวรรษ 2480 ถึงทศวรรษ 2550 พบวา
รากเหงาของการเกิดอคติทางเพศในสังคมไทยเกิดจากวัฒนธรรมการจัดแบงชวงชั้นของเพศภาวะและ  
เพศวิถี โดยจัดใหผูชายผูหญิงอยูเหนือกวาเกย กะเทย ทอม หรือด้ี และความสัมพันธแบบคูชายหญิงจะมี
คุณคามากกวาความสัมพันธแบบชายคูชาย และหญิงคูหญิง ซึ่งวัฒนธรรมนี้ไดแยกคนออกเปนกลุม ๆ   
โดยใชความเปนชายและความเปนหญิงมาเปนตัวกำหนด  
 อยางไรก็ตาม จากผลการวิจัยยังพบวาอคติดานเพศภาวะและเพศวิถีนั้นมีความซับซอนและ
สามารถเปลี่ยนแปลงไปไดตามบริบททางสังคมที่เปลี่ยนแปลงไป และขึ้นอยูกับการผลิตซ้ำอคติดาน     
เพศภาวะและเพศวิถีในขณะนั้นวาจะมีความเขมขนเพียงใด แนวคิดนี้สอดคลองกับงานวิจัยของ Judith 
Butler (1990) ที ่ศึกษาเรื ่อง Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity โดย
เสนอทฤษฎี Gender Performativity ซึ่งชี้วาเพศไมไดเปนสิ่งที่กำหนดโดยธรรมชาติ แตเปนสิ่งที่ถูก 
“กระทำซ้ำ” (performed) ผานพฤติกรรม คำพูด การแตงกาย และปฏิสัมพันธทางสังคมอยางตอเนื่อง 
เมื่อบุคคลแสดงออกนอกขนบ เชน ชายแตงหญิง หรือความสัมพันธรักระหวางเพศเดียวกัน ก็จะถูกมองวา 
“ผิดปกติ” เพราะไมสอดคลองกับการแสดงซ้ำแบบเดิมของเพศชายหรือหญิงตามบรรทัดฐาน และยัง
สอดคลองกับงานวิจัยของ นฤพนธ ดวงวิเศษ (2565) ที่ศึกษาเรื่อง พลวัตสังคมไทยกับอคติตอคนขามเพศ
และคนรักเพศเดียวกัน พบวาอคติทางเพศเปนสิ่งที่ไมคงที่ และไมมีรูปแบบตายตัว คนตางยุคสมัยตางคิด
ไมเหมือนกัน ดังน้ันการจะเขาใจอคติทางเพศไดอยางชัดเจน จึงจำเปนตองทำความเขาใจความหมายของ
อคติทางเพศในแตละชวงสมัยวามีความแตกตางกันอยางไรดวย 
 
ขอเสนอแนะจากการวิจัย 
 ขอเสนอแนะเชิงนโยบายและการนำไปใชประโยชน 

1. สงเสริมการศึกษาและการวิจัยเรือ่งความเกลียดชังในสถาบันการศึกษา สถาบันการศึกษาควร
บรรจุเน้ือหาเกี่ยวกับความเกลียดชัง อคติ และสิทธิมนุษยชนในหลักสูตรทุกระดับ และจัดเวทีแลกเปลี่ยน
ความคิดเห็น เชน การสัมมนา นิทรรศการ หรือหลักสูตรระยะสั้น 



วารสารวิชาการ 
มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภฏัธนบรุ ี

 
 

ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 A43 สมชาย ศรรีักษ 
   

 

2. ภาครัฐและเอกชนรวมกันสรางสื ่อและพื้นที ่ปลอดภัย รัฐควรจัดเก็บขอมูลและเฝาระวัง    
ความเกลียดชังเชิงระบบ พรอมจัดทำแคมเปญรณรงคที่เขาถึงประชาชนในวงกวาง สวนภาคเอกชน เชน 
ผูผลิตสื่อ ควรรวมผลิตเน้ือหาเชิงสรางสรรคที่สะทอนความหลากหลายทางอัตลกัษณและลดการเหมารวม 
 ขอเสนอแนะในการวิจัยครั้งตอไป 
 ควรขยายการศึกษาไปยังมิติอื่นของความเกลียดชัง เชน ความแตกตางทางศาสนา หรือชนช้ัน 
หรือชุดความคิดอื่นที่ถูกสรางข้ึนจนทำใหเกิดอคติระหวางกันในสังคมไทย  
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Academic Journal for the Humanities and  
Social Sciences Dhonburi Rajabhat University 

 
 

Volume 8, Issue 2, May-August 2025 A44 Somchai Srirak 
   

 

รายการอางอิง 
 
นฤพนธ ดวงวิเศษ. (2556). รายงานการวิจัย เรื่อง วัฒนธรรมอคติทางเพศในสังคมไทย ทศวรรษ 

2480 ถึงทศวรรษ 2550. ศูนยมานุษยวิทยาสิรินธร (องคการมหาชน). 
นฤพนธ ดวงวิเศษ. (2565). พลวัตสังคมไทยกับอคติตอคนขามเพศและคนรักเพศเดียวกัน. ใน นฤพนธ 

ดวงวิเศษ. (บ.ก.), สองอคติ (2): ความเปนมนษุยกับภูมิทัศนอคติไทย (หนา 145-210).        
ศูนยมานุษยวิทยาสิรินธร (องคการมหาชน). 

วรเทพ วองสรรพการ. (2561). วาทกรรมความเปนไทยกบัการควบคุมทางสังคม. วารสารอักษรศาสตร 
มหาวิทยาลยัศิลปากร, 40(1), หนา 124-157. 

สฤณี อาชวานันทกุล ณัฐสิฏ รักษเกียรติวงศ และวนิชา ดิเรกอุดมศักด์ิ. (2557). ความเหลื่อมล้ำกบัตลาด
ทุนและกรณีหุนการเมือง. ใน ผาสุก พงษไพจิตร (บ.ก.), สูสงัคมไทยเสมอหนา (หนา 61-88).  
มติชน. 

สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแหงชาติ. (2561). ยุทธศาสตรชาติ พ.ศ. 2561-
2580 (ฉบับประกาศราชกิจจานุเบกษา). สำนักงานคณะกรรมการพฒันาการเศรษฐกิจและ
สังคมแหงชาติ. 

อภิชาต สถิตนิรามัย และอนุสรณ อุณโณ. (2560). รายงานการวิจัย เรื่อง “การเมืองคนดี”: ความคิด 
ปฏิบัติการ และอัตลักษณทางการเมืองของผูสนับสนุน “ขบวนการเปลี่ยนแปลงประเทศ
ไทย”. สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย. 

อุกฤษฎ ปทมานันท. (2557). เครอืขายอำนาจทกัษิณ: โครงสราง บทบาท และพลวัต. ใน ผาสุก        
พงษไพจิตร (บ.ก.), สูสังคมไทยเสมอหนา (หนา 193-230). มติชน. 

อุษณีย ธโนศวรรย และศรีชัย พรประชาธรรม. (2553). การศึกษา: มายาการความรุนแรงเชิงวัฒนธรรม. 
ใน ชัยวัฒน สถาอานันท (บ.ก.), ความรุนแรงซอน/หาสังคมไทย (หนา 219-326). มติชน. 

Althusser, L. (1971). Ideology and ideological state apparatuses. In L. Althusser (Ed.), 
 Lenin and Philosophy and Other Essays (pp. 127–186). Monthly Review Press. 

Anderson, B. (1991). Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of 
 Nationalism. Verso. 

Bourdieu, P. (1977). Reproduction in Education, Society and Culture. (R. Nice, Trans.). 
 Sage Publications. 

Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. 
 Routledge. 

Cortese, A. (2006). Opposing Hate Speech. Praegers. 
Delgado, R., & Stefancic, J. (2017). Critical Race Theory: An Introduction (3rd ed.). NYU 

Press. 



วารสารวิชาการ 
มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภฏัธนบรุ ี

 
 

ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 A45 สมชาย ศรรีักษ 
   

 

Foucault, M. (1978). The History of Sexuality: Volume I–An Introduction. (R. Hurley, 
 Trans.). Pantheon Books. 

Iyengar, S., Sood, G., & Lelkes, Y. (2012). Affect, not ideology: a social identity 
 perspective on polarization. Public Opinion Quarterly, 76(3), pp. 405–431. 

Matsuda, M. J. (1989). Public response to racist speech: considering the victim's story. 
 Michigan Law Review, 87(8), pp. 2320–2381. 

 


