
อิทธิพลความเช่ือ ความศรัทธา ของโนราในประเทศไทย ท่ีสงผลตอพิธี 
โนราโรงครู ของชาวสยามบานบางแซะ รัฐกลันตัน ประเทศมาเลเซีย 

The Influence on Nora's Faith in Thailand That Affected the Nora 
Rong Kru Ceremony of the Siamese People of Ban Bang Sae. 

Kelantan State, Malaysia 
 

วันที่รับบทความ: 4 พฤศจิกายน 2567 พิษณุ กันภัย 1* 

วันที่แกไขบทความ: 20 มกราคม 2568  

วันที่ตอบรบับทความ: 30 มกราคม 2568  

 
บทคัดยอ 

โนราโรงครู เปนพิธีกรรมสำคัญของทางภาคใตของประเทศไทย โดยเฉพาะผูที่นับถือกันวามี      
เชื้อสายโนรา ซึ่งพิธีกรรมนี้ไมเพียงดำรงอยูและปรากฏในภาคใตเทานั้น แตยังปรากฏอยูในชุมชนของ       
ชาวสยามในคาบสมุทรมลายู ไดแก รัฐกลันตัน รัฐปะลิส รัฐเคดาห และรัฐเประ ซึ่งเปนรัฐทางตอนเหนือ
ของประเทศมาเลเซีย กลาวถึงชาวสยามบานบางแซะ รัฐกลันตันมีชายแดนติดตอกับจังหวัดนราธิวาสของ
ไทย บรรพบุรุษของชาวสยามน้ันไดต้ังถ่ินฐานรกรากกอนจะตกเปนของอังกฤษ และกลายเปนรัฐหน่ึงของ
ประเทศมาเลเซีย โดยมีแมน้ำโก-ลก เปนแนวเขตกั้นพรหมแดน ชาวสยามบานบางแซะ รัฐกลันตนัยังคง
ดำเนินวิถีชีวิต ใชภาษา และมีขนบธรรมเนียมประเพณี เชนเดียวกับชาวไทยในภาคใต จากการศึกษาถึง
อิทธิพลความเชื ่อ ความศรัทธา ของโนราในประเทศไทย ที ่ส งผลตอพิธีโนราโรงครูของชาวสยาม         
บานบางแซะ รัฐกลันตัน พบวา พิธีโนราโรงครูไดรับอิทธิพลความเช่ือ ความศรัทธา เปนแบบแผนปฏิบัติ
ลักษณะคลายคลึงกับพิธีโนราโรงครูทางภาคใต โดยอาศัยความเชื่อของครูหมอโนรา ขนบธรรมเนียม
ปฏิบัติ จารีต ที่ยึดถือสืบทอดกันมาแตอดีต ทั้งนี้เพราะโนราตลอดจนประชาชนชาวสยามบานบางแซะ 
น้ันนับถือครูหมอโนรา สะทอนใหเห็นการดำรงอยูและการสืบทอดทางวัฒนธรรม โดยมีอิทธิพลความเช่ือ 
ความศรัทธาของครูหมอโนราที่สงผลตอชาวสยามบานบางแซะ รัฐกลันตัน ประเทศมาเลเซีย 
 
คำสำคัญ: พิธีโนราโรงคร ู ความเช่ือความศรัทธา  ชาวสยามบานบางแซะ  รัฐกลันตัน  

 
 

 

 
1 อาจารยประจำภาควิชานาฏศิลปไทย วิทยาลัยนาฏศิลปนครศรีธรรมราช สถาบันบัณฑิตพัฒนศิลป 
* ผูประสานงานหลัก e-mail: nu.pisanu56@gmail.com 
 



The Influence on Nora's Faith in Thailand That Affected the Nora 
Rong Kru Ceremony of the Siamese People of Ban Bang Sae. 

Kelantan State, Malaysia 
 

Received: November 4, 2024 Pisanu Kanpai 1* 

Revised: January 20, 2025  

Accepted: January 30, 2025  

 
Abstract 

Nora Rongkru is an important ritual in southern Thailand, especially for those 
considered to have Nora descent. This ritual is not only practiced in the south of 
Thailand but also in Siamese communities on the Malay Peninsula, such as Kelantan, 
Perlis, Kedah, and Perak, particularly among the Siamese people in Ban Bang Sae. 
Kelantan is bordered by Narathiwat Province in Thailand, and the Siamese ancestors 
settled there before it became a British colony and later a state of Malaysia. The Kolok 
River forms the border between Thailand and Malaysia. The Siamese people in Bang Sae, 
Kelantan, have continued to live according to their traditional way of life, using the Thai 
language and preserving their cultural practices, much like the Thai people in the south. 
Through the study of Nora's influence, beliefs, and faith in Thailand, it was found that 
the Nora Rong Krua ceremony of the Siamese people in Bang Sae, Kelantan, shared 
similarities with the Nora Rong Krua ritual in the south of Thailand. This ritual was deeply 
rooted in the beliefs surrounding Dr. Nora, and the Siamese people of Bang Sae held 
great respect for Dr. Nora. This reflected the persistence of their cultural heritage, 
influenced by the beliefs and traditions of Dr. Nora, which continued to shape the 
Siamese community in Ban Bang Sae, Kelantan, Malaysia. 
 
Keywords: Nora Rong Krua Ceremony, Faith and Faith, Siamese people of Ban Bang Sae, 

Klan State 
 
 

 
1 Faculty members of the Thai Dance Department, Nakhon Si Thammarat College of Dramatic Arts, 

Bunditpatanasilpa Institute. 
* Corresponding author e-mail: nu.pisanu56@gmail.com 



Academic Journal for the Humanities and  

Social Sciences Dhonburi Rajabhat University 

 

 

Volume 8, Issue 1, January-April 2025 B42 Pisanu Kanpai 
   

 

บทนำ 
คาบสมุทรมลายู เปนดินแดนที่มีความเปนอยูกับการคาขายของชาวตะวันตกและตะวันออก         

ซึ่งคลายกับจุดเชื่อมตอเครือขายการคาระหวางสองซีกโลก ถือเปนจุดยุทธศาสตร ศูนยรวมแหงการ         
ไหลผานของกระแสทางวัฒนธรรมของนานาชาติ เชน อินเดีย เปอรเซีย อาหรับ หรือตลอดจนชาวยโุรป      
ซึ่งวัฒนธรรมของอินเดียจะเขามาเดนชัดที่สุด โดยเฉพาะศาสนาพุทธและศาสนาพราหมณ วิไลรัตน        
ยังรอด และศิริศักด์ิ คุมรักษา (2546, หนา 7) ไดศึกษาศิลปะและวัฒนธรรมในดินแดนแหลมมลายู พบวา            
การเขามาของศาสนาพุทธและศาสนาพราหมณ มีอิทธิพลตอวิถีชีวิตการดำรงอยูของประชาชน มีการ
พัฒนาทางสภาพสังคมมาตั้งแตในอดีต บูรณาการเพื่อใหเกิดความสมดุลที่ยั่งยืน สามารถพัฒนาวิถีชวิีต
ความเปนอยูรวมกัน โดยอาศัยวัฒนธรรมและสิ่งแวดลอมเปนตัวตั้ง อิทธิพลทางศาสนาดังกลาวมีการ
ประยุกตปรับปรุงจนกลมกลืนกับวิถีชีว ิต ปรากฏอยู ในศาสตรตาง ๆ เชน ความเชื ่อ พิธ ีกรรม 
ขนบธรรมเนียม จารีต ประเพณี ตลอดจนศิลปะการแสดงตาง ๆ ลวนมีอิทธิพลของศาสนาดังกลาวอยูใน
กิจกรรมอยางกลมกลืน และมีวิธีการปรับใชอยางดี 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพท่ี 1 คาบสมุทรมลายู หรือ แหลมมลายู 
ที่มา: Histofun Deluxe (2020) 

 
อิทธิพลความเชื่อ ความศรัทธาโนราโรงคร ู

อิทธิพลของความเชื่อทางศาสนาที่มีผลตอการดำเนินชีวิตของประชาชนในดินแดนแหลมมลายู
ถูกถายทอดออกมาในรูปแบบของศิลปะการแสดง พิธีกรรม จารีต ประเพณี ผานการแสดงโนรา หรือ
พิธีกรรมที่เกี่ยวของกับโนราซึ่งเปนการละเลนพื้นเมืองที่มีการสืบทอดกันมานานและเปนที่นิยมกันอยาง
แพรหลายในดินแดนคาบสมุทรมลายู อุดม หนูทอง (2536, หนา 24) ใหความเห็นวา โนราเกิดและรุงเรอืง
อยูบริเวณรอบทะเลสาบสงขลามากอน แลวจึงแพรกระจายออกสูรอบนอก เนื่องจากผลการเก็บขอมูล
ภาคสนามพบวา เรื่องราวเกี่ยวกับโนราเปนที่รับรูและปฏิบัติกันอยางแพรหลายในบริเวณจังหวัดพทัลุง 
สงขลา และนครศรีธรรมราช ซึง่อยูรอบทะเลสาบสงขลา ในขณะที่จังหวัดที่อยูไกลออกไปรับรูเจือจางลง  

 
 



วารสารวิชาการ 

มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภฏัธนบรุ ี

 

 

ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 B43 พิษณุ กันภยั 
   

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพท่ี 2 การแสดงโนรา ในพิธีโรงครู โดยวิทยาลัยนาฏศิลปนครศรีธรรมราช 
ที่มา: พิษณุ กันภัย (2567) 

 
ครั้งเริ่มแรกการแสดงโนรา นาจะเปนการแสดงสำหรับประกอบพิธีกรรมมากอน โดยนักวิชาการ

ทองถิ่นไดใหความเห็นวา มีวิวัฒนาการมาจากการทำพิธีบวงสรวงของพวกพรานปา และเครื่องดนตรี      
ตาง ๆ ของโนราก็มาจากพราน เชน ใชใบไมเปาเรียกสัตว ทำใหเกิดเครื่องเปาคือ ป การเคาะไมก็ทำให
เกิดการเคาะจังหวะ ทำใหเกิดเครื ่องเคาะจังหวะ เชน กรับ ฉิ ่ง เปนตน บางทานใหความเห็นวา          
เดิมอาจจะเปนพิธีกรรมของกษัตริย เจาเมือง หรือชนช้ันสูง ซึ่งพิจารณาจากหลักฐาน เครื่องแตงกายของ
โนรา ที่มีลักษณะคลายเครื่องทรงของกษัตริยโบราณ ในยุคสมัยตอมา จึงคอย ๆ คลี่คลายมาเปนการ
แสดงที่มุงความบันเทิงเปนหลัก โดยระยะแรกของการแสดงเพื่อความบันเทิงคงจะใชแสดงเน่ืองในโอกาส
วันงานฉลองในพิธีสมโภชที่สำคัญเทาน้ัน แตตอมาเมื่อไดรับความนิยมมากข้ึน โนราก็กลายเปน การแสดง
ที่หาชมไดทั่วไป (วิเชียร ณ นคร, 2523, หนา 96) 

โนราเปนการละเลนที่มีทั้งการรอง การรำ บางสวนเลนเปนเรื่อง และบางโอกาสมีบางสวนแสดง
ตามคติความเช่ือที่เปนพิธีกรรม โนราในปจจุบันสามารถแบงได เปน 2 รูปแบบการแสดงตามวัตถุประสงค
ในการเลน คือ โนราเพื่อประกอบพิธีกรรม หรือที่เรียกวา “โนราโรงครู” และโนราเพื่อความบันเทิง 

“โนราโรงครู” หรือบางที่เรียกวา “โนราลงครู” เปนการแสดงโนราเพื่อประกอบพิธีกรรมเชิญครู
หรือบรรพบุรุษของโนรามายังโรงพิธี มาเขาทรงลูกหลานที่เปนคนทรง มีวัตถุประสงคตางกัน ไดแก         
1) เพื่อไหวครู 2) เพื่อแกบน หรือที่ภาษาถิ่นใต เรียกวา “แกเหมรฺย” และทำพิธีเบ็ดเตล็ดอื่น ๆ เชน         
ตัดจุก ผูกผาปลอย เหยียบเสน ตัดผม ผีชอ เปนตน และ 3) เพื่อครอบเทริดหรอืผกูผาใหญแกผูแสดงโนรา
รุนใหม ซึ่งเปนพิธีกรรมที่แสดงภาวะเปลี่ยนผานไปเปนโนราที่สมบูรณ ซึ่งครูหมอโนรายอมรับ 

คำวา “ครู” ตามความหมายของโนรามี 2 ความหมาย ความหมายแรก หมายถึง ผูสอนวิชาการ
รองรำโนราแกตนเองหรือแกบรรพบุรุษของตน เชน แกปูหรือแกบิดาของตน ความหมายทีส่อง หมายถึง 
บรรพบุรุษหรือผูใหกำเนิดโนรา ครูโนรา ในความหมายนี้ปรากฏอยูในตำนานโนรา หรือ บทขับโนรา 
ไดแก บทกาศครู หรือบทบาลีหนาศาล เชน ขุนศรีศรัทธา นางนวลทองสำลี แมศรีมาลา เปนตน  



Academic Journal for the Humanities and  

Social Sciences Dhonburi Rajabhat University 

 

 

Volume 8, Issue 1, January-April 2025 B44 Pisanu Kanpai 
   

 

โนราโรงครูในภาคใต มี 2 ประเภท คือ “โรงครูใหญ” เปนการจัดโนราโรงครูเต็มรูปแบบ โดยจัด 
3 วัน 3 คืน เริ่มพิธีเย็นวันพุธ สงครูในวันศุกร โรงครูใหญจัดข้ึนเพื่อไหวครูเปนหลัก และอาจมีการแกบน 
จัดพิธีเบ็ดเตล็ด และครอบเทริดดวยก็ได อีกประเภทเรียกวา “โรงครูเล็ก” หรือ “ค้ำครู” เปนการจัด          
โรงครูอยางยนยอ โดยจะจัดเพียง 1 วัน 1 คืน เริ่มพิธีเย็นวันพุธและสงครูวันพฤหัสบดี ในพิธีโนราโรงครู
เล็ก เจาภาพอาจจะจัดใหมีการแกบน จัดพิธีเบ็ดเตล็ดดวย แตไมนิยมจัดพิธีครอบเทริดหรือผูกผาใหญ          
ซึ่งถือเปนเรื่องสำคัญ ตองจัดในโรงครูใหญ เทาน้ัน 

โรงโนรา หรือ พื ้นที่ที ่โนราใชในการดำเนินกิจกรรมการแสดง หรือประกอบพิธีกรรมตาง ๆ            
ของโนรา นับตั ้งแตอดีตเรื่อยมาจนกระทั่งปจจุบัน โรงโนราไดมีการพัฒนาปรับเปลี ่ยนไปตามความ
เหมาะสมตามยุคสมัย ซึ่งจำแนกออกเปน 4 รูปแบบ คือ โรงดิน โรงยกพื้น โรงลูกทุง และโรงคอนเสิรต 
(สุธิวงศ พงศไพบูลย, 2542, หนา 371) 

 
ภูมิหลังรัฐกลันตัน 

เมื่อประมาณ 2,000 ปมาแลว มีประชากรจากทวีปเอเชียตอนเหนืออพยพลงมาทางใตจนถึง
คาบสมุทรมลายู รวมถึงเกาะตาง ๆ ในภูมิภาคเอเชียอาคเนย ซึ ่งแตเดิมกลันตันเปนสวนหนึ่งของ
อาณาจักรลังกาสุกะ มีอิทธิพลปกครองตลอดคาบสมุทรมลายู จนถึงสวนหนึ่งที่เปนภาคใตของประเทศ
ไทยในปจจุบัน ชวงศตวรรษที่ 13 อาณาจักรศรีวิชัยไดสรางอิทธิพลและมีฐานะที่มั่นคงในหมูเกาะสุมาตรา 
และชวา ไดแผอิทธิพลครอบคลุมมาจนถึงคาบสมุทรมลายู  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพท่ี 3 แผนที่รัฐกลันตัน ประเทศมาเลเซีย 
ที่มา: 

https://www.bing.com/maps?toWww=1&redig=B503AB577BE544468ABD98B40B6F6E50&c
p=5.45169%7E101.795344&lvl=8.9&setlang=th (2567) 

 
ตอมาในชวงศตวรรษที่ 20 กลันตันไดตกอยูภายใตการดูแลของประเทศไทย จนกระทั่งตกเปน

เมืองข้ึนของประเทศอังกฤษ ตอมาในป พ.ศ. 2491 กลันตันไดรวมเขากับสหพันธมลายูไดรับเอกราชในป 
พ.ศ. 2500 ซึ่งตอมาเปลี่ยนเปนประเทศมาเลเซีย โดยรัฐกลันตันมีชายแดนติดตอกับจังหวัดนราธิวาสของ



วารสารวิชาการ 

มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภฏัธนบรุ ี

 

 

ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 B45 พิษณุ กันภยั 
   

 

ไทย มีแมน้ำโก-ลก เปนแนวกั้นพรหมแดนระหวางสองประเทศ ดังน้ันประชาชนของทั้งสองประเทศจึงมี
การติดตอคาขายกันบริเวณชายแดนทั้งในและนอกระบบ สังคมของรัฐกลันตันเปนสังคมหลายเชื้อชาติ
หลากวัฒนธรรม สามารถแบงเปน 3 กลุมใหญ คือ 1) กลุมเช้ือชาติมาเลย หรือภูมิบุตร 2) กลุมเช้ือชาติจนี 
และ 3) กลุมเชื้อชาติไทย ซึ่งกลุมเชื้อชาติไทยนั้นอาศัยอยูบริเวณที่ราบทั่วไป บนฝงแมน้ำกลันตันและ
บริเวณใกลชายแดนดานจังหวัดนราธิวาส อาชีพทำนา ทำสวน และรับจาง ฐานะความเปนอยูคอนขาง
ยากจนกวาชนเชื ้อชาติอ ื ่น มีความเคารพเล ื ่อมใสในพุทธศาสนาอยางแรงกลา ยึดมั ่นในภาษา 
ขนบธรรมเนียมประเพณีวัฒนธรรมอยางจริงจัง และยังคงรักษาเอกลักษณของความเปนไทยไวอยาง
เหนียวแนน 

ภาษาราชการของรัฐกลันตัน คือ ภาษามลายู สำหรับชาวสยามในรัฐกลันตันพูดภาษาไทยถ่ินใต
ในชีวิตประจำวันเมื่อสื่อสารกับคนในกลุมเดียวกัน และใชภาษามลายูเมื่อจะสื่อสารกับชาวมลายู หรือ       
คนมาเลเซียชาติพันธุอื่น ๆ นอกจากนี้บางคนยังพูดไดมากกวา 2 ภาษา คือ ภาษาอังกฤษ ภาษาจีน          
ภาษาทมิฬ เปนตน  

จากฐานขอมูลประชากรของรัฐกลันตันในป 2560 มีคนไทยอาศัยอยู ในรัฐกลันตันประมาณ 
14,000 คน ในจำนวนนี้ ประชากรสวนใหญประมาณ 6,500 คน อาศัยอยูในเขตตุมปด ซึ่งเปนเขตที่มี         
วัดไทยมากที่สุดถึง 12 วัด สวนคนไทยที่เหลือจะต้ังถ่ินฐานกระจัดกระจายอยูในเขตอื่น ๆ  

 
ชาวสยามบานบางแซะ รัฐกลันตัน ประเทศมาเลเซีย 

“บานบางแซะ” เปนชุมชนชาวสยาม ที่ต้ังถ่ินฐานอยูกอนที่สยามเสียดินแดนหัวเมืองมลายูใหแก
อังกฤษ โดยกลุมคนเหลาน้ีติดอยูกับแผนดินที่ถูกต้ังรัฐชาติ “มาเลเซีย” เมื่อป พ.ศ. 2500 กลุมคนสยาม
แหงนี้นับถือศาสนาพุทธ พูดภาษาถิ่นปกษใต เชื่อวาตนเองมีเชื้อสายโนรามีการจัดพิธีโนราโรงครู คือ 
เดือน 6 และ เดือน 7 ของทุกป วัตถุประสงคของพิธีโนราโรงครู คือ การแกบน การตัดจุกโนรา 

จากการศึกษาปรากฏสิ่งที่นาสนใจสำหรับชุมชนชาวสยามบานบางแซะ ในรัฐกลันตันซึ่งเปนกลุม
ชนชาวสยามเล็ก ๆ  ก็คือ การที่พวกเขายังสามารถรักษาอัตลักษณความเปนไทยไวไดอยางเหนียวแนน 
เชน การใชภาษาไทยเปนภาษาหลักในการสื่อสาร มีการแตงกายแบบไทย วิถีชีวิตแบบชาวไทย มีการนับ
ถือกษัตริย และราชวงศไทย ฟงเพลงไทย ดูหนังไทย เปนตน แตถึงแมจะมีการรักษาอัตลักษณความเปน
ไทยไวอยู แตก็ไมไดหมายความวาชาวสยามในกลันตัน ไมไดจงรักภักดีตอรัฐบาลมาเลเซียแตอยางใด 
สำหรับชาวสยามในกลันตันแลว อัตลักษณความเปนไทยดำรงอยูควบคูกับความรูสึกจงรักภักดีตอรัฐ
มาเลเซีย และความสำนึกในความเปนพลเมืองมาเลเซีย 

ชาวสยามบานบางแซะ รัฐกลันตัน นั ้นนับถือศาสนาพุทธ มีวิถีการดำเนินชีวิตสัมพันธกับ      
พุทธศาสนาทั้งดานประเพณี พิธีกรรม และหลักปฏิบัติในสังคม นอกจากการนับถือพุทธศาสนาแลว 
ชาวบานที่นี่ยังมีความเชื่อพื้นบานหลายประการ เชน ความเชื่อเรื่องของเทวดาวาเปนผูปกปองคุมครอง
ดูแลชุมชนและบานเรือนใหปลอดภัย ความเช่ือเรื่องครูหมอโนรา โดยเช่ือวาครูหมอโนราจะคอยชวยเหลือ
ลูกหลาน ดังน้ันเมื่อมีความเดือดรอนใด ๆ  เกิดข้ึน ชาวบานก็มักจะบนบานใหครูหมอโนรา ชวยเหลือ และ
เมื่อความเดือดรอนไดรับการปดเปาแลวก็จะตองแกบนโดยการจัดใหมีการเลนโนราโรงครู ซึ่งจะจัดกันใน



Academic Journal for the Humanities and  

Social Sciences Dhonburi Rajabhat University 

 

 

Volume 8, Issue 1, January-April 2025 B46 Pisanu Kanpai 
   

 

เดือน 6 และ 7 นอกจากนี้ชาวบานยังมีความเชื่อเรื่องการสะเดาะเคราะห ซึ่งจะทำเมื่อเจาตัวรูสึกวามี
เคราะห และยังมีการสะเดาะเคราะหเพื่อความเปนมงคลอีกดวย (ธีรพร พรหมมาศ, 2545, หนา 30-33) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ภาพท่ี 4 วัดอุตตมาราม (วัดบางแซะ) รฐักลันตัน ประเทศมาเลเซีย 

ที่มา: พิษณุ กันภัย (2567) 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพท่ี 5 แมน้ำโก-ลก บริเวณดานศุลกากรตากใบ 
ที่มา: พิษณุ กันภัย (2567) 

 
ความเชื่อ ความศรัทธาของชาวสยามบานบางแซะ รัฐกลันตัน  
ความเชื ่อ ความศรัทธาของชาวสยามบานบางแซะ รัฐกลันตัน ยังมีความเขมขน และสงผล

โดยตรงตอผูเปนโนรา ผู มีเชื ้อสายโนรา ลูกหลานตายายโนรา คนทรงครูหมอโนรา ซึ ่งยังปรากฏ           
อยูในปจจุบัน (พิทยา บุษรารัตน, 2556, หนา 91) 

 
 
 



วารสารวิชาการ 

มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภฏัธนบรุ ี

 

 

ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 B47 พิษณุ กันภยั 
   

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ภาพท่ี 6 พิธีโนราโรงครู รัฐกลันตัน ประเทศมาเลเซีย 

ที่มา: พิษณุ กันภัย (2567) 
 

1) ความเชื่อเรื่องครูหมอโนรา ครูหมอโนราคือบุรพาจารยหรือครูตนโนรา และบรรพบุรุษโนรา          
ที ่ล วงลับไปแลว บางก็เรียกวา “ตายายโนรา” มีหลายองค  ดังปรากฏในตำนานโนรา บทกาศครู              
และบทรองกลอนโนรา เชน ตาหลวงคง จอมเฒาหนาทอง แมศร ีมาลา พระเทพสิงหร เปนตน            
และมีครูหมอโนราที่ชาวบานเช่ือวาเปนบุคคลสำคัญที่เรียกวา “พระราชครู” น้ันมี 12 องค แบงเปนฝาย
ชาย 6 องค ฝายหญิง 6 องค ไดแก พระเทพสิงหร ขุนศรีศรัทธา พระมวงทอง หมอมรอง พระยาสายฟา
ฟาด พรานบุญ แมศรีมาลา แมนวลทองสำลี แมแขนออนฝายขวา แมแขนออนฝายซาย แมศรีดอกไม แม
ค้ิวเหิน ดังปรากฏช่ือในบทเชิญครู หรือบทชุมนุมครูของคณะโนราแปลก ชนะบาล บานทาแค ตอนหน่ึง
วา 

 “ราชครูของนองทัง้สบิสององค  ค่ำลงพอเชิญเสด็จมา 
หญิงหกชายหก     อยาไดขาดตกเสียเลยหนา 
ฝายหญงิแมแขนออน    แมไมเจ็บไมรอนใหแมมา 
ลูกน่ังเชิญอยูไจไจ    แมแขนออนฝายซายทั้งฝายขวา  
ลูกน่ังรองเชิญแมนวลทองสำล ี   พรอมแลวแมศรีมาลา 
แมนวลทองสำลีแมศรีดอกไม   ลูกลมืเสียไมไดรองเรียกหา 
ขอเชิญแมเภาแมเมาเคลิ่น    ปาน้ีลูกเชิญเชิญใหแมมา 
ลูกไหวแมเจาไมทันเที่ยง    แมเสียงหวานเสียงเกลี้ยงใหมาหา 
แมจันจหุรีศรีจหุรา    แมเขาเปนภรรยาของตามวงทอง 
แลตาโรงครูขุนทา    ตายายทานมาไมขัดของ 
รองเชิญฝายชายตามวงทอง   ขอเรียกรองใหพอเสด็จมา 
ลูกไหวมวงทองหมอมรองไมฟาด   ลูกน่ังประกาศอาราธนา” 



Academic Journal for the Humanities and  

Social Sciences Dhonburi Rajabhat University 

 

 

Volume 8, Issue 1, January-April 2025 B48 Pisanu Kanpai 
   

 

ในสวนของประชาชนรัฐกลันตัน ซึ่งสืบทอดความเช่ือเรื่องครูหมอโนรามาจากภาคใต ก็ยังคง
ความเช่ือในลักษณะเดียวกัน อาจจะแตกตางบางในรายละเอียด เชน ประชาชนรัฐกลันตันมีความเช่ือเรื่อง
ครูหมอโนราที ่เปนครูตนคลายกับที ่ภาคใต แตมีจำนวนนอยกวา ครูหมอเหลานี ้ไดแก แมศรีมาลา         
เทพสิงหร พรานบุญ พระยาโถมน้ำ พระยาลุยไฟ ทั้งน้ีชาวบานจะนับถือแมศรีมาลามากที่สุด  

2) ความเชื่อเรื่องไสยศาสตร ไสยศาสตรเปนศาสตรที่วาดวยอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย เวทมนตรคาถา        
สิ่งศักดิ์สิทธิ์ หรือสิ่งลึกลับที่มีอำนาจเหนือมนุษย คติความเชื่อเรื่องไสยศาสตรมีวัตถุประสงค 2 ประการคือ       
1) เพื่อใหนำมาซึ่งความโชคดี ความสำเร็จ ความสุข และความปลอดภัย และ 2) เพื่อทำลายหรือขจัดปดเปาสิง่
อัปมงคลและภัยพิบัติทั้งปวง การประกอบพิธีกรรมบางอยางในโนราโรงครูจะตองใชเวทมนตรคาถาประกอบ 
เชน การเบิกโรง การผูกข้ีผูกเย่ียว การแตงตัว การสวดเทริด การแทงเข การเหยียบเสน การรำตัดผมผีชอ เปนตน 

3) ความเชื ่อเร ื ่องการแกบน การแกบน หมายถึง การทำอยางหนึ ่งอยางใดใหขาดจาก          
พันธะสัญญาที่บุคคลใดบุคคลหน่ึงไดใหไวกับเทพเจา สิ่งศักด์ิสิทธ์ิ ครูหมอโนรา เปนตน การแกบนเกิดจาก
ความเช่ือที่วามนุษยสามารถติดตอกับดวงวิญญาณได โดยผานวิธีการบวงสรวงเซนไหว และมีคนกลางใน
การติดตอ เชน คนทรง ศิลปน หมอไสยศาสตร เปนตน การติดตอกับดวงวิญญาณเหลาน้ีมักเน่ืองจากการ          
บนบานเพื่อประโยชนบางอยางเรียกวา เหมรฺย คือ การกลาวอางวิญญาณเหลาน้ันใหชวยเหลือหรอืเลกิให
โทษตาง ๆ หรือพันธะสัญญาที่มีผูบนบานไวกับสิ่งที่เคารพนับถือ พรหมศักดิ์  เจิมสวัสด์ิ และปรีชานุช  
นุมสุข (2525, หนา 125) ไดอธิบายเรื่อง เหมรฺย ไววา 

“เหมรฺย มีทั้ง เหมรฺยปาก คือการบนบานกับวิญญาณดวยวาจา และ เหมรฺยหอ เปนการจัด
หอเหมรฺย มีขาวสาร หมากพลู ดอกไม ธูปเทียน เปนตน หอเขาไว แลวกลาวบนบาน ผูเปนเจาของ        
คำบนบานตองเก็บหอเหมรฺยไว ถาคำบนบานนั้นสัมฤทธิ์ผลตองจัดการแกเหมรฺย คือ ทำพิธีบวงสรวง
ตามที่ตกลงไวตอนบนบาน หรือการแกบน” 

4) ความเชื่อเรื่องการเหยียบเสน คำวา เสน คือ เนื้อที่งอกนูนจากระดับผิวหนังเปนแผน ถามี      
สีแดงเรียกวา “เสนทอง” ถามีสีดำเรียกวา “เสนดำ” ไมทำใหเจ็บปวดหรือมีอันตราย แตถางอกบน
บางสวนของรายกาย เชน บนใบหนาจะดูนาเกลียด ถาเปนกับเด็กเสนจะโตขึ้นตามอายุ อุดม หนูทอง 
(2536, หนา 171) เช่ือวาเสนเกิดจากการกระทำของผีที่เรียกวา “ผีโอกะแซง” ซึ่งเปนผูทำหนาที่เฝาเสา
โรงโนรา และสวนหนึ่งเปนการทำเครื่องหมายของครูหมอโนรา เพื่อตองการเอาเด็กคนนั้นเปนโนราโดย
ผานทางผีโอกะแซง เสนไมสามารถหายขาดได นอกจากใหโนราทำพิธีเหยียบเสนใหในวันโนราเขาโรงคร ู
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารวิชาการ 

มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภฏัธนบรุ ี

 

 

ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 B49 พิษณุ กันภยั 
   

 

 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพท่ี 7 ความเช่ือเรื่องการเหยียบเสน 
ที่มา: พิษณุ กันภัย (2567) 

 
5) ความเช่ือเรื่องการรักษาอาการปวยไข เปนความเช่ือที่เกี่ยวเน่ืองกับความเช่ือเรือ่งครูหมอโนรา 

เพราะเชื่อวาครูหมอโนราและพิธีกรรมในโนราโรงครู สามารถรักษาอาการปวยไขบางอยางได ซึ่งอาการ
ปวยไขน้ันมาจาก 2 สาเหตุ คือ อาการปวยไขที่เกิดจากการผิดปกติของรางกาย และโรคภัยตาง ๆ ซึ่งการ
รักษาเบื้องตนคือ การบนบานขอความชวยเหลือจากครูหมอโนราที่ตนเองนับถือ ใหหายปวยจากโรคน้ัน ๆ 
แลวจะมาแกบนเมื่อหายเปนปกติ  

การศึกษาพบวาการดำรงอยู ของวัฒนธรรมโนราของชาวสยามบานบางแซะ รัฐกลันตัน            
เปนรูปแบบมุขปาฐะ ไดแก ตำนานครูหมอโนราทองถิ ่น นิทาน เรื ่อง พระสุธนมโนหรา พระรถเมรี              
และวรรณกรรมที่เปนลายลักษณอักษร ไดแก บทโนราที่ใชในพิธีกรรมโนราโรงครู ซึ่งคลายคลึงกับที่             
พบทางภาคใตในประเทศไทย เมื่อเปรียบเทียบการดำรงอยูของวัฒนธรรมโนราที่บานบางแซะ กับทาง
ภาคใตของประเทศไทยมีลักษณะที่เหมือนคลายและแตกตางกันในดานพิธีกรรม เมื่อมองในภาพรวมแลว 
โนราที่บานบางแซะยังคงดำรงธรรมเนียมปฏิบัติดั้งเดิมการประกอบพิธีโนราโรงครู โดยเริ่มจากเจาภาพ
ตองยกเชี่ยนไปติดตอรับโนรามาแสดง มีการปลูกโรงโนราไวติดพื้น ปูเสื่ออยางโบราณ มีการไหวครู                 
การเลนบท การรองสงโรงและตัดเหมฺรย 

ทั้งนี้วัตถุประสงคในการประกอบพิธีกรรมโนราโรงครูที ่บานบางแซะ เหลือเพียงการแกบน 
เหยียบเสน และเพื่อตัดจุกโนราใหมเทานั้น ในการประกอบพิธีโนราโรงครู แบบ 3 วัน 3 คืน ที่บานบาง
แซะ และทางภาคใตแมจะมีพิธีกรรมหลักที่คลายคลึงกัน ไดแก การกาศโรงไหวครู การเลนบทสบิสอง 
การเขาทรงครูหมอ การสงโรงตัดเหมฺรย แตมีข้ันตอนการประกอบพิธีที่แตกตางกันในแตละวัน คือ ทีบ่าน
บางแซะ โรงไหวครูในคืนแรก และ 2 วันตอมา ซึ่งนับเปนวันที่ 1 คืนที่ 2 วันที่ 2 และคืนที่ 3 จะเปนการ
เขาทรง และ วันที่ 3 คือวันสุดทายจะมีการเชิญครูหมอมารับเครื่องเซนในชวงเชา สวนชวงบายโนราจะวา
บทคุณคร ูครูสอน สอนรำแสงทอง รำคลองหงส เลนบทสิบสอง จากน้ันจึงทำพิธีสงโรง และตัดเหมฺรย  

สำหรับโรงโนรา ในพิธีโรงครูของชาวสยามบานบางแซะ รัฐกลันตัน ประเทศมาเลเซีย แทบไม
มีความเปลี ่ยนแปลง และยังคงเหมือนของทางภาคใตของประเทศไทย ทั ้งนี ้เพราะโนราตลอดจน
ประชาชนชาวสยามนั้นมีความนับถือครูหมอโนรา เชื่อวา โรงพิธีที่ปลูกผิดลักษณะตามแบบแผนโบราณ 



Academic Journal for the Humanities and  

Social Sciences Dhonburi Rajabhat University 

 

 

Volume 8, Issue 1, January-April 2025 B50 Pisanu Kanpai 
   

 

จะใชทำพิธีไมได เพราะครูหมอโนราไมยอมใหทำเชนน้ัน และจะถูกลงโทษใหเปนไปตาง ๆ นานา ทางทิศ
ตะวันออกของโรง จะตอพาไลออกไปราว 2 ศอก โดยยกพื้นทำเปน “ศาลเพียงตา” สูงพอเสมอศีรษะ    
บนพาไลมีเพดานผูกเพดานผาทั้งขางขวาและขางซาย โดยขางขวาวางเทริด หนาพราน รวมถึงเครื่องเซน
ครูหมอ โดยขางซายวางเครื่องเซนเทวดา เพดานผานี้ทางภาคใตจะผูกไวเพียงฝงขวาของพาไลเทาน้ัน   
ดานนี้ถือเปนหนาโรงเพราะเปนที่ประทับของครูหมอโนรา ฝงตรงขามพาไลกั้นดวยเชือกฟางเปนตาราง           
แทนเครื่องหมายบอกวาหามเขาโรงทางน้ี และหามสงของผานทางน้ี (สุพัฒน นาคเสน, 2562, หนา 26) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพท่ี 8 ลักษณะของจั่วของโรงโนราโรงคร ู
ที่มา: พิษณุ กันภัย (2567) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพท่ี 9 ศาล หรือ พาไล 
ที่มา: พิษณุ กันภัย (2567) 

 
ความแตกตางระหวางพิธีโนราโรงครูของชาวสยามบานบางแซะ กับโนราทางภาคใต คือ             

ที่บานบางแซะมีทั้งโนราผูชายและโนราผูหญิงซึ่งสามารถเปนนายโรงและประกอบพิธีกรรมตัดเหมฺรฺยได
เหมือนกัน ในขณะที่ภาคใตจะไมนิยมใหโนราผูหญิงเปนผูประกอบพิธีกรรม  อีกทั้งดานความเช่ือเรื่องครู
หมอโนรา การนับถือครูหมอของชาวสยามบานบางแซะ และชาวภาคใตในประเทศไทย ก็มีความแตกตาง



วารสารวิชาการ 

มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภฏัธนบรุ ี

 

 

ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 B51 พิษณุ กันภยั 
   

 

กัน ครูหมอโนราในภาคใตมักเรียกรวม ๆ วา “ครูหมอตายาย” หรือ “ตายายโนรา” หรือ “ตายาย”         
ซึ่งชาวใตที่มีเช้ือสายโนรานับถือวาเปนบรรพบุรุษของตน สวนครูหมอโนราที่บานบางแซะ อาจแบงไดเปน
ครูหมอของโนราและครหูมอของชาวบาน ครูหมอของโนรา ไดแก ครูหมอในตำนานโนรา เชน แมศรีมาลา 
เทพสังหรณ ครูพราน พระยามือเหล็ก พระยามือไฟ และครูหมอที่เคยสอนโนรามากอน ซึ ่งครูหมอ
ประเภทหลังน้ี อาจจะมีความสัมพันธทางสายเลือดดวยหรือไมก็ได จึงทำใหครูหมอที่บานบางแซะมีเปน
จำนวนมาก 

จากการศึกษาแสดงใหเห็นการดำรงอยูของวัฒนธรรมโนราในชุมชนชาวสยามที่บานบางแซะที่
มีการสืบทอดพิธีกรรมโนราโรงครู และความเชื ่อเรื ่องครูหมอโนราจากบรรพบุรุษมาอยางตอเนื่อง         
การประกอบพิธีกรรมโนราโรงครูที่น่ียังคงสืบทอดและถือธรรมเนียมปฏิบัติไมแตกตางจากอดีต ดังจะเห็น
ไดจากการสรางโรงโนราแบบโบราณ คือ ไมยกพื้น ไมมีการใชฉากกั้นเพื่อเปนที่แตงตัวโนรา โดยโนราจะ
แตงตัวกันในโรง ใหผูชมสามารถมองเหน็ไดเหมอืนในอดีต ตัวบทที่ใชในการประกอบพิธีกรรมก็ยังใชตัวบท
แบบเดิม เน่ืองจากมีการบันทึกตัวบทที่ใชในพิธีกรรมไวเปนลายลักษณอักษร โดยโนราแตละคนจะบันทึก
ตัวบทที่เลาเรียนมาจากครูเก็บไวเปนสมบัติสวนตัวและนำมาใชฝกซอม หรืออานเมื่อประกอบพิธีกรรม 
 
สรุป 

อิทธิพล ความเช่ือ ความศรัทธา ของโนราในประเทศไทยที่สงผลตอพิธีโนราโรงครูของชาวสยามบาน

บางแซะ รัฐกลันตัน ประเทศมาเลเซีย น้ัน ปรากฏออกมาผานทางพิธีกรรม เชน 1) ความเช่ือเรื่องครูหมอโนรา 

2) ความเช่ือเรื่องไสยศาสตร 3) ความเช่ือเรื่องการบนบาน 4) ความเช่ือเรื่องการเหยียบเสน และ 5) ความเช่ือ

เรื่องการรักษาอาการปวยไข ตลอดจนความเช่ือในการจัดเตรียมสถานที่ประกอบพิธีโนราโรงครู โดยยึดนำเอา

ความเชื่อ ความศรัทธา เรื่องโนราโรงครูมาปฏิบัติ เพราะเชื่อวาโรงพิธีที่ปลูกผิดลักษณะตามแบบแผนโบราณ 

จะใชทำพิธีไมได เพราะครูหมอโนราไมยอมใหทำเชนน้ัน ในการรักษาธรรมเนียมของโนราโรงครูไวน้ัน โนราที่

รัฐกลันตันยังคงดำรงตามธรรมเนียมปฏิบัติธรรมเนียมดั้งเดิมของโนราโรงครูไวอยางเครงครัด และยังคงมี

ลักษณะคลายคลึงกับการสรางโรงโนราในพิธีโรงครูของทางภาคใตของประเทศไทย ปจจัยในการสืบทอดพธีิ

โนราโรงครูของชาวสยามบานบางแซะ รัฐกลันตัน ประเทศมาเลเซีย ไดแก 1) การยังคงมีผูสืบทอดการเปน

โนรา โดยมีคนรุนใหมที่มาฝกหัดโนรา และเขาพิธีตัดจุกเปนโนราใหญหลายคน ดวยความเต็มใจและความ

ภาคภูมิใจ 2) การที่ชาวสยามบานบางแซะยังคงมีความเชื่อเรื่องครูหมอโนราอยางเหนียวแนน โดยเชื่อวาครู

หมอชวยคุมครองใหรอดพนจากอันตราย โรคภัยไขเจ็บตาง  ๆตลอดจนบันดาลใหสมปรารถนา จึงจัดโนราโรง

ครเูปนการแกบนบานตอบแทน และ 3) พิธีกรรมโนราโรงครูยังมกีารจดัสืบเน่ืองตอมาและในปจจบุันย่ิงมีมาก

ขึ้น เนื่องจากชาวบานบนบานครูหมอกันมาก ซึ่งวัฒนธรรมทางพิธีโนราโรงครูของชาวสยามบานบางแซะ        

รัฐกลันตัน ประเทศมาเลเซีย ยังคงดำเนินตามแบบแผน ขนบ และจารีตของโนราทางภาคใตของประเทศไทย

เพราะยึดถือขอปฏิบัติในความเช่ือความศรัทธาของครูหมอโนรา ที่สืบทอดกันมาจากอดีต 

 



Academic Journal for the Humanities and  

Social Sciences Dhonburi Rajabhat University 

 

 

Volume 8, Issue 1, January-April 2025 B52 Pisanu Kanpai 
   

 

รายการอางอิง 
 

ธีรพร พรหมมาศ. (2545). พัฒนาการทางการเมืองของรัฐกลันตันและตรังกานูต้ังแตตนคริสตศตวรรษ
ท่ี 19 ถึง ค.ศ. 1941 [วิทยานิพนธอักษรศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยศิลปากร]. SU. 
https://sure.su.ac.th/xmlui/handle/123456789/8868 

พรหมศักด์ิ เจิมสวัสด์ิ และปรีชา นุนสุข. (2525). ศาสนาและความเช่ือตาง ๆ ของชุมชนโบราณในภาคใต. 
ใน สีหวัฒน แนนหนา (บก.). รายงานการสมัมนาประวัติศาสตร-โบราณคดีศรีวิชัย (หนา 113-
127). พิฆเณศ. 

พิทยา บุษรารัตน. (2556). โนราฉบบัสถาบันทักษณิคดีศึกษา. มหาวิทยาลัยทักษิณ.  
วิเชียร ณ นคร. (2523). พุมเทวา.ท่ีระลึกงานเชิดชูเกียรติศลิปนภาคใต ขุนอุปถัมภนรากร. สำนักงาน

คณะกรรมการวัฒนธรรมแหงชาติ.  
วิไลลักษณ ยังรอด และศิริศักด์ิ คุมรักษา. (2546). พุทธศิลปในดินแดนภาคใต. แปลน รีดเดอส.  
สุธิวงศ พงศไพบูลย. (2542). โนรา. ใน สารานุกรมวัฒนธรรมไทยภาคใต (เลม 8, หนา 3871-3911). 

มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทยธนาคารไทยพาณิชย. 
สุพัฒน นาคเสน. (2539). โนรา: รำเฆ่ียนพราย-เหยียบลูกมะนาว [วิทยานิพนธศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, 

จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย]. CU. https://www.car.chula.ac.th/display7.php?bib= 
b1463414 

สุพัฒน นาคเสน. (2562). โนราทาคร.ู สำนักพมิพและสายสงดวงแกว. 
อุดม หนูทอง. (2536). โนรา. มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ สงขลา. 
 

 


