
เล็บ: บทบาทและความสําคัญตอการแสดงนาฏศิลปไทย 
Fingernail: Roles and Significance for Thai Traditional 

Dances 
 

วันที่รับบทความ : 8 กรกฎาคม 2563  ชนิดา  จันทรงาม 
1
 

วันที่แกไขบทความ : 2 สิงหาคม 2563  
วันตอบรับบทความ : 6 สิงหาคม 2563  

  
บทคัดยอ  
 

 การแสดงทางดานนาฏศิลปไทย นอกจากจะใหความสําคัญกับกระบวนทาในการรายรําที่เปน
เอกลักษณของการแสดงแลว ยังใหความสําคัญกับเครื่องแตงกายประกอบการแสดงและอุปกรณ
ประกอบการแสดงที่สะทอนถึงเอกลักษณของการแสดงนั้น ๆ ไดชัดเจน เล็บนับวาเปนอุปกรณ
ประกอบการแสดงชนิดหนึ่งที่ปรากฏในการแสดงตั้งแตสมัยโบราณจนถึงการแสดงในปจจุบัน อีกทั้งยังมี
วิวัฒนาการในการพัฒนาใหเหมาะกับยุคสมัย นอกจากนี้การสวมเล็บยังปรากฏในการแสดงทางดาน
นาฏศิลปพ้ืนบานตามภาคตาง ๆ เชน การแสดงฟอนเล็บ ภาคเหนือ การแสดงฟอนซวยมือ ภาคอีสาน 
การแสดงรําโนรา ภาคใต เปนตน กระบวนทารําและลีลาการเคลื่อนไหวในการใชเล็บก็มีลักษณะแตกตาง
กันตามบริบทของการแสดงในแตละภูมภิาค และแตกตางตามลักษณะของเล็บที่สวมใสกระบวนทารําของ
แตละการแสดงจึงมีเอกลักษณเฉพาะตัว การนําเล็บมาสวมใสเปนสวนประกอบในการแสดงเพ่ือใหเกิด
ความนาสนใจมากข้ึน ทําใหการแสดงมีความสมบูรณ สวยงาม นอกจากนี้การสวมเล็บประกอบการแสดง
ยังแสดงใหเห็นถึงทักษะของนักแสดงในการใชอุปกรณไดอยางคลองแคลว สามารถจัดวางตําแหนงใหอยู
ในระดับที่ถูกตองสวยงาม อีกทั้งยังสะทอนภูมิปญญาของคนไทยในอดีตซึ่งถือวาเปนการสืบทอด
วัฒนธรรมการรายรําท่ีสะทอนเอกลักษณอีกอยางหนึ่งของไทยไดเปนอยางด ี
 
คําสําคัญ : นาฏศิลปไทย  เล็บปลอม 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
1 อาจารยประจําหลกัสูตรครุศาสตรบัณฑิต สาขาวิชานาฏศิลปและการแสดง คณะมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลยัราชภฏัธนบุร ี

e-mail: chanida.j@dru.ac.th 



Fingernail: Roles and Significance for Thai Traditional 
Dances  

 
Received: July 8, 2020 Chanida Janngam 1 
Revised: August 2, 2020  
Accepted: August 6, 2020  

 
Abstract 
 Thai dance focuses not only on the outstanding gestures in performances, but 
also on the costumes and props, in which obviously reflect each performance’s trait. 
Brass fingernails are believed to be a prop that has been long existed in performances 
until the present days. It has been also adapted to fit into each period of time. In 
addition, wearing brass fingernails are appeared into Thai dance in each region; for 
example, fingernail dance in the North, Suai Mue dance in the Northeast, and Nora 
dance in the South. Dancing gestures and styles of the brass fingernails differ according 
to the context of performances in each region as well as the appearances of brass 
fingernail. Therefore, dancing gestures of each performance are unique. Wearing brass 
fingernails as a prop enables the performance to become more interesting, complete, 
and graceful. It also reflects the performers’ skills of smoothly using the prop by 
positioning their gestures, appropriately and gracefully. Moreover, it reflects folk wisdom 
of Thai people in the past. This is considered the cultural inheritance of dancing that 
reflects one of Thai identities.   
 
Keywords: Thai dance, brass fingernails 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
1 Dr., Faculty of Humanities & Social Sciences, Dance and Drama, Dhonburi Rajabhat University. 

e-mail: chanida.j@dru.ac.th  



วารสารวิชาการ 
มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี  
ปที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน - ธันวาคม 2563 113 ชนิดา จันทรงาม 
   

 

บทนํา 
 เล็บ เปนอุปกรณประกอบการแสดงที่ใชสวมใสนิ้วมือประกอบการรายรํา ที่ปรากฏในการแสดง
นาฏศิลปไทยในแตละภูมิภาค ที่มีความเก่ียวของกับวัฒนธรรมดั้งเดิมของชาวสุวรรณภูมิ หลักฐานการ
สวมเล็บที่เปนลายลักษณอักษรมีอยูในบันทึกจดหมายเหตุลาลูแบรสมัยอยุธยา เปนการบันทึกเหตุการณ
ในสยามโดยราชทูตชาวฝรั่งเศสเมื่อราว พ.ศ. 2231 ซึ่งสมเด็จพระเจาบรมวงศเธอกรมพระนราธิป
ประพันธพงศไดทรงแปลจากตนฉบับภาษาอังกฤษชื่อเรื่องวา A NEW HISTORICAL RELATION OF THE 
KINGDOM OF SIAM BY MONSIEUR DE LA LOUBERE โดยมีการกลาวถึงการสวมเล็บในการรายรํา
ตอนหนึ่งวา “…เราไดเห็นนางละครชาวสยามคาที่จะใหงามเกินงาม สวมเล็บที่ทําดวยทองเหลืองยาวมาก 
ทําใหมองดูคลายเล็บเหยี่ยวไป…” และอีกตอนหนึ่งวา “…นักระบําชายหญิงเหลานี้สวมเล็บปลอมทําดวย
ทองเหลืองยาวมาก…” (กรมพระนราธิปประพันธพงศ, 2503, หนา 209) นอกจากนี้ ยังปรากฏการสวม
เล็บในการแสดงละครนอก ซึ่งละครนอกนั้นโดยปกติแลวเลนไดทั้งชายและหญิง แตไมสามารถเลนเรื่อง
เดียวกับละครในได กลาวถึงการสวมเล็บปลอมวา “...ผูรําจะสวม “เทริด” (คือ มงกุฎที่มีกระบังหนา)     
ใสเล็บปลอม ผูแสดงจะทําทั้งหนาที่ขับรองและรําดวยตนเองใชวงปพาทยบรรเลงประกอบ ซึ่ง “โนรา
ชาตรี” หรือ “ละครชาตรี” ที่รูจักกันในปจจุบันก็คือละครนอกในสมัยกรุงศรีอยุธยานั่นเอง...” (วินัย  
พงศศรีเพียร, 2559, หนา 292-293)  
 การสวมเล็บยังปรากฏในสมุดขอยแสดงตําราทารําตาง ๆ ฉบับเกาอายุราวยุคตนรัตนโกสินทร 
และยังปรากฏในภาพจิตรกรรมไทยที่มีการวาดลายเสนลวดลายเปนลักษณะโคงงอ จึงมีการวาดเทพบุตร
เทพธิดานางฟอนใหมีลักษณะทรวดทรงท่ีโคงงอ มีมือโคงยาว และอาจมีการสวมเล็บซึ่งเปนการผสมผสาน
กับงานจิตรกรรมไทย อีกทั้งยังมีงานจิตรกรรมลานนาที่ปรากฏการเขียนภาพจิตรกรรมฝาผนัง โดยมีการ
สวมเล็บโลหะสีทองฟอนพบไดจากภาพจิตรกรรมฝาผนังวัดภูมินทร จังหวัดนาน เปนภาพเทวดากําลัง
ฟอนรําโดยสวนปลายน้ิวมือทั้งสองขางมีเล็บสีทองสวมอยูท้ัง 8 นิ้ว จากการกําหนดอายุของงานจิตรกรรม
คาดวานาจะเขียนข้ึนในตนพุทธศตวรรษที่ 25 

อาจกลาวไดวา การสวมเล็บมีหลักฐานที่ปรากฏข้ึนมาตั้งแตสมัยกรุงศรีอยุธยา ในรูปแบบการ
แสดงละครในราชสํานัก นอกจากนี้อิทธิพลในการสวมเล็บยังแผกระจายออกไปสูภูมิภาคตาง ๆ ของ
ประเทศไทย ปรากฏอยูในการแสดงนาฏศิลปพ้ืนบาน บทความฉบับนี้ผูเขียนมุงนําเสนอในประเด็นการ
สวมเล็บในการแสดงนาฏศิลปไทยแบบดั้งเดิมตั้งแตสมัยอยุธยา และปจจุบันปรากฏการสวมเล็บในการ
แสดงพ้ืนบานของไทย รวมไปถึงลักษณะของเล็บบทบาทและความสําคัญของเล็บประกอบการแสดง
นาฏศิลปไทยที่มีกระบวนทารําในการสวมเล็บท่ีเปนเอกลักษณของแตละภูมิภาค 
 
การสวมเล็บในการแสดงภาคกลาง 
 การสวมเล็บที่ปรากฏในการแสดงนาฏศิลปภาคกลางปรากฏข้ึนจากหลักฐานในสมัยกรุงศรี
อยุธยา หลักฐานท่ีกลาวถึงคําวา“ละคร” ในสมัยแผนดินสมเด็จพระนารายณมหาราชในจดหมายเหตุของ
เมอสิเออรเดอลาลูแบร (Simon de La Loubère) ราชทูตฝรั่งเศสซึ่งเขามาในกรุงศรีอยุธยาไดบรรยายถึง
การแสดงของชาวไทยในสมัยนั้นความวา “มีโขนกับระบําเลนในงานศพรวมทั้งงานอ่ืนอีกบาง สวนละคร



Academic Journal for the Humanities and  
Social Sciences Dhonburi Rajabhat University  
Volume 3, Issue 3, September - December 2020 114 Chanida Janngam 
   

 

เลนในงานสมโภช ตัวละครเปนชายลวนการแสดงแตละเรื่องใชเวลานานถึง 3 วันโดยเริ่มตั้งแต 08.00 น. 
ถึง 19.00 น. ทุกวัน” (สุรพล วิรุฬหรักษ, 2547, หนา 25) ตามหลักฐานคํากลาวขางตนนี้แสดงใหเห็นวา
การแสดงละครนาจะมีมากอนสมัยรัชกาลสมเด็จพระนารายณมหาราช แตอยางนอยก็นาจะมีการแสดง
ละครกอนที่ลาลูแบรจะเดินทางเขามาในกรุงศรีอยุธยา สวนตัวละครที่แสดงนั้นเปนผูชายลวนซึ่งในการ
แสดงละครชาตรีละครนอกแตเดิมใชผูชายแสดงลวน ซึ่งอาจมีการนําเรื่องมโนราหมาแสดงเปนละคร
ประเภทใดประเภทหนึ่งในยุคนี้ก็เปนได (พัชรินทร สันติอัชวรรณ, 2551, หนา 83) 

นอกจากนี ้สมเด็จพระเจาบรมวงศเธอกรมพระยาดํารงราชานุภาพ ทรงใหขอสันนิษฐานวาละคร
ชาตรีไดเปนท่ีแพรหลายเปนพ้ืนเมืองอยูแลวในกรุงศรีอยุธยา ขุนศรัทธาไดนําลงไปเผยแพรในภาคใต และ
ไดรับความนิยมเปนอยางมาก โดยเรื่องที่นิยมแสดงคือ เรื่องมโนราห เมื่อนําแสดงทางภาคใต ชาวใตนั้น
พูดตัดคําเปนลหุอยูหนาหมดโดยเรียกสั้น ๆ วา “โนราห”ตอมากรุงศรีอยุธยาปรับปรุงการแสดงละคร
เปลี่ยนรูปไปแตทางภาคใตยังคงรักษาแบบแผนเดิมอยูประเภทละครจากบทละครกรุงเกาชื่อเรื่องนําเอา
มโนราหไปในทางเปนละครชาตรีนิยมแสดงกันในจังหวัดนครศรีธรรมราช เนื่องจากในบทละครมีภาษา
ปกษใตปนอยูมากอีกทั้งยังมีเนื้อหาและเนื้อความสอดคลองใกลเคียงกับนิทานพ้ืนบานเรื่องมโนราห
ถายทอดไวในหนังสือมโนรานิบาต จึงมีโอกาสเปนไปไดวาบทละครกรุงเกาเรื่องนางมโนราหนี้ อาจเปนบท
ละครสําหรับการแสดงละครโนราชาตรีที่มีการจัดแสดงมาตั้งแตบทละครเรื่องมโนราหครั้งกรุงเกา มี
เนื้อหากลอนบทละครปรากฏอยู (อาภรณ-จาตุรงค มนตรีศาสตร, 2526, หนา 24) 

ตอมาในสมัยรัชกาลที่ 4 อนุญาตใหผูหญิงสามารถแสดงละครไดทั่วไป ไมหวงหามไวเฉพาะละคร
ผูหญิงของหลวงเหมือนอยางแตกอน นักแสดงละครชาตรีจึงเปลี่ยนจากผูชายเปนผูหญิง ทําใหตองสวม
เสื้อแบบละครนอก และเปลี่ยนเทริดเปนชฎา เพราะรับกับใบหนาของผูหญิงทําใหดูงดงามมากกวา 
รวมทั้งนําเครื่องประดับของละครนอกมาใช จนครบเครื่องของละครนอกในที่สุด สวนการสวมเล็บก็   
คอย ๆ หมดไป สําหรับการรําแบบโนราที่เปนทารําของผูชายคือ มีวง และเหลี่ยมเปดกวางสุด ก็ปรับ
ลดลง เพ่ือใหเหมาะสําหรับผูหญิง โดยยังคงทาทางแอนอกตึง กนงอน และย่ําเทาเขาจังหวะไว ไมใชการ
กระทบจังหวะดวยเขาแบบละคร 

 
ลักษณะเล็บในการแสดง 
เล็บประกอบการแสดงละครชาตรี มีลักษณะเปนกรวยทําจากทองเหลืองแตเดิมทําจาก

ทองเหลืองแผนหนา ตัดเปนแนวตรง พับเปนกรวยใหปลายนิ้วเล็กและเรียวงอนโคงตามปลายนิ้วมือ   
สวมเล็บที่น้ิวทั้ง 8 นิ้ว ยกเวนนิ้วหัวแมมือทั้งสองขาง แลวนิ้วมือจะมีความยาวประมาณ 3 นิ้ว 

 



วารสารวิชาการ 
มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี  
ปที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน - ธันวาคม 2563 115 ชนิดา จันทรงาม 
   

 

 
 

ภาพท่ี 1 การสวมเล็บในการแสดงละครแบบดั้งเดิม 
ที่มา : https://web.facebook.com/219997661471803/posts/ 

431301067008127/?_rdc=1&_rdr 
 

 การสวมเล็บมือในการแสดงภาคกลางอาจกลาวไดวา ปรากฏในการแสดงในราชสํานักที่มีมา
ตั้งแตสมัยกรุงศรีอยุธยา คือ ละครชาตรี เปนการสวมเล็บที่ไดรับอิทธิพลจากนางมโนราห ในวรรณกรรม
เรื่อง พระสุธน-มโนราห การสวมเล็บจึงสะทอนถึงรูปรางของนางมโนราหที่มีลักษณะเปนนางกินรีครึ่งคน
ครึ่งนก กระบวนทารําจึงเปนลีลาการเคลื่อนไหวของนกในอิริยาบถตาง ๆ เชน ทาบิน ทากระโดด ทากาง
ปก เปนตน ผสมผสานกระบวนทารําทางดานนาฏศิลปไทย นําเสนอในรูปแบบละครหลวง เล็บจึงเปน
สวนหนึ่งของรางกายของตัวละครที่ไมใชมนุษย นอกจากนี้การสวมเล็บในการแสดงของภาคกลาง ยัง
ปรากฏในการแสดงประเภทระบําและรําที่ประดิษฐข้ึนใหมโดยกรมศิลปากร โดยมีแนวคิดเก่ียวกับการ
สวมเล็บมาจากนางมโนราหท่ีปรากฏในบทละคร เชน การแสดงรํามโนราหบูชายัญ ตอน มโนราหบูชายัญ 
การแสดงระบํากินรีรอน ตอนนางกินรีเลนนํ้าท่ีสระโบกขรณี และการแสดงทีป่รากฏการสวมเล็บทั้งผูหญิง
และผูชาย เชน ระบําไกรลาศสําเริง รําซัดชาตร ีเปนตน 
 
การสวมเล็บในการแสดงภาคใต 

การสวมเล็บที่ปรากฏในการแสดงนาฏศิลปภาคใต คือ การรําโนราหรือเรียกวา “มโนหรา” เปน
มหรสพพ้ืนเมืองหรือศิลปะการแสดงที่มีความเปนเอกลักษณเฉพาะของตนเองอยางหนึ่งของชาวภาคใตที่
มีมายาวนาน ความเขาใจหรือการใหความหมายเก่ียวกับ “โนรา” นับวาเปนศิลปะการแสดงทองถ่ินที่มี
การรายรําตามแบบฉบับของชาวปกษใต เปนนาฏศิลปและเปนการละเลนพ้ืนเมือง (ขุนอุปถัมภ นรากร 
อางถึงใน ประพนธ เรืองณรงค, 2519, หนา 58) โนราเปนการละเลนพ้ืนเมืองภาคใตที่มีแมบททารําอยาง
เดียวกับละครชาตรีคําวา “มโนราห” ชาวบานภาคใตเรียกวา “โนรา” เปนการละเลนพ้ืนเมืองที่ออนชอย



Academic Journal for the Humanities and  
Social Sciences Dhonburi Rajabhat University  
Volume 3, Issue 3, September - December 2020 116 Chanida Janngam 
   

 

สวยงามมีท้ังบทขับกลอมบทเจรจาการเลนละครโนราหสามารถแบงการเลนออกเปน 2 ประเภท คือ การ
เลนโนราหเพ่ือความบันเทิงและเพ่ือประกอบพิธีกรรม ขณะเดียวกันยังมีมุมมองในมิติดานพิธีกรรมความ
เชื่อที่มองวาเปนลัทธิความเชื่อเก่ียวกับบรรพบุรุษ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ ซึ่งเรียกวา “ครูหมอโนรา หรือ ตายาย
โนรา” และพิธีกรรมที่เรียกวา “โนราโรงคร”ู (ปริตตา เฉลมิเผา กออนันตกูล, 2541, หนา 137)  

กระบวนทารําของโนรามีทารําหลักที่ใชในการแสดง ซึ่งนํามาจากทารําที่ปรากฏในบทครูสอนบท
สอนรําและบททาปฐม ซึ่งบทเหลานี้จะประกอบดวยทารําตาง ๆ แตกตางกันไปและเมื่อตางครูตาง
ประดิษฐทารํา ชื่อทารําตาง ๆ ก็แตกตางกันข้ึนอยูกับครูมโนราหแตละคณะเพราะตางครูตางตําราจึงทํา
ใหทารําตาง ๆ ที่คิดประดิษฐข้ึนจะเห็นวาเกิดจากแรงบันดาลใจตางกัน ซึ่งสวนใหญไดเกิดจากการสังเกต
ธรรมชาติ (ธนาภรณ โพธิ์เพชร, 2557, หนา 26) กระบวนทารําในการแสดงโนรา เชน ทาราหูจับจันทร 
หรือทาเขาควาย ทากินนรหรือกินนรรํา (ทาข้ีหนอน) ทาจับระบํา ทาแมงมุมชักใย ทาหงสลีลา ทาชาง
ประสานงา เปนตน  

การสวมเล็บในกระบวนทารําโนรา มีลักษณะที่เปนเอกลักษณเฉพาะตน คือ การสวมเล็บในการ
รายรําทําใหเล็บมีความพริ้วไหว โดยใชเอ็นในการประดิษฐเล็บตอออกมาจากปลายนิ้วมือ จึงทําใหขณะ
รายรําในกระบวนทาตาง ๆ สงผลตอการเคลื่อนไหวของเล็บ มีลักษณะพริ้วไหวตามแรงของการใชมือใน
ทาตาง ๆ การใชนิ้วรายรําในลักษณะตาง ๆ เชน การกํามือแลวคอยกรีดนิ้วออกทีละนิ้ว ซึ่งแตกตางจาก
ภาคกลาง เนื่องจากเล็บในการแสดงโนรานั้นเปรียบเสมือนสวนหนึ่งของรางกาย คือ เปรียบเหมือนเล็บมือ   
อีกทั้งบทบาทของเล็บยังสงผลตอกระบวนทารําที่สื่อออกมาในการจีบ การคลายมือ กรีดนิ้ว เปนตน    
ถือเปนเอกลักษณเฉพาะของการแสดงชุดนี ้

 
ลักษณะเล็บในการแสดงโนรา 

 การสวมเล็บในการแสดงโนราหรือมโนหรามีแนวคิดเดียวกับนางมโนราหของละครชาตรี คือ
เปรียบเหมือนนางมโนราหที่มีรูปรางลักษณะของนางกินรี ผูแสดงจึงมีการสวมเล็บ สวมปก และสวมหาง 
แตเล็บที่สวมจะมีลักษณะที่เปนเอกลักษณของภาคใต และแตกตางจากนางมโนราหในการแสดงชุดอ่ืน 
เล็บท่ีสวมจะมีลักษณะเปนกรวยทําดวยทองเหลืองหรือเงิน ยาวขนาด 3-4 นิ้ว ปลายของเล็บจะถูกดัดให
มีความโคงงอสวยงาม ตกแตงดวยหวายหรือเอ็นที่มีลูกปดรอยสอดสีไวพองาม สลับไปจนสุดปลายเล็บทํา
ใหเล็บของโนรามีลักษณะยืดหยุนตามแรงนิ้วที่รายรํา การสวมเล็บมือจะสวมนิ้วมือขางละ 4 นิ้ว ยกเวน
นิ้วหัวแมมือ 

 
 
 
 

ภาพท่ี 2 เล็บปลอมในการแสดงโนรา 
ที่มา : ชนิดา จันทรงาม 



วารสารวิชาการ 
มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี  
ปที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน - ธันวาคม 2563 117 ชนิดา จันทรงาม 
   

 

 บทบาทการสวมเล็บในการแสดงโนรานาฏศิลปพ้ืนบานภาคใต ยังคงไดรับอิทธิพลจาก
วรรณกรรมพ้ืนบานเรื่อง พระสุธน-มโนราห นําแนวคิดมาจากนางมโนราหที่เปนตัวละครเอก เครื่องแตงกาย 
ประกอบการแสดงจึงมีการสวมปก สวมหางและสวมเล็บ เพียงแตเล็บของโนราภาคใตมีลักษณะแตกตาง
จากการแสดงชุดอ่ืนเนื่องจากบทบาทของเล็บในการแสดงโนราเปรียบเสมือนอวัยวะสวนหนึ่งของรางกาย
ซึ่งสื่อถึงแนวคิดเชนเดียวกันกับนางมโนราหของภาคกลาง โดยมีทาที่ใชสื่อสารผานตัวละครที่มีลักษณะ
เปนนกในการเคลื่อนไหวในลักษณะตาง ๆ เชน ทากินนรรํา ทาจับระบํา เปนตน เล็บในการแสดงโนรามี
ลักษณะที่กลมกลืนกับเครื่องแตงกายประกอบการแสดงที่ทําจากลูกปดเปนหลักนับวาเปนเอกลักษณของ
การแสดง อีกทั้งการแสดงโนรายังมีบทบาทในการเชื่อมโยงเรื่องของพิธีกรรมความเชื่อที่เก่ียวของกับทาง
ไสยศาสตร ที่มีความศรัทธาตอดวงวิญญาณบรรพบุรุษหรือครูหมอโนรา จึงสงผลใหโนราเครงครัดในพิธี
และข้ันตอนตาง ๆ ในขณะเดียวกันการแสดงโนรายังเปนการแสดงเพ่ือใหความบันเทิงและความ
สนุกสนาน ในการรายรําที่อาศัยความชํานาญ การรองท่ีขับกลอนในลักษณะตาง ๆ การเลนเปนเรื่องราวที่
เนนความตลก และการขับบทกลอนแบบโนราใหไดเน้ือหาตามทองเรื่อง 
 
การสวมเล็บในการแสดงภาคอีสาน 

การสวมเล็บในการแสดงภาคอีสานปรากฏตั้งแตอดีตในการแสดงฟอนกลองตุม ซึ่งนับวาเปนการ
แสดงปรากฏการสวมเล็บที่มีความเกาแกชุดหนึ่ง การฟอนกลองตุมจะเรียกเล็บที่สวมวา “ซวยมือ” หรือ 
“กรวยมือ” ซึ่งหมายถึง “เล็บมือของชาวอีสาน” การฟอนกลองตุมเปนการแสดงพ้ืนบานที่เกาแกอยาง
หนึ่งของชาวอีสานใตจังหวัดศรีสะเกษและจังหวัดอุบลราชธานี โดยใชผูชายแสดงลวน สันนิษฐานวาใน
อดีตใชผูชายแสดงเนื่องจากผูชายประกอบอาชีพเกษตรกรรม เมื่อถึงงานบุญผูชายจับกลุมดื่มสุราจึงเปน
สาเหตุที่ทําใหเกิดความคึกคะนองเกิดการฟอนรําเพ่ือความสนุกสนานในงานประเพณี สวนผูหญิงจะ
ออกมาเตนระบําถือวาไมเหมาะสม ตอมาผูหญิงไดเขามามีสวนรวมในการฟอนกลองตุมกับผูชาย    
(วรรณิกา นาโสก, 2551, หนา 127) การแสดงฟอนกลองตุม เปนการแสดงที่นิยมแสดงในขบวนแหตาม
เทศกาลงานบุญ เนื่องจากมีความเชื่อเก่ียวกับเรื่องผีและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ สวนใหญเนนไปทางพิธีกรรม 
โดยเฉพาะบุญเดือนหกหรือบุญบั้งไฟเพ่ือเปนการบวงสรวงผีฟาเทวดาและพญาแถนขอฝนใหตกตองตาม
ฤดูกาลเพ่ือใชประโยชนในทางเกษตรกรรม อันเปนบุญหลวงที่สะทอนวิถีชีวิตเกษตรกรรมของชาวบานที่
ตองพ่ึงพาฟาฝนและธรรมชาติ จึงตองมีการฟอนรําเพ่ือวิงวอนรองขอตอสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 

กระบวนทาฟอนรําซวยมือในการฟอนกลองตุมแตเดิมเปนการฟอนไมมีแบบแผน ไมมีหลักฐานวา
ใครเปนผูประดิษฐ ทาฟอน การฟอนจะเนนการใชมือและเปนทาทางการเลียนแบบทาทางการทํามาหา
กิน การใชชีวิตประจําวัน ซึ่งมีลักษณะเรียบงายกระฉับกระเฉง ไมคอยมีความออนชอยงดงาม       
(วรรณิกา นาโสก, 2551, หนา 126) การสวมเล็บซวยมือในการฟอนกลองตุมมีลักษณะของการใชแขน
และมือ โดยไมมีการจีบแตจะใชการมวนขอมือสะบัดมือ การชูมือขึ้น-ลง และการใชสันมือตบ (ชาวบาน
เรียก ฟกมือ) ตามจังหวะ นิ้วมือแตละนิ้วกางออกจากกันเพ่ือมิใหซวยมือติดหรือเกาะกัน เชน ทาอัญเชิญ 
ทาคําม่ันสัญญา ทาทํานา ทาเก้ียว ทาลา เปนตน เอกลักษณของการสวมเล็บซวยมือในการฟอนกลองตุม 
คือ การวาดแขนแบบอิสระโดยการยกแขนข้ึน-ลง สลับกับการมวนมือหรือแกวงแขนลงคลายกับการเดิน 



Academic Journal for the Humanities and  
Social Sciences Dhonburi Rajabhat University 
Volume 3, Issue 3, September - December 2020 
 

 

ลีลาการฟอนเปนทาแบบพ้ืนบานเนนการสะบัดกวัดไก
ซวยมือดูสวยงามและมีความพรอมเพรียง ผูฟอนจะเวนระยะหางเพ่ือความสวยงาม
 

ลักษณะเล็บในการแสดง 
เล็บหรือซวยมือในการแสดงฟอนกลองตุม วัสดุที่นํามาใชในการทําเล็บซวยมือแตเดิมทําจากตน

ตะไครหางนาค ยาวประมาณ 1 ฟุต โดยการผาโคนเปนรูปกรวยยาวประมาณ 
ไผ จากนั้นนําฝายหลากสีมาถักพันเขารอบกรวยจนถึงปลายกรวยดวยไหมพรมตามสีธงชาติ คือ สีขาว สี
แดง สีน้ําเงิน เหตุผลท่ีพันกานซวยมือเปนสีธงชาติเพ่ือสรางความสามัคคีรักใครปรองดอง
ดอกฝายสีขาวมาติดบนยอดซวยมือ (วรรณิกา นาโสก
นั้นหายากจึงนําไมไผตัดยาวประมาณ 1 ฟุต แยกออกเปนรูปกรวยยาวประมาณ 
โดยการสานเปนกรวยสานบริเวณโคนน้ิวเชนเดียวกับตนตะ
ฝายติดบนยอดแทน โดยผูฟอนจะใสซวยมือทั้งหมด 
 

ภาพท่ี 3 เล็บปลอมในการแสดงฟอนกลองตุม
ที่มา 

บทบาทการสวมเล็บในการฟอนของภาคอีสาน มักจะมีความเก่ียวของกับงานบุญประเพณีใน
ทองถ่ิน โดยเฉพาะงานบุญบั้งไฟและบุญผะเหวดเปนสวนมาก เพ่ือเปนการบวงสรวงบูชาสิ่งศักสิทธิ์ใหมี
ฝนตกตองตามฤดูกาลเพ่ือใชในการเกษตร โดยการฟอนจะเกิดเปนลักษณะการฟอนแบบขบวนแหหรือ
ขบวนเซิ้ง สวนตัวเล็บมีลักษณะแตกตางกันไปตามทองถ่ินนั้น
เปรียบเสมือนอุปกรณประกอบการแสดงที่ใชสวมขณะรายรํา เปนการแสดงถึงภูมิปญญาของชาวบานใน
การประดิษฐเล็บ อีกทั้งเล็บยังใชเปนการสื่อสารกับสิ่งที่ลี้ลับเพ่ือขอพรตอสิ่งศักสิทธิ์
ตัวแทนในการติดตอสื่อสาร นอกจากฟอนกลองตุมแลวยังปรากฏการสวมเล็
อีสาน เชน  ฟอนโกยมือ ฟอนภูไท ฟอนแถบลาน เปนตน แตมีชื่อเรียกเล็บแตกตางกันไปตาม
ขนบธรรมเนียมและภูมิศาสตรข้ึนอยูกับทองถ่ินนั้น ๆ เชน ฟอนกลองตุม เปนการแสดงของชาวไทลาว 
เรียกวา สวยหรือซวยมือ บริเวณภาคอีสานตอนใต จังหวัดศรีสะเกษ

 
118 Chanida Janngam 

  

ลีลาการฟอนเปนทาแบบพ้ืนบานเนนการสะบัดกวัดไกวขอมือ ไมมีการใชมือจีบทําใหนิ้วมือทั้งสิบที่สวม
ซวยมือดูสวยงามและมีความพรอมเพรียง ผูฟอนจะเวนระยะหางเพ่ือความสวยงาม 

เล็บหรือซวยมือในการแสดงฟอนกลองตุม วัสดุที่นํามาใชในการทําเล็บซวยมือแตเดิมทําจากตน
ฟุต โดยการผาโคนเปนรูปกรวยยาวประมาณ 1 นิ้ว แลวสานดวยตอกไม

ไผ จากนั้นนําฝายหลากสีมาถักพันเขารอบกรวยจนถึงปลายกรวยดวยไหมพรมตามสีธงชาติ คือ สีขาว สี
แดง สีน้ําเงิน เหตุผลท่ีพันกานซวยมือเปนสีธงชาติเพ่ือสรางความสามัคคีรักใครปรองดองในชุมชน แลวนํา

วรรณิกา นาโสก, 2551, หนา 139) ปจจุบันเนื่องจากตนตะไครหางนาค
ฟุต แยกออกเปนรูปกรวยยาวประมาณ 1 นิ้ว มาทําซวยมือแทน 

การสานเปนกรวยสานบริเวณโคนน้ิวเชนเดียวกับตนตะไครหางนาค และใชไหมพรมสีขาวมาแทนดอก
วยมือทั้งหมด 10 นิ้ว  

 
เล็บปลอมในการแสดงฟอนกลองตุม 

 : วรรณิกา นาโสก 
 

บทบาทการสวมเล็บในการฟอนของภาคอีสาน มักจะมีความเก่ียวของกับงานบุญประเพณีใน
โดยเฉพาะงานบุญบั้งไฟและบุญผะเหวดเปนสวนมาก เพ่ือเปนการบวงสรวงบูชาสิ่งศักสิทธิ์ใหมี

ฝนตกตองตามฤดูกาลเพ่ือใชในการเกษตร โดยการฟอนจะเกิดเปนลักษณะการฟอนแบบขบวนแหหรือ
ขบวนเซิ้ง สวนตัวเล็บมีลักษณะแตกตางกันไปตามทองถ่ินนั้น ๆ การสวมเล็บของภาคอีสาน เล็บ
เปรียบเสมือนอุปกรณประกอบการแสดงที่ใชสวมขณะรายรํา เปนการแสดงถึงภูมิปญญาของชาวบานใน
การประดิษฐเล็บ อีกทั้งเล็บยังใชเปนการสื่อสารกับสิ่งที่ลี้ลับเพ่ือขอพรตอสิ่งศักสิทธิ์ โดยใชเล็บเปน
ตัวแทนในการติดตอสื่อสาร นอกจากฟอนกลองตุมแลวยังปรากฏการสวมเล็บมือในการแสดงของภาค
อีสาน เชน  ฟอนโกยมือ ฟอนภูไท ฟอนแถบลาน เปนตน แตมีชื่อเรียกเล็บแตกตางกันไปตาม
ขนบธรรมเนียมและภูมิศาสตรข้ึนอยูกับทองถ่ินนั้น ๆ เชน ฟอนกลองตุม เปนการแสดงของชาวไทลาว 
เรียกวา สวยหรือซวยมือ บริเวณภาคอีสานตอนใต จังหวัดศรีสะเกษ ฟอนโกยมือ เปนการแสดงชาวภูไท 



วารสารวิชาการ 
มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี  
ปที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน - ธันวาคม 2563 119 ชนิดา จันทรงาม 
   

 

จังหวัดสกลนคร เรียกวา โกยมือ ฟอนภูไท เปนการแสดงของชาวภูไท จังหวัดกาฬสินธุ เรียกวา ตวยมือ 
เปนตน  
การสวมเล็บในการแสดงภาคเหนือ 

การสวมเล็บปลอมปรากฏในการแสดงฟอนเล็บของภาคเหนือ การฟอนจะมีมากในงานที่มี
ความสําคัญเก่ียวกับพุทธศาสนา ฟอนเล็บจึงปรากฏในประกอบขบวนแหครัวทานและมักจะเรียกวา 
“ฟอนแหครัวทาน” เปนลักษณะที่ผูฟอนหรือชางฟอน เดินฟอนไปกับขบวนจากวัดที่ตนทําบุญหรือทาง
ภาคเหนือเรียกวา “ศรัทธาวัด” ไปจนถึงวัดท่ีเปนเจาภาพปอยหลวง โดยลักษณะการจัดขบวนมักเปนชาง
ฟอนนําหนาตอดวยดนตรีต๊ิงโหนง แลวเปนชาวบานถือเครื่องครัวทานตามดวยชาวบานของหมูบานนั้น ๆ 
คือ การฟอนแหนําเครื่องไทยทาน (สายสวรรค ขยันยิ่ง, 2543, หนา 105) โดยมีความเชื่อที่วาการฟอนนี้
เปนการฟอนของนางฟาที่รวมแสดงความปติยินดีในการประกอบผลบุญ บางประเพณีจะมีการฟอนเล็บ
สอดแทรกอยูในประเพณีหรืองานสําคัญ ๆ เชน ประเพณีออกพรรษา ประเพณีทอดกฐิน ประเพณียี่เปง 
เปนตน จนอาจทําใหเมื่อมีงานประเพณีศิลปวัฒนธรรมตาง ๆ ทางภาคเหนือมักจะปรากฏการฟอนเล็บ
ควบคูกันไป หลักฐานทางวิชาการที่ไดปรากฏการสวมเล็บวาไดมีการปรับปรุงและมีการสวมเล็บฟอน
ในชวงสมัยพระราชชายาเจาดารารัศมี ทรงปรับปรุงนาฏศิลปลานนาการนําเล็บฟอนมาสวมใสในการ
แสดง นาจะมีแนวคิดจากการที่พระองคไดเขาไปประทับอยู ในพระบรมมหาราชวังและทรงได
ทอดพระเนตรละครหลวงหรือการแสดงที่มีการสวมเล็บ จึงไดนํามาปรับปรุงการฟอนของภาคเหนือ   
(สรายุทธ ออนแสงคุณ, 2550, หนา 30) เมื่อพระองคทรงปรับปรุงนาฏศิลปลานนาจึงมีการผสมผสาน
กระบวนทารําแบบใหมมาประยุกตกับการฟอนแบบด้ังเดิม โดยผูฟอนจะสวมเล็บที่ปลายนิ้ว ยกเวนหัวแม
มือเพ่ือใหมีความสวยงาม ตัวเล็บมีลักษณะแตกตางไปจากเล็บของภูมิภาคอ่ืน 

รูปแบบกระบวนทาและลีลาทาฟอนแตเดิมไมไดกําหนดตายตัว แตกระบวนทาและลีลาการราย
รําเปนเอกลักษณตามแบบฉบับการฟอนของภาคเหนือ ซึ่งกระบวนทาฟอนของการรําฟอนเล็บจะเปนการ
รายรําตามจังหวะและการฟอนอวดเล็บท่ีมีความโคงงอตามน้ิวมือที่รายรํา โดยทาฟอนจะมีทาหลักและทา
ซ้ํา เชน ทากลางอัมพร ทาบิดบัวบาน ทาจีบสงหลัง เปนตน ระหวางที่ทําการฟอนการย่ําเทาของผูฟอน
จะย่ําเทาตามจังหวะเสียงดนตรี โดยจะฟงเสียงดนตรีวงกลองต่ึงโนงและเสียงฉาบเปนหลัก 
 

ลักษณะของเล็บในการแสดงฟอนเล็บ 
เล็บในการแสดงฟอนเล็บมีลักษณะเหมือนกับการแสดงภาคกลางในรูปแบบรํา ระบํา อาจกลาว

ไดวาไดรับอิทธิพลมาจากการแสดงละครชาตรี จึงทําใหเล็บมีลักษณะเดียวกัน คือ เปนกรวยทําดวยแผน
โลหะสีทองหรือสีเหลือง ความยาวประมาณ 2-3 นิ้ว สวมเพียง 8 นิ้ว สวนปลายจะมีการดัดใหโคงงอ แต
เดิมคาดวานาจะทําข้ึนจากแผนเงิน แตชาวบานไดนํามาประยุกตเปนแผนโลหะสีทอง การสวมเล็บในการ
แสดงฟอนเล็บ ผูแสดงนิยมสวมเล็บทุกนิ้วเวนหัวแมมือ 
 



Academic Journal for the Humanities and  
Social Sciences Dhonburi Rajabhat University 
Volume 3, Issue 3, September - December 2020 
 

 

ภาพท่ี 4 เล็บปลอมในการแสดงฟอนเล็บ
ที่มา :

บทบาทของเล็บในการแสดงฟอนเล็บ
รัศมี ที่ทานทรงเห็นการสวมเล็บในการแสดงละครหลวง
ประกอบพิธีกรรมทางศาสนา บทบาทของฟอนเล็บในภาคเหนือเปรียบเสมือนอุปกรณประกอบการแสดง
ในการรายรํา หากไมสวมเล็บมือแตเปลี่ยนเปนถือเทียนแทน การแสดงเรียกวา ฟอนเทียน ซึ่งการแสดง
ชุดนี้มีกระบวนทาท่ีเหมือนกันแตกตางกันที่อุปกรณที่ใชในการแสดง นอกจากนี้การแสดงฟอนเล็บยังเปน
การฟอนเชื่อมโยงระหวางชาวบานกับพระพุทธศาสนา เปนการฟอนเพ่ือถวายเปนพุทธบูชาตามความเชื่อ
ของชาวลานนาในเรื่องของการกอกุศลดวยการฟอนรํา 

 
วิเคราะหบทบาทและความสําคัญของเล็บ 

การสวมเล็บมือที่ปรากฏในการแสดงนาฏศิลปไทย อาจกลาวไดวาปรากฏข้ึนมาตั้งแตสมัยกรุงศรี
อยุธยา จากการบันทึกจดหมายเหตุของเมอสิเออร เดอลาลูแบร ราชทูตฝรั่งเศสซึ่งเขามาในสมัยกรุงศรี
อยุธยา ทานไดชมการแสดงละครของไทย และปรากฏการสวมเล็บมือในการแส
การแสดงดังกลาวคือละครชาตรี ซ่ึงละครในราชสํานักและละครชาตรีนับวาเปนละครที่มีความเกาแกที่สุด
ของไทย จากนั้นเล็บไดเผยแพรไปสูภูมิภาคตาง ๆ จนเกิดเปนการแสดงที่มีสวมเล็บใน
ไทย นอกจากนี้การสวมเล็บมือยังสามารถสะทอนถึงเ
ลักษณะของเล็บที่มีลักษณะที่แตกตางกัน เปนเอกลักษณเฉพาะของแตละพ้ืนที่ สวนเล็บ
ลักษณะและใชวัสดุแบบเดียวกันคือ เล็บในละครชาตรีและ
เดียวกันแตบทบาทในการสวมเล็บแตกตางกัน เชน การสวมเล็บในการแสดงฟอนเล็บของภาคเหนือที่มี
บทบาทเปรียบเสมือนอุปกรณประกอบการแสดง เชนเดียวกับการแสดงฟอนกลองตุมในภาคอีสาน สวน
การสวมเล็บในละครชาตรีของภาคกลางและการแสดงโนราของภาคใตเล็บเปรียบเสมือนสวนหนึ่งของ
รางกาย คือ นางมโนราหที่มีลักษณะครึ่งคนครึ่งนกจึงมีเล็บที่ยาวเรียว 
ความสําคัญของเล็บที่ใชประกอบการแสดงนาฏศิลปไทย 

 
120 Chanida Janngam 

  

 
เล็บปลอมในการแสดงฟอนเล็บ 

: ชนิดา จันทรงาม 
 

บทบาทของเล็บในการแสดงฟอนเล็บซึ่งเปนการแสดงที่ประดิษฐข้ึนใหมโดยพระชายาเจาดารา
ที่ทานทรงเห็นการสวมเล็บในการแสดงละครหลวง จึงนําเล็บมาประยุกตกับการฟอนภาคเหนือเพ่ือ

ประกอบพิธีกรรมทางศาสนา บทบาทของฟอนเล็บในภาคเหนือเปรียบเสมือนอุปกรณประกอบการแสดง
ในการรายรํา หากไมสวมเล็บมือแตเปลี่ยนเปนถือเทียนแทน การแสดงเรียกวา ฟอนเทียน ซึ่งการแสดง 2 
ชุดนี้มีกระบวนทาท่ีเหมือนกันแตกตางกันที่อุปกรณที่ใชในการแสดง นอกจากนี้การแสดงฟอนเล็บยังเปน
การฟอนเชื่อมโยงระหวางชาวบานกับพระพุทธศาสนา เปนการฟอนเพ่ือถวายเปนพุทธบูชาตามความเชื่อ
ของชาวลานนาในเรื่องของการกอกุศลดวยการฟอนรํา  

การสวมเล็บมือที่ปรากฏในการแสดงนาฏศิลปไทย อาจกลาวไดวาปรากฏข้ึนมาตั้งแตสมัยกรุงศรี
อยุธยา จากการบันทึกจดหมายเหตุของเมอสิเออร เดอลาลูแบร ราชทูตฝรั่งเศสซึ่งเขามาในสมัยกรุงศรี

และปรากฏการสวมเล็บมือในการแสดงนั้น ซึ่งสันนิษฐานวา 
การแสดงดังกลาวคือละครชาตรี ซ่ึงละครในราชสํานักและละครชาตรีนับวาเปนละครที่มีความเกาแกที่สุด
ของไทย จากนั้นเล็บไดเผยแพรไปสูภูมิภาคตาง ๆ จนเกิดเปนการแสดงที่มีสวมเล็บในแตละภูมิภาคของ
ไทย นอกจากนี้การสวมเล็บมือยังสามารถสะทอนถึงเอกลักษณและวัฒนธรรมทองถ่ินไดอยางชัดเจนจาก

เปนเอกลักษณเฉพาะของแตละพ้ืนที่ สวนเล็บที่มีรูปแบบ 
ในละครชาตรีและการแสดงฟอนเล็บ การสวมเล็บในลักษณะ

น เชน การสวมเล็บในการแสดงฟอนเล็บของภาคเหนือที่มี
บทบาทเปรียบเสมือนอุปกรณประกอบการแสดง เชนเดียวกับการแสดงฟอนกลองตุมในภาคอีสาน สวน
การสวมเล็บในละครชาตรีของภาคกลางและการแสดงโนราของภาคใตเล็บเปรียบเสมือนสวนหนึ่งของ

นางมโนราหที่มีลักษณะครึ่งคนครึ่งนกจึงมีเล็บที่ยาวเรียว อาจกลาวไดวาบทบาทและ
ของเล็บที่ใชประกอบการแสดงนาฏศิลปไทย สามารถวิเคราะห ดังนี ้



วารสารวิชาการ 
มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี  
ปที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน - ธันวาคม 2563 121 ชนิดา จันทรงาม 
   

 

1. การสวมเล็บท่ีไดรับอิทธิพลจากวรรณกรรมเรื่อง พระสุธน-มโนราห เปนการนําเอกลักษณของ
นางมโนราหที่มีลักษณะครึ่งคนครึ่งนก มาตีความเพ่ือออกแบบเครื่องแตงกายและอุปกรณประกอบ    
การแสดง ประกอบไปดวยปก หางและเล็บ ซึ่งอาจกลาวไดวา เล็บที่นํามาตีความคือเล็บของนกที่มี
ลักษณะยาวและแหลม เล็บจึงเปรียบเสมือนสวนหนึ่งของรางกาย เปนอวัยวะที่ตอนิ้วที่ปรากฏในการ
แสดงท่ีเก่ียวกับนางกินรีหรือนางมโนราห  

2. การสวมเล็บที่เปรียบเสมือนอุปกรณประกอบการแสดง เปนการแสดงทองถ่ินมีแบบแผนและ
สืบทอดมาต้ังแตสมัยโบราณ สวนใหญจะเปนการแสดงเพ่ือใชในพิธีกรรมทางศาสนา การบวงสรวงบูชาสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ หรืองานประเพณีที่สําคัญ ๆ ที่สะทอนเอกลักษณของแตละทองถ่ิน เล็บเปรียบเสมือนอุปกรณ
ประกอบการแสดงที่ใชในการรายรํา เพ่ือใหเกิดความสวยงามมีลักษณะแตกตางกันไปตามภูมิภาคนั้น ๆ  

การประดิษฐตัวเล็บแตละภูมิภาคมีลักษณะที่แตกตางกันทั้งรูปราง วัสดุ สี และการตกแตงเล็บที่
สะทอนถึงภูมิปญญาของคนในทองถ่ินในการตีความหมายของเล็บที่แตกตางกัน หรือแมเล็บจะมีลักษณะ
เหมือนกัน แตบทบาทและการตีความหมายของเล็บแตละทองถ่ินจึงแตกตางกัน เนื่องจากการประดิษฐ
เล็บตองอาศัยวัสดุที่หาไดจากทองถ่ิน ผนวกกับภูมิปญญาของบรรพบุรุษในสมัยโบราณ สงผลตอการ
ประดิษฐเล็บใหมีลักษณะแตกตางกัน รวมไปถึงรสนิยมของคนในทองถ่ินสูการนําภูมิปญญาทองถ่ินมา
ประดิษฐเล็บ เพ่ือใชในการแสดง ยกตัวอยางเชน เล็บในละครชาตรีที่ตีความเปนนางมโนราหเปนครึ่งคน
ครึ่งนก เล็บที่สวมทําจากเล็บที่ทําจากแผนทองเหลืองทําเปนกรวย ยาวประมาณ 3 นิ้ว กับเล็บใน      
การแสดงโนราที่ตีความเปนนางมโนราหเปนครึ่งคนครึ่งนก แตเล็บที่สวมทําดวยแผนทองเหลืองหรือเงิน 
ยาวขนาด 3-4 นิ้ว ตกแตงดวยลูกปดรอย อาจกลาวไดวาการตีความเปนนางมโนราหเหมือนกัน แตรูปราง
และลักษณะของเล็บมีลักษณะที่แตกตางกัน ซึ่งเล็บในการแสดงละครชาตรีมีลักษณะเหมือนกับการแสดง
ฟอนเล็บ แตเล็บในการแสดงฟอนเล็บเปรียบเปนอุปกรณประกอบการแสดงที่ชวยเสริมใหการรายรํามี
ความสวยงามมากข้ึน 

นอกจากนี้รูปรางและลักษณะของเล็บที่แตกตางกัน สงผลตอกระบวนทารําในการสวมเล็บใหมี
ลักษณะแตกตางยกตัวอยางเชนการสวมเล็บในการแสดงโนรา เปนเล็บที่ทําจากทองเหลืองหรือเงินตอ
ดวยเอ็นที่ปลายนิ้วและรอยลูกปด สงผลตอกระบวนทารําที่มีการใชการกรีดนิ้วที่ละนิ้ว การคลายนิ้ว   
การจีบ เล็บมีลักษณะพลิ้วไหวไปตามทารํา สวนการแสดงฟอนกลองตุมของภาคอีสาน เปนเล็บที่ทําจาก
ไมไผยาวและแข็ง ทําใหกระบวนทารําที่เกิดข้ึนไมสามารถทําทาจีบได ทําไดเพียงกวัดแกวงมือในลักษณะ
ตาง ๆ เพ่ือใหเกิดความพรอมเพรียง ซึ่งกระบวนทารํามีลีลาทาทางที่แตกตางกันไปตามเอกลักษณการ
ฟอนของแตละภูมิภาค อาจกลาวไดวาวัสดุและอุปกรณที่ใชในการประดิษฐเล็บมีผลตอกระบวนทารําที่
บรรพบุรุษไดสรางสรรคข้ึน เพ่ือเปนการสื่อสารตอคนดูท้ังในรูปแบบการแสดงและรูปแบบพิธีกรรม อีกทั้ง
การสวมเล็บในลักษณะตาง ๆ ยังแสดงถึงทักษะของนักแสดงในการรายรําและการใชเล็บ ที่แสดงถึงการ
ผสมผสานกระบวนทาผานลีลาของนักแสดงไดอยางลงตัว ซึ่งตองใชการฝกฝนเพ่ือใหเกิดความชํานาญ 
 โดยสรุป บทบาทและความสําคัญของการสวมเล็บในการแสดงนาฏศิลปไทย เปนการสรางความ
ชัดเจนในการรายรําดวยมือซึ่งนับวาเปนอวัยวะหลักในการสื่อสารความหมาย เรื่องราว และลีลาผาน
กระบวนทารําใหมีความงดงาม สมจริง และชัดเจนยิ่งข้ึน ผานการตีความการสวมเล็บในบริบทตาง ๆ จาก



Academic Journal for the Humanities and  
Social Sciences Dhonburi Rajabhat University  
Volume 3, Issue 3, September - December 2020 122 Chanida Janngam 
   

 

การสวมเล็บ การแสดงนาฏศิลปไทยนอกจากจะใหความสําคัญกับการรายรําที่เปนเอกลักษณของแตละ
ภูมิภาคแลว ยังใหความสําคัญกับเครื่องแตงกาย และอุปกรณประกอบการแสดง เพ่ือใหสอดคลองกับการ
แสดงนั้น ๆ เล็บจึงนับวาเปนทั้งอุปกรณประกอบการแสดงและเปนสวนหนึ่งของเครื่องแตงกายที่สะทอน
ถึงบทบาทของตัวละครใหสมจริง จึงปรากฏการสวมเล็บในการแสดงนาฏศิลปไทยและการแสดงนาฏศิลป
พ้ืนบาน กระบวนทารําในการสวมเล็บก็แตกตางกันตามลักษณะของเล็บที่สวมใส มีความเฉพาะเปน
เอกลักษณทําใหการแสดงเกิดความนาสนใจ เล็บนับวาเปนภูมิปญญาของบรรพบุรุษในสมัยโบราณที่นํา
เล็บมาใชสวมใสประกอบการแสดง ลักษณะของเล็บก็มีความเปนเอกลักษณเฉพาะของแตละภูมิภาค อีก
ทั้งเล็บยังมีวิวัฒนาการในการพัฒนาใหเหมาะกับยุคสมัย ปจจุบันปรากฏการสวมเล็บในการแสดง
นาฏศิลปไทย และนาฏศิลปพ้ืนบานอีกหลายชุดที่ไดรับอิทธิพลและพัฒนาการสวมเล็บมาประกอบการ
แสดง นับวาเล็บมีบทบาทสําคัญตอการแสดงนาฏศิลปไทยเปนการสืบทอดวัฒนธรรมการรายรําที่เปน
เอกลักษณในอีกรูปแบบหนึ่ง 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



วารสารวิชาการ 
มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี  
ปที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน - ธันวาคม 2563 123 ชนิดา จันทรงาม 
   

 

บรรณานุกรม 
 

นราธิป ประพันธพงษ. (2503). จดหมายเหตุลาลูแบร เลม 1. กรุงเทพฯ: ศึกษาภัณฑพาณิชย. 
ธนาภรณ โพธิ์เพชร. (2557). มโนราหรวมสมัย. วิทยานิพนธปริญญาศิลปมหาบัณฑิต สาขาวิชา 

ทัศนศิลปศึกษา, มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
นันทพงศ ละอองวัลย. (2555). วรรณกรรมพื้นบานเรื่อง “พระสุธน – มโนหรา” กับอิทธิพลท่ีสงผลตอ 

การสรางสรรคงานศิลปะการแสดงในสังคมไทย. วิทยานิพนธศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา
เอเชียตะวันออกเฉียงใตศึกษา, มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร. 

ประพนธ เรืองณรงค. (2519). ตํานานการละเลนและภาษาชาวใต. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร 
พัชรินทร สันติอัชวรรณ. (2551). หลักการแสดงของนางมโนหรา ในละครชาตรีเรื่อง มโนหรา.  

วิทยานิพนธศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชานาฏยศิลปไทย, จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
วินัย พงศศรีเพียร. (2559). อโยธยาศรีรามเทพนครบวรทวารวดี มรดกความทรงจําแหงสยามประเทศ 

(เลม 2). กรุงเทพฯ: โครงการวิจัยอิสระประวัติศาสตรไทย. 
วรรณิกา นาโสก. (2551). พัฒนาการฟอนกลองตุม อําเภอกันทรารมย จังหวัดศรีสะเกษ. วิทยานิพนธ 

ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชานาฏยศิลปไทย, จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
สายสวรรค ขยันยิ่ง.(2543). พระราชชายา เจาดารารัศมี กับนาฏยศิลปลานนา. วิทยานิพนธปริญญา

ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชานาฏศิลปไทย, จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
สวภา เวชสุรักษ. (2547). หลักนาฏยประดิษฐของทานผูหญิงแผว สนิทวงศเสน.ี วิทยานิพนธ     

ศิลปศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชานาฏศิลปไทย, จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
สรายุทธ อองแสงคุณ. (2550). ฟอนเล็บ: คณะชางฟอนอาวุโสวัดสิงหวรมหาวิหาร จังหวัดเชียงใหม.

วิทยานิพนธปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชานาฏยศิลปไทย, จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย.  
สุรพล วิรุฬหรักษ. (2547). วิวัฒนาการนาฏศิลปไทยในกรุงรัตนโกสินทร พ.ศ. 2325-2477. กรุงเทพฯ 

: โรงพิมพแหงจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
อักษราวดี ปทมสันติวงศ. (2557). การสรางสรรคการแสดง ชุด รําซัดชาตรีรวมสมัย. สงขลา: 

มหาวิทยาลัยราชภัฏสงขลา. 
 


