
112 | Kalasin University Journal of Humanities Social Sciences and Innovation 
Volume 3 No.1 (January – June 2024) 

บทความวิชาการ (Academic article) 

แถน:ความเชื่อ พิธีกรรมและภาพสะท้อนในสังคมยุคใหม่ 
ในบริบทพื้นที่ภาคตะวันออกเฉียงเหนือประเทศไทยและสาธารณรัฐ 

ประชาธิปไตยประชาชนลาว 
Thaen: Beliefs rituals and reflections in modern society in the context of the 

northeastern region of Thailand and the republic Lao PDR. 
 

สุกัญญา  โพธิ์ทอง1 และ เฉลิมศักดิ์  บุตรพวง1*   
Sukanya Phothong1 and Chalermsuk Boodphuang1* 

 
วันท่ีรับบทความ (Received)   วันท่ีได้รับบทความฉบับแก้ไข (Revised)    วันท่ีตอบรับบทความ Accepted)  
        10 มกราคม 2567      6 มีนาคม 2567       6 มีนาคม 2567 
 

บทคัดย่อ  
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาความเชื่อและพิธีกรรมในบริบทพื้นที่ประเทศไทยและสาธารณรัฐ

ประชาธิปไตยประชาชนลาว ซึ่งใช้ข้อมูลที่เผยแพร่ในรูปแบบสื่อสิ่งพิมพ์ (หนังสือนิทาน หนังสือเรื่องเล่า หนังสือ
ตำนาน บทความ วารสาร) และสื่อออนไลน์ (Facebook และ Youtube ) ซึ่งเป็นการเก็บรวบรวมข้อมูลในระดบั
ทุติยภูมิขั้นที ่1 ที่อยู่ในฐานข้อมูลในระหว่างปี พ.ศ.2552 – พ.ศ.2566 และวิเคราะห์ด้วยวิธีทางมนุษยวิทยาและ
คติชนวิทยาจากพ้ืนที่ประเทศไทยและสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว พร้อมนำเสนอด้วยวิธีการพรรณา 
ผลการศึกษาพบได้ 3 ประเด็น ดังนี้ 1) แถนกับความเชื่อที่สอดคล้องพิธีกรรมดั้งเดิม 2) ความเชื่อแถนในบริบท
พื้นที่ภาคตะวันออกเฉียงเหนือ ประเทศไทยและสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว 3) ความเชื่อแถนใน
สังคมยุคใหม่ โดยสะท้อนในวิถีชีวิตของคนสองฝั่งแม่น้ำโขงโดยเฉพาะภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย
และสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว ในเรื่องที่เกี่ยวข้องกับธรรมชาติและประเพณีที่สืบทอดต่อกันมา เช่น 
การแห่บั้งไฟเพื่อบูชาแถนในการขอฝน การให้แถนเป็นตัวแทนทางความเชื่อในการรักษาโรคและปัดเป่าสิ่งช่ัวรา้ย 
การให้แถนเป็นสัญลักษณ์แห่งความศรัทธาและเป็นสิ่งที่เหนือธรรมชาติที่สืบทอดต่อกันมาตั้งแต่อดีตเรื่อยมา
จนถึงยุคปัจจุบันเกี่ยวกับความเช่ือเรื่องแถนที่ยังคงหลงเหลืออยู่ในวิถีชีวิตของผู้คน 

คำสำคัญ : ความเชื่อและพิธีกรรม, แถน, ภาพสะท้อน, สังคมยุคใหม่1 
 

 
1คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม  
1Faculty of Humanities and Social Sciences,  Mahasarakham University 
*Corresponding author email: Chalermsuk Boodphuang 
 



วารสารมนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ และนวัตกรรม มหาวิทยาลยักาฬสินธุ ์| 113 
ปีที่ 3 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

Abstract  
 This article aims to study beliefs and rituals in the context of Thailand and the Lao 
People's Democratic Republic. which uses information published in print media (story books 
Story books, legend books, articles, journals) and online media (Facebook and Youtube), which 
is the first stage of secondary data collection. that were in the database between 2009 and 2023 
and analyzed using anthropological and folklore methods from the areas of Thailand and the 
Lao People's Democratic Republic. Ready to present in a descriptive way. The results of the 
study found 3 issues as follows: 1) elves and beliefs that are consistent with traditional rituals 
2) elves beliefs in the context of the northeastern region. Thailand and the Lao People's 
Democratic Republic 3) Than beliefs in modern society It is reflected in the way of life of people 
on both sides of the Mekong River, especially in the northeastern region of Thailand and the 
Lao People's Democratic Republic. In matters related to nature and traditions that have been 
passed down from generation to generation, such as the procession of rockets to worship the 
elves to ask for rain. The elves are believed to be agents of healing and warding off evil. Giving 
elves is a symbol of faith and is a supernatural thing that has been passed down from the past 
until the present that still remains in people's way of life. 
Keywords: Beliefs and Rituals; Thaen; Reflection; Modern society 

 
บทนำ  

แถน:ความเชื่อ พิธีกรรมและภาพสะท้อนในสังคมยุคใหม่ในบริบทพื้นที่ภาคตะวันออกเฉียงเหนือ
ประเทศไทยและสาธารญรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว ซึ่งได้ทำการศึกษาค้นคว้าในแง่มุมของ “ความแตกต่าง
ในบริบทของแถน” ว่าด้วยเรื่องความเชื่อคือธรรมชาติพื้นฐานที่เกี่ยวข้องกับแถน และมีความเชื่อว่าแถนนั้นเป็น
เทวดาผู้มีอิทธิฤทธิ์มากหรือถือเป็นผีแห่งในแง่มุมของการเป็นบรรพบุรุษที่เป็นผู้ให้กำเนิดมนุยษ์และสรรพสิ่งบน
โลกใบนี้ รวมไปถึงสะท้อนในแง่มุมของการปกปักรักษาดูแลคุ้มครอง โดยสามารถที่จะดับทุกข์เข็ญหรือทำลาย
ล้างอุปสรรคทั้งปวงให้ออกไปจากชีวิตได้ อีกทั้งยังสามารถที่จะช่วยเหลือมนุษย์ที่เดือดร้อนจากเรื่องต่าง ๆ ได้
เพียงแค่มีการบูชาหรือขอพรจากแถนนี้ อย่างไรก็ตามความเชื่อและสิ่งศักดิ์สิทธิ์เรื่องแถนแต่ละประเทศก็จะมี
ความแตกต่างกันออกไป การรับรู้เรื่องราวของแถนรับรู้ผ่านส่วนใหญ่จะผ่านพิธีกรรม นิทาน ตำนานต่าง ๆ ความ
เชื่อเรื่องแถนสะท้อนเรื่องราวทาง ความเชื่อ พิธีกรรมและศาสนา ซึ่งการเคารพบูชาประพฤติปฏิบัติต่อสิ่งเหล่านี้
ก็เพื่อเป็นท่ีพึ่งทางใจ เพื่อความสงบสุขและความปลอดภัยของชีวิตและทรัพย์สินของตนเองและสังคม 

พญาแถนมีบทบาทสำคัญต่อผู้คนเป็นอย่างมาก ซึ่งในความเชื่อของผู้คนก็จะมีทั้งแถนที่ด ี(ให้คุณแก่ผู้
บูชา) และแถนไม่ดี (มาเพื่อลงโทษผู้ทำผิด) ถือว่าเป็นการทำหน้าที่ของการสร้างและหน้าที่ของการลงโทษ ส่วน
ในกลุ่มชาติพันธ์ุไทย-ลาว จะมีการแสดงออกต่อพญาแถนด้วยการสักการะบูชา เช่น การเคารพบูชา การรำถวาย 
การขอน้ำขอฝนให้ตกต้องตามฤดูกาลเพื่อทำไร่ทำนา ปลูกข้าว รวมไปถึงให้ช่วยเหลือยามเดือดร้อนหรือเจ็บป่วย 



114 | Kalasin University Journal of Humanities Social Sciences and Innovation 
Volume 3 No.1 (January – June 2024) 

ความเชื่อของพวกเขาท่ีมีต่อพญาแถน “ผีแถน” หรือ “ผีฟ้า” ตามความเชื่อของกลุ่มชนชาติพันธ์ุไทย-ลาวนั้น คือ
พระเจ้าสูงสุดมีศักยภาพสูงสุดในโลกและจักรวาลในเรื่องการสร้างดินน้ำลมไฟและสรรพสิ่งทั้งที่มีชีวิตและไม่มี
ชีวิตในโลก (ประยงค์แสนบุราณ, 2555, หน้า 6-7)  เมื ่อกล่าวถึง แถน หรือพญาแถน ก็มีหน้าที่รับผิดชอบ
แตกต่างกัน เชื่อกันว่า แถนมีตัวตนจริง แถนมีอิทธิฤทธ์ิมีอำนาจมาก อำนาจของแถนทำให้ฝนตก น้ำท่วม ฟ้าร้อง 
ลมพายุ แถนสามารถทำให้เกิดอะไรขึ้นก็ได้ ทำให้เกิดภัยพิบัติ ทำให้คนตายก็ได้ ทำให้คนเจ็บหายเจ็บก็ได้ ส่วน
รูปร่างหน้าตาของแถนไม่มีใครรู้ว่าเป็นอย่างไร หน้าที่ของแถนคือ ดูแลชาวโลก ช่วยเหลือผู้คน รักษาคนป่วย 
ดูแลผีบ้านผีเรือน ลงโทษคนที่ไม่ดีก็ได้  
 ทั้งนี้ แถนในความเชื่อและพิธีกรรมในพื้นที่ประเทศไทยและสาธารญรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว
ความเชื่อเรื่องแถนเป็นความเชื่อท่ีสำคัญสำหรับคนในพื้นที่ประเทศไทย และสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชน
ลาว” โดยพิจารณาจากมุมมองของคนในพ้ืนท่ีต่าง ๆ เกิดจากการหยิบยกเอาวัฒนธรรม พิธีกรรม บางอย่างขึ้นมา
เพื่อให้ความหมายและคุณค่าผ่านวิถีปฏิวัติใหม่ ๆ เพื่อให้สอดคล้องกับสถานการณ์หรือบริบทใหม่ หรือมีการ
สร้างให้เข้าใจง่ายมากขึ้นในความหมายแบบใหม่ (ไอยเรศ บุญฤทธิ์, 2561, หน้า 5-6) 
 

เนื้อหา   
แถนกับความเชื่อและพิธีกรรมดั้งเดิม 
 ความเชื่อ คือ การยอมรับนับถือในหลักการอย่างใดอยา่งหนึ่งเช่นเชื่อในคําสอน เชื่อในบุคคล ความเช่ือ
เรื่องเทวดาอารักข ์เชน่ รุกขเทวดา เจ้าทุง่ เจ้าท่า เจ้าป่า เจ้าเขา พระภูมิเจ้าที่และผีประจําเมืองวิญญาณเหล่านี้
มีความเชื่อว่าเป็นผู้ดูแลในสถานที่ต่าง ๆ มี ความเกี่ยวข้องกับสถานที่นั้นมานานและยังไม่ไปจากที่นั้นยังคงดูแล
รักษาอยู่ เป็นต้น สํานักงานราชบัณฑิตยสภา ให้ความหมายกับคําว่า พิธีกรรม เป็นคํานาม หมายถึง การบูชา 
หรือแบบอย่างหรือแบบแผนต่าง ๆ ที่ปฏิบัติในทางศาสนา และ กรมส่งเสริมวัฒนธรรม (สํานักงานราชบณัฑิตย
สภา, 2554) 
 A.R. Radcliff - Brown นักมานุษยวิทยาชาวอังกฤษ กล่าวว่า พิธีกรรม ความเชื่อและเทพนิยายต่าง ๆ 
เป็นส่วนหนึ่งของระบบศาสนา ซึ่งมีหน้าที่เสริมสร้างความรู้สึกเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของคนในสังคม พิธีกรรม
ช่วยเสริมสร้าง “อารมณ์ร่วม” (Collective Emotions) และช่วยควบคุมความประพฤติของสมาชิกสังคมให้อยู
ในกรอบของจารีตประเพณี สว่นการตอบสนองความต้องการดา้นจิตใจน้ัน เป็นหนา้ทีร่องลงมาของพิธีกรรม (ยศ 
สันตสมบัติ, 2537 หน้า 29) 
 คำว่า “พิธีกรรม” งานที่จัดขึ้นอย่างมีระเบียบแบบแผน มีขั้นตอนที่ชัดเจนตามลัทธิความเชื่อ ตาม
ขนบธรรมเนียมประเพณีเพื่อให้เกิดความเรียบร้อย หรือเพื่อให้เกิดความขลังความศักดิ์สิทธิ์ ตลอดถึงความเป็น
สิริมงคล ส่วนคำว่า “กรรม” เป็นคำนามเช่นกัน หมายถึง การงาน การกระทำกิจกรรม เมื่อนำ 2 คำมารวมกัน 
เป็นคำว่า “พิธีกรรม” มีความหมายว่ากิจกรรมหรือการงานที่ทำอย่างมีแบบแผน มีขั้นตอนที่ชัดเจน มีความ
เรียบร้อยสวยงาม ทั้งก่อให้เกิดความขลังความศักดิ์สิทธิ์และความเป็นสิริมงคลต่อผู้ประกอบและผู้เข้าร่วม
(พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน, 2554, หน้า 195) 
 



วารสารมนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ และนวัตกรรม มหาวิทยาลยักาฬสินธุ ์| 115 
ปีที่ 3 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

 ตำนานพญาแถนก็มีเรื่องที่เล่ากันไว้มากมาย โดยมีการเชื่อมโยงไปถึงสัตว์หนึ่งชนิด นั่นคือ “คันคาก” 
หมายถึงคางคก ตำนานนี้มีเรื่องเล่าว่า ครั้งหนึ่ง พญาแถน เทพเจ้าแห่งฝน เกิดโกรธเคืองมนุษย์ จึงแกล้งไม่ให้ฝน
ตกนานถึง 7 เดือน สร้างความเดือดร้อนให้ทั่วทุกหย่อมหญ้า ทั้งมนุษย์และสัตว์ต่างล้มตายเป็นจำนวนมาก สัตว์
ทั้งหลายที่เหลือรอดชีวิตจึงมาชุมนุมกัน หาวิธีท่ีจะปราบพญาแถนก่อนท่ีจะตายกันทั้งหมด และได้ส่งพญานาคีผู้
มีพิษไปรบกับพญาแถน แต่ก็ต้องพ่ายแพ้กลับมา พญาต่อพญาแตนที่มีพิษเช่นกันยกไปอีก ก็พ่ายแพ้กลับมา
เช่นเดิม 

พญาคันคากจึงขออาสา และวางแผนในการรบโดยใช้ปลวกก่อจอมปลวกขึ้นไปจนถึงเมืองพญาแถน 
เพื่อเป็นทางให้ทัพต่าง ๆ ขึ้นไปได้ มอดได้รับหน้าท่ีให้กัดด้ามอาวุธของเหล่าพญาแถนที่ทำด้วยไม้จนหมด แมลง
ป่องและตะขาบได้แอบเข้าไปซ่อนอยู่ตามเสื้อผ้าของกองกำลังพลพญาแถนแล้วปล่อยพิษ ในที่สุดพญาแถนก็ต้อง
ยอมแพ้ ทำสัญญาสงบศึกกับพระยาคางคก โดยมีข้อตกลงในสัญญา 3 ข้อ คือ 

1. ถ้ามนุษย์จุดบั้งไฟขึ้นท้องฟ้าไปเมื่อใด พญาแถนต้องสั่งให้ฝนตก 
2. ถ้าได้ยินเสียงกบเขียดร้อง ให้รู้ว่าฝนตกลงมาแล้ว 
3. ถ้าได้ยินเสียงสะนู ซึ่งเป็นเสียงของแผ่นทำเสียงชนิดหนึ่งใช้ติดที่หัวว่าว ให้ฝนหยุดตก เพราะจะเข้า

ฤดูเก็บเกี่ยวแล้ว ทำให้บั้งไฟกลายมาป็นสัญลักษณ์ของการขอฝนจากพญาแถน และเมื่อใดที่มีเสียงสะนู ชาวนาที่
หลังสู้ฟ้าหน้าสู้ดินก็จะได้ลืมความทุกข์ยากลง เตรียมตัวเก็บเกี่ยว (โรมบุนนาค, 2566) 

พญาแถน หรือพญาคันคาก ก็ยังมีปรากฏอยู่ในนิทานปรัมปราที่ชาวอีสานเล่าต่อกันว่า ณ เมืองอิน
ทะปัตถานคร มีพญาเอกราชปกครองประชาราษฎร์ด้วยหลักทศพิธราชธรรม เคารพและบูชาพญาแถนอยู่เสมอ 
ต่อมาพระมเหสีมีพระโอรสชื่อพญาคันคากมีรูปโฉมอัปลักษณ์ผิวพรรณตะปุ่มตะปั่มคล้ายคางคก แต่ด้วยความ
เพียรพยายามปฏิบัติธรรม เป็นผู้ทรงทศพิธราชธรรมและขึ้นครองราชย์ในเวลาต่อมา ทำให้บุคลิกภาพแปรเปลี่ยน
มีรูปโฉมงดงาม ประชาชนเคารพยกย่องสรรเสริญ จนลืมบวงสรวงพญาแถน ขณะเดียวกัน ณ เมืองเชียงเหียน 
อันมีพระยาขอมเป็นเจ้าครองนคร ซึ่งมีธิดาที่สวยงดงามชื่อนางไอ่ เป็นที่หมายปองของท้าวภังคีซึ่งเป็นโอรสของ
พญานาคแห่งแม่น้ำโขง แต่ก็ปรากฏเหตุการณ์บางอย่างซึ่งท้าวภังคีเสียชีวิตเพราะนางไอ่ทำให้พญานาคโกรธมาก
และใช้อิทธิฤทธิ์ถล่มเมืองเชียงเหียนจนล่มจม แม้มีนายผาแดงพานางไอ่ขึ้นนั่งบนหลังม้าหลีกหนีจนพ้นอนัตราย  
แต่พญานาคก็ตามทันและใช้หางตวัดทำร้ายจนนางไอ่เสียชีวิต ฝ่ายพญาแถนรับรู้เรื่องราวจึงไม่ยอมให้พญานาค
ขึ้นไปเล่นน้ำในสระโบกขรณีบนฟ้า น้ำในสระดังกล่าวจึงน่ิงไม่ล้นหรือกระฉอกลงสู่พื้นดินเช่นเคย จึงทำให้บังเกิด
ความแห้งแล้งแก่โลกมนุษย์และสรรพสัตว์ ดังนั้นพญาคันคาก (คางคก) จึงยกทัพไปรบกวนพญาแถนและบังคับ
ให้พญาแถนปฏิบัติเช่นเคยทุก ๆ ปีและทุก ๆ เดือนหก  ซึ่งพญาแถนก็ยินยอมโดยให้พญานาคขึ้นไปเล่นน้ำที่สระ
โบกขรณีเช่นเคย โดยมีเงื่อนไขว่าต้องการฝนตกเมืองใดให้พญาคันคากส่งบั้งไฟไปบอกเมื่อนั้น พญาแถนก็จะ
ปล่อยฝนมาทันทีและตลอดเดือนเพื่อให้เกษตรกรได้ทำนาและเพาะปลูกตามฤดูกาล (กัลยา จันทรารักษ์, 2553) 

 นิทานข้างต้นนี้จึงเสมือนการตอกย้ำความเชื่อเรื่อง ฟ้า ขวัญ เมือง ของกลุ่มชนลุ่มแม่น้ำโขง ซึ่งจะต้อง
จัดบุญประเพณีบั้งไฟทุก ๆ ปี และเป็นที่อัศจรรย์ใจของทุกคนว่า เมื่อจุดบั้งไฟในวันใด ตอนเย็นของวันนั้นฝนจะ
ตกทุกครั้งไป ก็จะเห็นได้ว่ามีเรื่องของการต่อสู้เพื่อความอยู่รอดและถือให้สายฝนหรือน้ำ เป็นสิ่งสำคัญของ 
มนุษย์และสรรพสิ่งท่ีเกิดขึ้นบนโลกใบนี้ หรือถ้าหากขาดน้ำก็จะไม่มีสิ่งมีชีวิตบนโลกใบนี้ 



116 | Kalasin University Journal of Humanities Social Sciences and Innovation 
Volume 3 No.1 (January – June 2024) 

 ความเชื่อเกี่ยวกับแถน ยังมีการเกี่ยวข้องกับ “พิธีกรรมลำผีฟ้า” โดยการฟ้อนรำกันนั้น ก็เพื่อเป็นการ
ทำให้คนไข้มีพลังจิตในการต่อสู้กับการเจ็บป่วย มีอารมณ์ผ่อนคลาย ความตึงเครียด จิตใจปลอดโปร่ง ไร้วิตก
กังวล และสร้างจิตสำนึกด้านความกตัญญู เป็นคตินิยมของวัฒนธรรมไทย ซึ่งได้สืบทอดต่อกันมาจนกลายเป็น
ประเพณี จะเห็นว่าผีฟ้านั้นเป็นสิ่งที่ยึดเหนี่ยวจิตใจมนุษย์ โดยมีคติเตือนใจว่า คนไม่เห็น ผีเห็น ซึ่งเป็นส่วนหนึ่ง
ของคนในอดีตที่สืบทอดกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษ ที่แสดงให้เห็นถึงการนำภูมิปัญญา ตำนาน นิทาน เรื่องเล่า 
ประวัติศาสตร์ ที่นำไปสู่พิธีกรรมต่าง ๆ มาใช้เป็นเครื่องมือในการสร้างความชอบธรรม จึงเป็นภาพสะท้อนของ
สังคมคนไทยในภาคตะวันออกเฉียงเหนือและคนลาวในช่วงเวลานั้นได้ดี นอกจากนี้ยังทำให้เข้าใจพิธีกรรมของ
คนไทยในภาคตะวันออกเฉียงเหนือที่คล้ายคลึงกับคนลาว ที่มีทั ้งการต่อเติม ปรับปรุง ดัดแปลงและสร้าง
ความหมายใหม่ให้เกิดขึ้น ผลการวิจัยพบว่า “แถน” ในความเชื่อของประเทศไทยและสาธารณรัฐประชาธปิไตย
ประชาชนลาว ซึ ่งมาจาก ตำนาน นิทาน เรื ่องเล่า และพิธีกรรม แต่มีการเปลี่ยนแปลงตามสภาพสังคมอยู่
ตลอดเวลา ถือว่าเป็นความพยายามในการใช้ชีวิตที่จะดำรงรักษา อนุรักษ์ สืบทอดตำนาน นิทาน เรื่องเล่า และ
พิธีกรรมต่าง ๆ ของคนในปัจจุบัน 
 ศิราพร ณ ถลาง (2539) กล่าวว่าแถนเป็นความเชื่อดั้งเดิมของคนไทยก่อนรับพระพุทธศาสนา ผีแถน 
หรือผีฟ้าผู้เป็นใหญ่แห่งผีทั้งหลาย อาศัยอยู่ในเมืองแถน หรือเมืองบน เช่นเดียวกับอลงกรณ์ อิทธิพล (2557) ที่
ได้อธิบายถึงผีฟ้าพญาแถน ว่าเป็นเทวดาผู้ที่มีอำนาจสูงสุดในความเชื่อเรื่องการนับถือผีของชาวผู้ไทย ผ่านพิธี  
เหยา หรือการเรียกขวัญที่เก่าแก่ที่สุดของคนไทย ที่รับสืบทอดมาจากชาวไทดำ  ในแคว้นสิบสองจุไท ทำให้
สถานะของแถนสามารถเป็นได้ทั้งผี และเทวดา 
 บุญบั้งไฟ เป็นประเพณีที่เกิดจากความเชื่อเกี่ยวกับแถน เมื่อถึงเดือนหกเริ่มต้นการทํานาชาวบ้านจะจุด
บั้งไฟเป็นการบูชาขอให้พญาแถนบันดาลฝนให้ตกลงมา ประเพณีบุญบั้งไฟเป็นกิจกรรมร่วมกันของชุมชนอีสาน
หลาย ๆ หมู่บ้าน หมู่บ้านเจ้าภาพจะปลูกโรงเรือน เรียกว่า ผามบุญ ไว้ต้อนรับชาวบ้านจากหมู่บ้านอื่น และดูแล
จัดหาอาหารสําหรับทุก ๆ คน เช้าของวันงานชาวบ้านจะร่วมกันทําบุญ ประกวดประชัน แห่และจุดบั้งไฟที่
ตกแต่ง อย่างงดงาม บั้งไฟของหมู่บ้านใดจุด ไม่ขึ้นชาวบ้านหมู่บ้านนั้นจะถูกโยนลงโคลนเป็นการทําโทษ และจะ
มีการเซิ้งฟ้อนกันอย่างสนุกสนาน และจะมีการเซิ้งปลัดขิกร่วมอยู่ในขบวนด้วยเสมอ โดยมีความเชื่อว่าเป็นการไล่
ผีให้พ้นออก ไปจากหมู่บ้านและเร่งให้แถนส่งฝนลงมาเร็ว ๆ  (สำนักวัฒนธรรมขอนแก่น, 2559) 

ในทางของศาสนาจะมีพิธีกรรมบวชพระและฟังธรรมอันมีสาระตอกย้ำคติชนและจารีต “ฮีต 12 คอง 
14” ซึ่งปลูกสำนึกแก่ผู้ปกครองบ้านเมือง  ภิกษุสงฆ์ และประชาชนทั่วไป เป็นที่นิยมมากของประชาชนจังหวัด
ยโสธร ร้อยเอ็ด สุรินทร์ ศรีสะเกษ และอุบลราชธานี และประชาชนในสาธารณะรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว  
อันเชื่อถือว่าเป็นปฏิบัติบูชาพญาแถน สืบทอดภูมิปัญญาการประดิษฐ์และทดลองบั้งไฟ เป็นการละเล่นเพื่อเสี่ยง
ทายและแข่งขันให้สนุกสนานจนเป็นอาชีพ และที่สำคัญคือการสืบทอดธรรมเนียมพระพุทธศาสนาที่เน้นคติชน  
ฮีตคองเพื่อความสามัคคี ทำให้บั้งไฟและขบวนแห่จึงเป็นภาพลักษณ์ของการบูชาพญาแถนที่เป็นเทพเจ้าหรือ
เทวดาผู้ประทานฝนให้ตกตามฤดูกาลหรือเป็นเทพยดาและสิ่งศักดิ์สิทธ์ิที่จะดลบันดาลให้มีฝนตกต้องตามฤดูกาล 
ทำให้พืชพันธุ์ธัญญาหารอุดมสมบูรณ์  
 



วารสารมนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ และนวัตกรรม มหาวิทยาลยักาฬสินธุ ์| 117 
ปีที่ 3 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

ความเชื่อแถนในบริบทพื้นที่ภาคตะวันออกเฉียงเหนือประเทศไทยและสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชน
ลาว 
 คำว่า “แถน” ในความหมายของสำนักงานราชบัณฑิตยสภา (2554, หน้า 126) หมายถึง เทวดา 
สามารถอธิบายได้ว่าเป็นสถานะอยู่เหนือมนุษย์เป็นฐานะที่อยู่บนฟ้า กลุ่มชาติพันธุ์ไทยลาวเชื่อว่าพระยาแถนมี
บทบาทต่อชีวิตมาก ตามฐานคติแต่เดิมได้กล่าวว่า “แถน” มีลักษณะสองประเภท (ประยงค์ แสนบุราณ , 2555, 
หน้า 8-9) ได้แก่ แถนหลวง หมายถึง เทพเจ้า ผู้สร้างโลกสร้างสรรพสิ่งในโลก อาจกล่ าวได้ว่าสรรพสิ่งเกิดจาก
พลังการสรางสรรค์เกิดจากเทพเจ้า และปรากฏตำนานที่กล่าวขาน ปรากฏเป็นนิทานเรื่องขุนบรม ได้กล่าวถึง 
แถนฟ้าขื่นพงศาวดารล้านช้างเรียกว่า พระยาแถนหลวง หรือแถนฟ้าขื่น มีความหมายตรงกัน คือ พระยาแถน 
คือเทพเจ้าผูยิ่งใหญ่สูงสุด ตามฐานคติความเชื่อของชาวไทยและชาวลาว เป็นต้น และลักษณะที่สองได้กล่าวถึง 
คือ แถนบริวารเป็นแถนที่มีศักยภาพน้อยกว่าพญาแถน และเป็นผู้ที่ตอ้งปฏิบัติการตามหน้าที่ ที่รับจากพญาแถน 
ในการบัญชา ชาวไทยและชาวลาวมีฐานคติว่าแถนบริวารมีจะมีหลากหลายบทบาทและมีหน้าที่ที่แตกต่างกัน 
ออกไป (จตุพล ทองสกล, 2553, หน้า 55) อีกทั้งยังเป็นความเชื่อที่สำคัญที่สำนึกร่วมสร้าง คนไทยในภาคอสีาน
และคนลาวเช่ือกันว่า “แถน” หรือ “ผีฟ้า” คือผีแห่งบรรพบุรุษ เป็นผู้สร้างโลก และให้กำเนิดมนุษย์และสรรพสิง่
บนโลก เพื่อดูแลและรวมไปถึงการปกปักรักษา คุ้มครองภัยอันตราย คนไทยและคนลาวรู้จักผ่านตำนาน นิทาน 
เรื่องเล่า ซึ่งจะนำไปสู่ประเพณี และพิธีกรรม 

แถนฟ้า หรือ พญาแถน หรือท่ีชาวไทชาวลาวทั่วไปเรียกว่า ‘ผีฟ้า’ หรือ ‘ผีแถน’ นั้น ตามคติความเช่ือ
ชาวไทย-ลาวมีความนับถือว่าเป็น “เทพ” มากกว่าเป็นผีหรือวิญญาณของผู ้ล ่วงลับ ชาวไทยใ นภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือและชาวลาวมีความเชื่อว่าผีแถน หรือ ผีฟ้า เป็นเทวดามากกว่าเป็นผี ผีฟ้าจึงเป็นผีที่อยู่
ระดับสูงกว่าผีชนิดอื่น ๆ ส่วนแถนนั้นมีความเชื่อว่าเป็นคำเรียกรวมถึงเทวดาและแถนที่ใหญ่ที่สุดคือ “แถน
หลวง” ซึ่งเช่ือว่าเป็นพระอินทร์ ผีฟ้าหรือผีแถนน้ันแต่ละพื้นท่ีมีการเรียกที่แตกต่างกันไป และมีความเช่ือว่า ผีฟ้า
นั้นสามารถที่จะดับยุคเข็ญหรือทำลายล้างอุปสรรคทั้งปวงได้ และสามารถที่จะช่วยเหลือมนุษย์ที่เดือดร้อนได้ 
การที่มนุษย์เกิดการเจ็บป่วยนั้นเนื่องจากไปละเมิดต่อผี และการละเมิดต่อบรรพบุรุษ การรักษาต้องมีการเชญิผี
ฟ้ามาสิงสถิตอยู่ในร่างของร่างทรง เรียกว่า “ผีฟ้า นางเทียน” ในการลำผีฟ้าของชาวลาวและชาวไทยในอีสานนั้น
มีองค์ประกอบ ท้ังหมด 4 ส่วนคือ หมอลำ ผีฟ้า ผู้ป่วย และเครื่องคาย  

การประกอบพิธี “ลำผีฟ้า” เริ่มด้วยการให้คนป่วยนั่งพับเพียบทางซ้ายสุดของเรือนหรือปะรำพิธี พนม
มือถือกรวยดอกไม้ หมอลำผีฟ้ากราบลง 3 ครั้ง แล้วทำพิธีเสี่ยงทายไข่ว่า พระยาแถนจะลงมาเข้าทรงหรือไม่ โดย
การนำไข่มาวางลงในมือคนป่วย แล้วหมอลำผีฟ้าจะลำอัญเชิญแถนลงมา หากท่ านลงมาสู่พิธี ไข่ไก่จะค่อย ๆ 
กระดกตัวขึ้น (บางแห่งใช้วิธีผ่าครึ่ง) ถ้าแถนไม่ลงมา ไข่ไก่จะนอนนิ่งอยู่อย่างน้ัน  

วิธีอัญเชิญผีฟ้า มีการลำเพื่อวิงวอนขอร้องและมีการฟ้อนประกอบคลอกันไปกับเสียงแคน ช่วงเวลาที่ผี
ฟ้าพญาแถนเข้าทรงจะสังเกตได้จากการที่หมอลำมีอาการขนลุก จากนั้นหมอลำก็จะ “ลำส่อง” เป็นการลำเพื่อ
หาสาเหตุของการป่วย เมื่อทราบสาเหตุแล้วจะมีการ “ลำปัว” กล่าวขอโทษที่ทำไปโดยรู้เท่าไม่ถึงการณ์ จึงแต่ง
คายเพื่อขอขมา และขอให้คนป่วยหายจากโรคที่ได้ทำผิดผีไป ช่วงนี้จะมีการฟ้อนประกอบ โดยหมอลำผีฟ้าจะ
ฟ้อนก่อน แล้วบริวารของผีฟ้าก็จะฟ้อนตาม ในบางครั้งผู้ป่วยก็จะลุกขึ้นฟ้อนตามด้วย ลงท้ายด้วยการ “ลำส่ง” 
คือให้สัญญาว่าจะทำทุกอย่างที่ผีต้องการ เสร็จแล้วหมอลำผีฟ้าจะให้ผู้ป่วยดื่มน้ำมนต์ แล้วเอาด้ายผูกแขนให้ 



118 | Kalasin University Journal of Humanities Social Sciences and Innovation 
Volume 3 No.1 (January – June 2024) 

เป็นอันเสร็จสิ้นพิธีการลำผีฟ้า ปิดท้ายด้วยพิธีสู่ขวัญปัดเป่ารังควาน หมอผีฟ้าจะไม่คิดค่ารักษานอกจากค่ายกครู
เพียง 4 บาท ผู้ที่หายป่วยแล้วจะถือว่าเข้าเป็นสมาชิกผีฟ้าโดยปริยาย จะต้องมาร่วมพิธีทุกครั้งที่มีการรักษา
ผู้ป่วยรายอื่น ถ้าไม่ติดธุระสำคัญจริง ๆ โดยเฉพาะใน “พิธีลงข่วงผีฟ้า” หรือพิธีไหว้ครูผีฟ้าที่จัดขึ้นทุกปีในเดือน
สามถึงเดือนหกท่ีบ้านหมอลำผีฟ้า (ชลธิรา สัตยาวัฒนา, 2561, หน้า 12) ดังมีบทอัญเชิญแถนแทนท่ีว่า 

                “…สาธุถ่อนขอพรอนุญาต                     บาปอย่าได้เวรต้องอย่าให้ม ี
                ขอหลายให้อ้ายให้                              เขยไฮ ใหอ้้ายหย่อน 
                ให้พ่อเขาทอดด้าม                              วางให้แก่ขอ 
                เชิญพ่อมาแต่หิ้งให้ยอมาแต่หอไม้แก้ว        โฮงกว้างซ่วงสำบาย 
                ขอเถิงแถนตื้อเฒ่า                               แถนลือ ซ้ำแถนหล่อ 
                ขอนำแถนท่อฟ้า                                 แถนเฒ่าพ่อพญา 
                ขอนำอ้ายจำปาซาย                             ให้ฮีบด่วน 
                ซวนอ้ายมาเลาะเลียบห้อง                      คายแพงน้องตั้งแต่ง 
                มีเทิงขันห้าพร้อม                                ขันแปดเทียมนำ 
                มีเทิงซิ่น                                           แพรวาน้องกะใส่ 
                ไข่หน่วยละเบื้อง                                 ประสงค์ซือ้ใส่คาย 
                      เงินคำได้                                           พอประมาณสี่บาท 
                น้องกะเฮ็ดให้ได้                                  ใจอ้ายผู้ด่วนมา 
                เซินเดออ้าย                                       ให้ไปเล่าเลียบไฮ่ เขาพันป๋ะ 
                ให้ไปเล่าเลียบนา                                 เขาฟันปล่อย 
                เลาะหว่างทุ่งอ้องม้อง                            นาน้อยเจ้าเฮด็กิน 
                คันแม่นพ่ีขัดข้อง                                  ทางใด๋บอกน้องแหน ่
                              คนงามเอ๋ย…” 

(สำเร ็จ คำโมง. มปป. อ้างอิงใน เอกสารหมายเลข 7 จากการสัมมนาเพลงพื ้นบ้านอีสาน ณ 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒมหาสารคาม, 2524) 

จากการวิเคราะห์บทอัญเชิญผีฟ้า ผีแถนนั้น พบว่า ความเชื่อคนไทยของชาวอีสานและชาวลาว มีความ
เชื่อว่าผีฟ้าสามารถที่จะกำหนดการเกิดการตายของมนุษย์ได้ การที่มนุษย์ตายไปขวัญจะออกจากร่างเพื่อไปพบ
บรรพชน แต่ขวัญจะไม่แตกดับเหมือนร่าง เป็นเพียงการจากไปของร่างแต่วิญญาณยังคงอยู่กับผู้มีชีวิต ทุกคนมี
ความเอื้อเฟือ้เผื่อแผ่ตอ่กัน มนุษย์กับธรรมชาติอยูร่่วมกันอย่างผู้พึง่พาอาศัยกัน ไมใ่ช่ผู้เป็นเจ้าของหรือผู้ควบคุม 
เพราะมนุษย์เช่ือว่า มนุษย์และธรรมชาติต่างก็เป็นเพียงสิ่งเล็กน้อยในกระบวนการสิ่งต่าง ๆ ภายใต้จักรวาล
เดียวกัน การที่ชาวอีสานมีความเชื่อเรื่องโลกในอุดมคติ จึงพากันมุ่งทําความดี สั่งสมบุญกุศล เพื่อจะได้ไปเกิดใน
โลกพระศรีอารย์ในภายภาคหน้า 

สาเหตุที่มีการฟ้อนรำกันนั้น ก็เพื่อเป็นการทำให้คนไข้มีพลังจิตในการต่อสู้กับการเจ็บป่วย มีอารมณ์
ผ่อนคลาย ความตึงเครียด จิตใจปลอดโปร่ง ไร้วิตกกังวล และสร้างจิตสำนึกด้านความกตัญญู เป็นคตินิยมของ



วารสารมนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ และนวัตกรรม มหาวิทยาลยักาฬสินธุ ์| 119 
ปีที่ 3 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

วัฒนธรรมไทย ซึ่งได้สืบทอดต่อกันมาจนกลายเป็นประเพณี จะเห็นว่าผีฟ้านั้นเป็นสิ่งที่ยึดเหนี่ยวจิตใจมนุษย์ โดย
มีคติเตือนใจว่า คนไม่เห็น ผีเห็น กลองกิ่งกลองศักดิ์สิทธิ์มักมีในตระกูลผีฟ้าตีเมื่อใดเสียงจะดังไปถึงพญาแถนผี
หลวงจะขออะไรก็จะได้ทุกอย่าง ให้รักษาคนในบ้านเมื่อออกเดินทางเพื่อให้ผีฟ้าคุ้มครอง คนไทยส่วนใหญ่รู้จัก 
“แถน” แต่ในพิธีกรรมต่าง ๆ เพียงเท่านั้น เพราะคนรุ่นใหม่ยิ่งไม่รู้จักพญาแถน เพราะไม่มีพิธีกรรมและไม่มีผู้รู้
อย่างแท้จริงที่จะมาบอกเล่าให้กับคนรุ่นหลัง (จากหนังสือชีวิตไทยชุดผีฟ้าพญาแถน, 2552, หน้า 188) 

นาฏพิธีการลำผีฟ้าและอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง “แถน” จึงเป็นการอุปมาตามความเชื่อว่า “บรรพชนผีฟ้า
แถนหลวง” ได้ลงมาสิงสู่ ‘ร่างทรง’ เพื่อเยียวยารักษาผู้ป่วยหรือคนไข้ให้มีพลังศรัทธาที่มีต่อแถนและใช้ความ
เชื่อมั่นนี้ในการต่อสู้กับการเจ็บไข้ของตน ช่วยให้มีอารมณ์ผ่อนคลาย ลดความตึงเครียด จิตใจปลอดโปร่ง ไร้
กังวลผลจากกระบวนการจิตวิทยาบำบัดของนาฏพิธีลำผีฟ้าและอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องกับแถน นอกจากเป็นการ
เยียวยาผู้ป่วยโดยตรงแล้ว ที่สำคัญยังเป็นที่เสริมสร้างจิตสำนึกแห่งความจดจำรำรึกถึงบรรพชนด้วยความนอบ
น้อม และเกิดสำนึกแห่งความกตัญญูต่อบุพการีของตนตั้งแต่ยังมีชีวิตอยู่ รักพี่น้องเครือญาติและมิตรสหาย
ด้วยกัน จนกลายเป็น “อุดมการณ์เชิงโครงสร้าง” อันเป็นคตินิยมของกลุ่มวัฒนธรรมไทย-ลาว ซึ่งได้สืบทอดต่อ
กันมาจนกลายเป็นจารีต ประเพณี พิธีกรรม และนาฏพิธีที่เคร่งครัด ชาวไทย-ลาว เห็นว่า “ผีฟ้า” (แถน) เป็น
สิ่งศักสิทธิ์ที่ยึดเหนี่ยวจิตใจอย่างมั่นคงที่สุด จึงมีคติเตือนใจว่า “คนไม่เห็น ผีเห็น” สำหรับชาวลาวในประเทศ
ไทยนั้น มีความเป็นมาว่านอกจากจะนับถือพระพุทธศาสนาอย่างเคร่งครัดแล้ว ปัจจุบันก็ยังคงนับถือผีแถนกันอยู่ 
ชาวลาวชอบเรียกชื่อควบว่า “ผีฟ้าพญาแถน” โดยเชื่อว่าผีฟ้าพญาแถนเป็นผู้สร้างโลก ความเชื่อเกี่ยวกับเรื่อง
แถนของชาวลาวไม่ต่างจากภาคอีสานของไทย ถือว่าเป็นความเชื่อเดียวกัน ซึ่งแสดงออกทางพิธีกรรมที่สืบทอด
จนถึงปัจจุบัน เช่น พิธีเซิ้งบั้งไฟเพื่อขอฝนจากผีฟ้าพญาแถน และมีการลำผีฟ้าเพื่อรักษาโรคด้วยเดียวกับภาค
อีสานของไทย (สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดศรีสะเกษ, 2560, หน้า 2) 
 ในประวัติศาตร์ลาว บันทึกที่น่าสนใจว่า เมื่อพุทธศักราช 2030 (ค.ศ.1527) สมัยพระเจ้าโพธิสาลราช 
(ค.ศ. 1520-1550) พระองค์ทรงเลื่อมใสในพระพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก ได้ออกพระราชอาญาให้ราษฎรเลิกนับ
ถือผีฟ้าผีแถน เพื่อหันไปยอมรับนับถือพุทธศาสนา แต่ก็ไม่เป็นผลสำเร็จ ชาวลาวปัจจุบันแม้ได้ยอมรับนับถือพุทธ
ศาสนาแล้ว แต่ก็ยังสืบสานความเชื่อยำเกรงในผีฟ้าพญาแถน และในชุมชนชาวลาวทั่วไปก็ยังมีพิธีกรรมอัน
เกี่ยวเนื่องกับความเชื่อในพญาแถนอีกมากมายในวิถีชีวิตประจำวันของชาวลาว ในวาระสำคัญต่าง ๆ ประจำปี    
ผีฟ้าพญาแถนยังคงทรงอำนาจและอิทธิพลในทุกพิธีกรรมที ่เกี ่ยวเนื ่องกับความเชื ่อดั ้งเด ิมในแดนลาว 
ปรากฏการณ์ต่าง ๆ ที่ได้นำเสนอมาทั้งหมดนี้สะท้อนให้เห็นว่า ความเชื่อในเรื่อง “ผีฟ้าพญาแถน” นั้น ไม่ใช่สิ่ง
เลื่อนลอย งมงายหรือไร้สาระ “แถน” ไม่เพียง ‘ไม่ธรรมดา’ หากมีความเป็นมาทางประวัติศาสตร์อย่างเป็น
รูปธรรม ทรงศักดิ์และอำนาจสูงสุดในยุคสมัยหนึ่งที่แน่นอน (ชลธิรา สัตยาวัฒนา, 2561, หน้า 1-4)   

สังคมลาวรับรู้เรื่องราวเกี่ยวกับ “พญาแถน” ผ่าน ความเชื่อ พิธีกรรม สังคม นิทาน ตำนาน ที่เป็น
พึ่งพาจิตใจได้และยังมี “หมอลำผีฟ้าพญาแถน” หรือ รับรู้ว่าแถน พิธีกรรมการบูชาแถน เชื่อมโยงกับเรื่องราว
ของปู่เยอ ย่าเยอ ที่เป็นบรรพบุรุษที่ชาวลาวนับถือ โดยเฉพาะคนหลวงพระบาง ซึ่งมีความเชื่อว่าเป็นภาพแทน
ของแถนที่อยู่บนฟ้าลงมาช่วยคุ้มครองมวลมนุษย์ และมีความเชื่อว่าสรรพสิ่งทั้งหลายในโลกนี้ (อู่คำ พมวงสา, 
2539) พญาแถนเป็นผู้สร้างเป็นผู้ให้กำเนิดเป็นเทพเจ้าผู้ก่อกำเนิดเผ่าพันธุ์และบันดาลให้น้ำฝนแก่โลกมนุษย์ ที่
สืบทอดวัฒนธรรมต่อกันมาเป็นนาฏพิธีสำคัญในระบบความเชื่อเรื่องแถนของชุมชนไทย-ลาว เป็นพิธีเพื่อการ



120 | Kalasin University Journal of Humanities Social Sciences and Innovation 
Volume 3 No.1 (January – June 2024) 

เยียวยารักษาผู้ป่วยของชุมชนไทย-ลาว ในภาคอีสานของประเทศไทย นอกจากมีหมอลำผีฟ้าและหมอแคนเป็น
องค์ประกอบหลักของนาฏพิธีดังได้กล่าวไปบ้างแล้วในบทก่อนหน้า อีกหนึ่งในองค์ประกอบหลักคือตัวผู้ป่วย การ
ลำผีฟ้าแตกต่างกันไปในแต่ละท้องถิ่น ที่เหมือนกันคือในการเชื้อเชิญครูบาเก่าเข้าสิงร่าง โดยผู้ทำพิธีจะต้องสวม 
‘ผ้าซิ่น’ ทับผ้าโสร่งท่ีตนนุ่งอยู่ในกรณีที่ผู้ป่วยเป็นชาย หากผู้ป่วยเป็นผู้หญิง ครูบาจะใช้ผ้าแพรหรือผ้าสไบห่มทับ
ชุดที่ใส่อยู่ การรักษาจัดว่าเป็นช่วงของ “นาฏพิธี” นั้น ผู้เข้าร่วมพิธีจะต้องร่วมฟ้อนรำกันทุกคน รวมทั้งผู้ป่วย
ด้วย ถ้าผู้ป่วยต้องการชมการฟ้อนรำก็ค่อยออกจากขบวน แต่หมอลำผีฟ้าจะทำหน้าที่รำต่อไปจนสิ้นกระบวน
ความ จากน้ันก็จะนำเครื่องคายขึ้นไปตั้งบนหิ้งผีฟ้า แล้วก็มาร่วมกันรับประทานอาหาร   
 
แถนในสังคมยุคใหม่ 
 สังคมยุคใหม่ซึ่งที่เรียกกันว่าเป็นยุคโลกาภิวัฒน์ ยุคไร้พรมแดนหรือยุคข้อมูลข่าวสารสารสนเทศ เป็น
ยุคที่มีการสื่อสารโดยทั่วถึงกันอย่างรวดเร็ว มีการหลั่งไหลของวัฒนธรรมตะวันตกเข้ามาโลกตะวันออก หรือ
วัฒนธรรมตะวันออกก็แพร่ขยายเข้าไปยังโลกตะวันออก เพราะฉะนั้นเพื่อการปรับตัว และเตรียมรับมือกับความ
เปลี่ยนแปลงของสังคม จึงต้องเร่งทำความเข้าใจ และพร้อมรับมือโดยการสร้างประชากรที่มีคุณภาพ จาก
ความหมายของ “โลกาภิวัตน์” ที่ว่าคือ กระแสการเปลี่ยนแปลงท่ีเกิดขึ้นอย่างกว้างขวางทำให้เกิดการติดต่อด้าน
เศรษฐกิจระหว่างประเทศ สร้างตลาดการค้า การแข่งขัน การส่งออก การบริการ การลงทุน และองค์ความรู้ 
เทคโนโลยีร่วมสมัยและเป็นการหลอมรวมความสัมพันธ์ต่าง ๆ ทางด้านการเมือง การปกครอง เศรษฐกิจ สังคม 
และวัฒนธรรมที่เกิดขึ้นในทุกมุมโลก ให้เป็นอันหนึ่งเป็นเดียวกันและใกล้ชิดกันมากขึ้นตามแบบอย่างโลก
ตะวันตก 
 คนโบราณ มักจะมีกุศโลบายข้อห้ามที่แฝงมาพร้อมกับความเชื่อ เพื่อเป็นการเตือนสติลูกหลานให้
ปฏิบัติตัวดีอยู่ในกรอบของผู้หลักผู้ใหญ่ถึงแม้ว่ายุคสมัยเปลี่ยนไปแล้วแต่ความเชื่อเหล่านี้ก็ยังเป็นความเชื่อที่สืบ
ต่อกันมาถึงปัจจุบัน เช่นเดียวกับความเชื่อหรือศรัทธาเกี่ยวกับพญาแถนยังฝั่งรากลึกอยู่ในวิถีชีวิตของประชาชน 
ถึงแม้ว่าปัจจุบันจะเป็นยุคสมัยใหม่ ซึ่งเรียกว่ายุกดิจิตอล แต่บุคคลทั่วไปก็ยังมีคติความเชื่อเรื่องพญาแถนอยู่ แต่
เดิมจะเห็นว่าถ้ากล่าวถึงแถนจะไม่มีใครอยากจะพิสูจน์อะไร พยายามที่ออกห่ างจากคติความกลัวเหล่านั้นไม่
อยากกล่าวถึงหรือเข้าไปเกี่ยวข้องแต่อย่างใด ส่วนปัจจุบันจะเป็นยุคที่เรียกว่าทันสมัยทางเทคโนโลยี คติความ
เรื่อง “แถน” ยังปรากฏทุกยุคทุกสมัย ถึงแม้ว่าโลกจะเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว แต่คติความเชื่อเรื่องแถน ก็
ยังคงฝังรากลึกในวิถีชีวิตของกลุ่มผู้คนไทย – ลาวอยู่  

เมื่อกล่าวถึงพญาแถน ก็จะมีคติความเช่ือทีเ่หมือนกัน แต่วิธีการความเชื่อแตกต่างกันบ้างเล็กน้อย แถน
มีการพัฒนาของความเชื่อ และการเคารพนับถือในสังคม โดยพิจารณาจากพัฒนาการเคารพนับถือ จะพบว่า 
ความเชื่อเรื่องแถนยังมีความสำคัญอย่างต่อเนื่องสำหรับคนพื้นที่ภาคตะวันออกเฉียงเหนือประเทศไทยและใน   
สาธารญรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว เมื่อสังคมยังมีความเชื่ออยู่ในแบบไหน แถนก็จะถูกสื่ออกมาในรูปแบบ
นั้น และข้อแตกต่างของสังคมมนุษย์ทำให้ความเชื่อเรื่องแถนมีการพัฒนาที่แตกต่างกันออกไป ส่งผลต่อสถานะ 
และการเคารพนับถือด้วย จะเห็นได้จากสังคมกลุ่มชาติพันธุ์ สังคมชนเผ่าที่มีความเจริญของเทคโนโลยี  และ
ค่านิยมสมัยใหม่เข้าไปมีบทบาทน้อย ความเชื่อเกี่ยวกับแถนก็ยังเข้มข้น หรือคงความดั้งเดิมเอาไว้ จึงนับถือแถน



วารสารมนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ และนวัตกรรม มหาวิทยาลยักาฬสินธุ ์| 121 
ปีที่ 3 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

แบบผี ส่วนสังคมเมืองที่มีการหลั่งไหลเข้ามาของวัฒนธรรม เช่น วัฒนธรรมของพระพุทธศาสนา และศาสนา
พราหมณ์-ฮินดู ก็มีการเปลี่ยนและปรับท่าท่ีของความเชื่อเกี่ยวกับแถนไปด้วย 

สภาพสังคมที่เปลี่ยนแปลงความเจริญทางด้านวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีทำให้เกิดความเป็น “สังคม
โลกาภิวัฒน์” สังคมที่มีความเชื่อมโยงสัมพันธ์กันมากขึ้น มีความเชื่อมโยงระหว่างปัจเจกบุคคล ชุมชน หน่วย
ธุรกิจ และรัฐบาล ทั่วทั้งโลก ยุคนี้จึงเป็นยุคแห่งการเคลื่อนไหลของข้อมูลข่าวสารอย่างรวดเร็ว ที่เห็นได้ชัดเจน
คือการเชื่อมโยงข้อมูลผ่านสังคมออนไลน์ ขณะที่วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีพามนุษย์เดินทางไปพบคำตอบของ
ความลึกลับอันหลากหลายบนโลกใบนี้ ความเชื่อบางอย่างเริ ่มถูกตั้งคำถาม ศาสนาเริ่มกลายเป็นทางเลือก
มากกว่าเส้นทางหลักท่ีผู้คนใช้ยึดเหนี่ยวจิตใจ ตัวอย่างหนึ่งคือการสำรวจของ Pew Research Center ในปี ค.ศ.
2021 พบว่า เกือบ 1 ใน 3 ของชาวอเมริกัน (29%) ไม่ได้นับถือศาสนาซึ่งเพิ่มขึ้นมาจากปี ค.ศ.2007 เกือบ
เท่าตัว ภายในโลกท่ีมีวัฒนธรรมหลากหลายแพร่กระจายไปหมด 

 ผู้คนในสังคมยุคใหม่พยายามเชื่อมโยงตนเองกับวัฒนธรรมที่นอกเหนือจากวัฒนธรรมดั้งเดิมหรือ
วัฒนธรรมในท้องถิ่นของตนเอง จากการได้รับประสบการณ์มากมายหลากหลายนี้ทำให้กิจกรรมทางด้านความ
เชื่อลดน้อยลง เมื่อเป็นเช่นนั้นแล้ว ความผูกพันหรือผูกติดความเชื่อกับเรื่องแถนของคนรุ่นใหม่จึงเข้มข้นน้อยกว่า
คนรุ่นเก่า และในหลายกรณีคนรุ่นใหม่เหล่านั้นก็ไม่ได้รู้สึกเช่ือหรือว่าเป็นส่วนหน่ึงของความเชื่อเรื่องแถนเหมือน
คนรุ่นก่อนแต่อย่างใด อีกทั้ง ความเชื่อและอุดมการณ์ของคนรุ่นใหม่แปรสภาพจากการเข้าร่วมพิธีกรรมทาง
ศาสนา การอ้อนวอนขอพร การพึ่งพาสิ่งที่ยิ่งใหญ่และจับต้องไม่ได้ เปลี่ยนไปเป็นความเชื่อที่ว่า ถ้าหากเรา
ต้องการการเปลี่ยนแปลง เราต้องลุกข้ึนมาทำ คนรุ่นใหม่อยากกำหนดชีวิตของตนเอง มากกว่าจะให้ชะตาชีวิตมา
นำทางว่าพวกเขาอยากจะเลือกเดินไปทางไหน 

สังคมสมัยใหม่ เป็นผลพวงมาแต่สมัยการปฏิวัติอุตสาหกรรมและพัฒนาการของสังคมทางตะวันตก 
ผู้คนในสังคมแบบนี้มักยึดมั่นในหลักของเหตุผล ความเป็นปัจเจกบุคคลความสำเร็จเฉพาะตัว ไม่ใคร่อยู่ภายใต้
อิทธิพลของประเพณีเท่าใด โดยเฉพาะการครอบงำของประเพณีพิธีกรรมในระบบความเชื่อที่มีอยู่อย่างมากมาย
ในสังคมและประเพณีนั้นเกือบไมม่ีความหมายในสังคมสมัยใหม่เลย เพราะคนไม่ใคร่เชื่อถืออะไร ในหลาย ๆ แห่ง
ทีเดียวที่บรรดาประเพณีพิธีกรรมที่มีอยู่นั้นหาได้มีความหมายในเรื่องความมั่นคงทางจิตใจเหมืองเดิมไม่ หากยังมี
อยู ่เพื ่อการสังสรรค์ หรือไม่ก็เพื่อเป็นอนุสรณ์ให้คนเห็นอดีตเท่านั ้น ทั ้งนี ้ก็เนื่องมาจากความก้าวหน้าทาง
การศึกษาแบบตะวันตก การเติบโตของเศรษฐกิจแบบทุนนิยม ความเจริญทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีที่กำลงั
ทำให้บ้านเมืองเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ จากสังคมเกษตรกรรมมาเป็นสังคมแบบอุตสาหกรรมอย่างรวดเร็ว 
บรรดาประเพณีพิธีกรรมที่เคยมีความหมายความสำคัญต่อการดำรงอยู่ร่วมกันของคนในสังคมกำลังหมด
ความสำคัญจากการสร้างความมั่นคงทางจิตใจ และความเป็นปึกแผ่นทางสังคมอย่างที่เคยมีมาแต่ก่อน กลับ
กลายมาเป็นสินค้าเพื่อการท่องเที่ยว เพื่อการสนุกสนานบันเทิงของคนทั่ว ๆ ไป (ศรีศักร วัลลิโภดม, 2561, หน้า  
42) 

 

บทสรุป  
การที่มนุษย์ตกลงใจที่จะยอมรับนับถือหรือยึดมั่นในสิ่งใดสิ่งหนึ่งซึ่งจะมีตัวตนหรือไม่มีตัวตนก็ตาม    

ทำให้สรุปได้ว่าความเชื่อเป็นธรรมชาติที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ และถือว่าเป็นวัฒนธรรมของมนุษย์อย่างหนึ่ง การ



122 | Kalasin University Journal of Humanities Social Sciences and Innovation 
Volume 3 No.1 (January – June 2024) 

ดำรงชีวิตของมนุษย์ในสมัยโบราณที่มีความเจริญทางด้านวิชาการน้อย ความเชื่อจึงเกิดจากการเกิดขึ้น และการ
เปลี่ยนแปลงของธรรมชาติที่มนุษย์เชื่อว่าเป็นการบันดาลให้เกิดขึ้นจากอำนาจของเทวดา พระเจ้า หรือภูตผี
ปีศาจ ดังนั้นเมื่อเกิดปรากฏการณ์ต่าง ๆ ขึ้น เช่น ฝนตก ฟ้าร้อง ฟ้าผ่า แผ่นดินไหว ภูเขาไฟระเบิด อุทกภัย และ
วาตภัย ต่าง ๆ ขึ้น ล้วนเป็นสิ่งที่มีอิทธิพลต่อชีวิตหรือความเป็นอยู่ของมนุษย์ ซึ่งยากที่จะป้องกันหรือแก้ไขได้
ด้วยตัวเอง บางอย่างเป็นเหตุการณ์ที่อำนวยประโยชน์ แต่บางเหตุการณ์ก็เป็นอันตรายต่อชีวิตและความเป็นอยู่
ของมนุษย์ มนุษย์จึงพยายามที่จะคิดหาวิธีการที่จะก่อให้เกิดผลในทางที่ดี และเกิดความสุขให้กับตนเอง เพื่อ
กระทำต่อสิ่งท่ีมีอำนาจเหนือธรรมชาติเหล่านั้น ทำให้เกิดเป็นแนวทางปฏิบัติที่เป็นพิธีกรรม หรือศาสนาเกิดขึ้น 

ความเชื่อเกี่ยวกับแถนก็ยังอยู่ในวิถีชีวิตของคนสองฝั่งแม่น้ำโขงโดยเฉพาะภาคตะวันออกเฉียงเหนือ
ของประเทศไทยและสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว ในเรื่องที่เกี่ยวข้องกับธรรมชาติและประเพณีที่สืบ
ทอดต่อกันมา เช่น การแห่บั้งไฟเพื่อบูชาแถนในการขอฝน การให้แถนเป็นตัวแทนทางความเช่ือในการรักษาโรค
และปัดเป่าสิ่งชั่วร้าย การให้แถนเป็นสัญลักษณ์แห่งความศรัทธาและเป็นสิ่งที่เหนือธรรมชาติ ก็ยังคงหลงเหลือ
อยู่และจะยังคงอยู่ในสังคมต่อไป เนื่องจากการเคารพนับถือบูชาแถนได้รับอิทธิพลมาจากการที่ไม่มศีาสนาเป็นตวั
เริ่มต้น อาศัยความเชื่อ ความศรัทธาท่ีมีอยู่ในสังคม เป็นความเชื่อของกลุ่มชนชาติพันธุ์ไทย-ลาว ที่มีความเคารพ
นับถือต่อแถน ทั้งในทิศทางของการยึดเหนี่ยวจิดตใจตนในสังคม เป็นที่พึ่งพาในยามทุกข์ใจ เป็นเครื่องมือที่ชว่ย
ให้คนในสังคมเกิดประเพณีและวัฒนธรรมที่สืบทอดต่อกันมาตั้งแต่อดีตเรื่อยมาจนถึงยุคปัจจุบันที่ยังคงหลงเหลือ
อยู่ในวิถีชีวิตของคนชนบทและจะเห็นได้ว่าคนสมัยก่อนเชื่อในเรื่องของผีที่ให้ความคุ้มครองมาก จึงเกิดเป็น
พิธีกรรมต่าง ๆ ขึ้นมาตามที่เห็นกัน ซึ่งที่จริงแล้วพิธีกรรมต่าง ๆ ได้แฝงได้ด้วยความที่ต้องรู้จักเคารพนับถือและ
ทำบุญให้กับบรรพบุรุษซึ่งสิ่งเหล่านี้เองจะทำให้เขาคอยช่วยเหลือคุ้มครองเรา 

ในยุคสมัยปัจจุบันมีการพัฒนาทางด้านเทคโนโลยีอีกทั้งการพลัดพรากจากถิ่นกำเนิดของตน ทำให้
ความคิด ความเชื่อ และประเพณีไม่มีคนมาสืบทอด ทำให้ความเชื่อค่อย ๆ เลือนหายไปจากสังคมยุคใหม่ อีกทั้ง
ผู้คนได้มีสิทธ์ิในการเลือกสิ่งที่ตนเองต้องการเคารพนับถือหรือความเช่ือที่ตนเองเชื่อมั่นมากยิ่งขึ้น ซึ่งก็ถือเป็นอีก
ปัจจัยสำคัญที่ทำให้ความเชื่อเรื่องแถนลดน้อยลงไปตามยุคสมัย แต่อย่างไรก็ตามเมื่อกลุ่มคนเหล่านี้ได้กลับไปยัง
ภูมิลำเนาของตนก็ยังสามารถปฏิบัติหรือเข้าร่วมพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับแถนได้ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารมนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ และนวัตกรรม มหาวิทยาลยักาฬสินธุ ์| 123 
ปีที่ 3 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

 
 
 
 
 

 

 

 
 
 

 
 
 
 
 

ภาพที่ 1: สรุปความแตกตา่งของความเชื่อ พิธีกรรม ท่ีเกี่ยวข้องกับแถน 3 ประเด็น 

 
เอกสารอ้างอิง  
กัลยา จันทรารักษ์. (2553). โครงการทำนุบำรุงศิลปวัฒนธรรมเรื่องพญาคันคากพญาคันคาก. 

สืบค้นเมื่อ 5 มีนาคม 2567, จาก https://shorturl.asia/9bhBg 
ข่าวสด ออนไลน์. (2561). บูชาพญาแถนทำพิธีกรรม ‘ลำผีฟ้า’ ผู้เฒ่าผู้แก่หายเจ็บไข้ สืบทอดประเพณี  

บรรพบุรุษ หนังสือชีวิตไทยชุดผีฟ้าพญาแถน. สืบค้นเมื่อ 20 กรกฎาคม 2566,  
จาก https://www.khaosod.co.th/around-thailand. 

จตุพล ทองสกล. (2553). การศึกษาพิธีกรรมเลี้ยงแถน บ้านห้วยปาง ตำบลด่าน อำเภอกาบเชิง จังหวัดสุรินทร์.
วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุ่มแม่น้ำมูล, 12(1), 68-81. 

ชลธิรา สัตยาวัฒนา. (2562). ความเชื่อเรื่องแถน กับ นาฏพิธีหมอลำผีฟ้าพญาแถน . สืบค้นเมื่อ 12 สิงหาคม 
2566, จาก https://e-shann.com/13-ความเชื่อเรื่องแถน. 

ประยงค์ แสนบุราณ. (2553). ความเชื่อเรื่องพระยาแถนของกลุ่มชาติพันธุ์ในสังคมกลุ่มวัฒนธรรมพื้นบ้านภาค
อีสาน. วารสารมนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์, 29(3),1-17. 

ยศ สันตสมบัติ. (2537). มนุษยกั์บวฒันธรรม. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2542). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพฯ: นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์. 

แถนกับความเช่ือท่ีสอดคล้องพิธีกรรมดั้งเดิม 

ความเชื่อแถนในบริบทพ้ืนท่ี 
ภาคตะวันออกเฉยีงเหนือ ประเทศไทย 

และสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว 

ความเชื่อแถนในสังคมยุคใหม ่

เชื่อว่า แถน หรือพญาแถน คือเทพเจ้า เทวดา ผูม้ี
อิทธิฤทธ์ิในการสั่งฝนให้ตกตามฤดูกาล  หรือ เป็น
ผู้รักษาและทำลายสรรพสิ่งบนโลกใบนี้  โดยมีการ
ทำพิธีกรรมเป็นตัวแปรเพื่อขอพรหรือการขอขมาใน
ความผิดที่ทำลงไป รวมไปถึงการรกัษาโรคโดยการ
ร่ายรำผ่านรา่งทรงแถน 

เชื่อว่า แถน หรือพญาแถน เป็นเรือ่งเล่าหรือ
ตำนานที่เล่าสืบต่อกันมาตั้งแต่อดตี แต่ไมไ่ดม้ีการ
ไหว้หรือขอพรแบบในยุคก่อน และยึดในหลักการ
ทางวิทยาศาสตรม์ากกว่าการทำพิธีกรรม เช่น ฝน
จะตกได้ ไม่ใช่เพียงเพราะการร่ายรำขอฝน แต่เกดิ
จากการควบแน่นของก้อนเมฆ เปน็ต้น 

https://www.khaosod.co.th/around-thailand/
https://e-shann.com/13-ความเชื่อเรื่องแถน/


124 | Kalasin University Journal of Humanities Social Sciences and Innovation 
Volume 3 No.1 (January – June 2024) 

ศรีศักร วัลลิโภดม. (2561). ประเพณีพิธีกรรมที่เปลี่ยนไป. สืบค้นเมื่อ 30 สิงหาคม 2566, จาก https://lek-
prapai.org/home/view.php?id=935. 

สำน ักว ัฒนธรรมขอนแก ่น.  (2559) .  บ ุญเด ือนหก:  บ ุญบ ั ้ ง ไฟ . ส ืบค ้น เมื่ อ  5 ม ีนาคม 2567, จาก 
https://cac.kku.ac.th/heet12_kong14. 

สำนักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ. (2552). หนังสือชีวิตไทยชุดผีฟ้าพญาแถน. กระทรวงศึกษาธิการ. 
สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดศรีสะเกษ. (2560). ประเพณีบูชาผีฟ้า ผีแถน. สืบค้นเมื่อ 4 กรกฎาคม 2566, จาก 

https://www2.m-culture.go.th/sisaket/ewt_news. 
สำเรจ็ คำโมง. (2524). อ้างอิงในเอกสารหมายเลข 7 จากการสมัมนาเพลงพื้นบ้านอีสาน. มหาวิทยาลยั 

ศรีนครินทรวโิรฒมหาสารคาม. 
สีลา วีระวงศ์. (2529). ฮีตสิบสอง. อุบลราชธานี: ศูนย์ศิลปวัฒนธรรมมหาวิทยาลัยครูอุบลราชธานี. 
ไอยเรศ บุญฤทธิ์. (2561). พลวัตวัฒนธรรมไทดำ : การธำรงกลุ่มชาติพันธ์ุผ่านคติความเช่ือเรื่อง “แถน” ในพื้นที่

ประเทศไทยและสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว. 
อู่คํา พมวงสา. (2539). ประวัติศาสตร์ลาว. ขอนแก่น: ภาควิชาประวัติศาสตร์และโบราณคดีคณะมนุษยศาสตร์

และสังคมศาสตร์มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
The Royal Institute. (2008). Thai local literature encyclopedia, the northeast, on Thao Hung or 

Thao Jueng 2. Bangkok: The Royal Institute Publishing. 
Wongted, S.(1991). Tao Hung Tao Jueng-The hero of Khong river. Bangkok: Matichon 

Publishing. 

https://www2.m-culture.go.th/sisaket/ewt_news

