
203
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

วิถีการดำ�รงอยู่
ของการขับขานกะโลง

ณัฐพงษ์ ปัญจบุรี
ภาควิชาภาษาไทย
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่

บทคัดย่อ

บทความนี้น�ำเสนอเกี่ยวกับการด�ำรงอยู่ของการขับขานกะโลง โดยท�ำการ
ศึกษาหน้าที่ของการขับขานกะโลงในอดีตที่ปรากฏในเอกสารต่างๆ และ
หน้าทีข่องการขบัขานกะโลงทีป่รากฏในสงัคมปัจจบุนั จากการศกึษาพบว่า ใน
อดีตมีการขับขานกะโลงเพื่อความบันเทิง โดยปรากฏหลักฐานข้อความอยู่ใน
วรรณกรรมร้อยกรองล้านนา ได้แก่ โคลงนริาศหรภิญุชยั โคลงนริาศระยะทาง
เมอืงนครเชียงใหม่ นอกจากนีย้งัใช้ในการแอ่วสาวของชายหนุม่ล้านนาในอดตี 
ซึง่ปรากฏในบนัทกึการเดนิทางเรือ่งชาวลาวทางตอนเหนอืของประเทศสยาม  
รวมไปถงึ การใช้การขบัขานกะโลงเป็นส่วนหนึง่ของการจดัมหรสพสมโภชเมอืง 
ซึ่งปรากฏในต�ำนานพื้นเมืองเชียงใหม่ ส่วนบทบาทของการขับขานกะโลงที่มี
ต่อสังคมปัจจุบัน พบว่า ใช้ประกอบการเทศน์ ใช้ประกอบการเรียกขวัญ ใช้



204

ขับขานเพื่อการยกย่องสรรเสริญบุคคล ใช้แสดงเพื่อความบันเทิง ใช้ขับขาน
ในงานบุญทั่วไป และใช้ในงานศพพระสงฆ์

ค�ำส�ำคัญ : กะโลง, การขับขาน



205
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

Existence of chanting 
“Kaloang”

Nuttapong Punjaburi
Department of Thai
Faculty of Humanities and Social Sciences, 
Chiang Mai Rajabhat University

ABSTRACT

This article aims to present the “Kalong” (poem), focusing on the 
roles of “Kalong” found in various documents and the ways it 
is performed today. It was found that in the past, “Kalong” was 
used for entertainment purposes. Archival records include the 
“Nirat Hariphunchai” and some related poems describing the 
journey from and to Chiang Mai. “Kalong” was also used when 
young men got to know women. This was found in the records of 
ethnic Lao in the North of Siam. “Kalong” was also performed as a 
form of celebration or for festivals, as recounted in the folklore of  



206

Chiang Mai. However, at present, “Kalong” still plays a role for 
Buddhist ceremonies, rituals, and also entertainment.

Keywords : “Kaloang”, poem, chanting



207
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

บทนำ�

กะโลง (โคลง) คอื ค�ำประพนัธ์ร้อยกรองประเภทหนึง่ของภาคเหนอื มรูีปแบบ
ฉันทลักษณ์ที่ชัดเจนและมีการบังคับเสียงวรรณยุกต์เอก-โท กะโลงนับได้ว่ามี
พัฒนาการที่เจริญสูงสุดในบรรดาค�ำประพันธ์ร้อยกรองของล้านนา ทั้งนี้ มีข้อ
สันนิษฐานว่ากะโลงของภาคเหนือได้เป็นต้นแบบให้กับการแต่งโคลงของทาง
ภาคกลาง ดังที่สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาด�ำรงราชานุภาพ ได้มี
พระราชาธิบายไว้ว่า 

“จะคิดแต่งเมื่อครั้งไรไม่ปรากฏ มีเค้าเงื่อนแต่ว่าโคลงนั้นดูเหมือนจะ
เป็นของพวกไทยข้างฝ่ายเหนอืคิดขึน้ มกี�ำหนดอกัษรนบัเป็นบาทสองบาท  
สามบาท สีบ่าท เป็นบทเรยีกว่า โคลงสอง โคลงสาม โคลงสี ่โคลงเก่าๆ มทีี่
รบัสมัผสัและทีก่�ำหนดใช้อกัษรสงูต�ำ่น้อยแห่ง แต่มามบีงัคบัมากข้ึนภาย
หลงั เหน็จะเป็นพวกไทยข้างฝ่ายใต้ได้รบัอย่างมาแต่งประดิษฐ์เติมข้ึน”  
(ธนิต อยู่โพธิ์ 2504, 55)

นอกจากนี้ จิตร ภูมิศักดิ์ ยังได้เขียนไว้ใน โองการแช่งน�้ำและข้อคิดใหม่ใน
ประวัติศาสตร์ไทยลุ่มแม่น�้ำเจ้าพระยา ความว่า

“ทางภาคเหนือของไทย หมู่ชาวไตโยนนั้น เขาคงมีโคลงส่ีสุภาพมาแต่
โบราณ และดูเหมือนเขาจะได้พัฒนาโคลงชนิดนั้นขึ้นก่อนทางอยุธยา
ก็เป็นได้ เพราะในสมัยอยุธยา กวีของไทยอยุธยาก็ได้เคยน�ำเอา โคลง
นิราศหริภุญชัย ของไทยเหนือมาแปลงออกเป็นโคลงส�ำนวนไทย ซ่ึงผู้
แปลงก็ได้สารภาพไว้ชัดเจนว่า เปลีย่นแปลงร่างรือ้ยาก โคลงลาว นีแ้ฮ”  
(จิตร 2524, 262)



208

จากข้อมูลเบื้องต้นจึงเป็นหลักฐานชี้ว่า กะโลง เริ่มเกิดขึ้นในเขตภาคเหนือ
ของไทย 

กะโลง ถูกแต่งขึน้เพือ่เล่าเรือ่งท่ีเกีย่วกับวรรณกรรมท้องถิน่ บรรยายเหตกุารณ์
บ้านเมือง ประวัติศาสตร์ ร�ำพันถึงหญิงอันเป็นที่รัก สั่งสอนเตือนสติ ฯลฯ ต่อ
มากะโลงจึงได้ถูกน�ำมาใช้ขับขานเพื่อเป็นการเล่าเรื่องให้กับคนในชุมชนท้อง
ถิ่นได้รับฟัง การน�ำเอาวรรณกรรมเข้ามาร่วมเป็นกิจกรรมหนึ่งของสังคมมีจุด
ประสงค์เพือ่ให้เกดิความเพลดิเพลนิ โดยน�ำมาขับขานเป็นท�ำนองเสนาะ ผูท้ีไ่ด้
ฟังกจ็ะเกิดความเพลดิเพลนิจากสนุทรยีรส รวมทัง้ความไพเราะจากท่วงท�ำนอง
เสนาะที่ใช้ในการขับขาน (ณัฐพงษ์ ปัญจบุรี 2557, 53)

หน้าที่การใช้งานในอดีต

การใช้งานของกะโลงในอดีตเราสามารถพบข้อมูลจากเอกสารประเภท 
ใบลาน พับสา รวมไปถึงเอกสารบันทึกการเดินทางของชาวต่างชาติ โดย
เอกสารประเภทใบลาน พับสา มักจะบันทึกเรื่องราวที่เป็นวรรณกรรมราช
ส�ำนัก วรรณกรรมท้องถิน่ ต�ำนานเมือง หรอืเรือ่งราวทีเ่กีย่วกบัชนชัน้ปกครอง 
ซึ่งก็ปรากฏข้อมูลการใช้งานของกะโลงอยู่ด้วย ส่วนเอกสารประเภทหนังสือ
บันทึกการเดินทางของชาวต่างชาติจะบันทึกเรื่องราวที่เกี่ยวกับวิถีชีวิตของ
คนในท้องถิ่น ทั้งเรื่องราวของระดับชนชั้นปกครองและระดับผู้ถูกปกครอง 
ส�ำหรับหนังสือบันทึกการเดินทางของชาวต่างชาตินี้ เป็นข้อมูลที่ท�ำให้เกิด
ความเข้าใจเก่ียวกับการด�ำเนินชีวิตของคนท้องถิ่นในอดีตว่ามีลักษณะเป็น
อย่างไร โดยมีลักษณะท่ีแตกต่างจากการบันทึกในเอกสารประเภทใบลาน
หรือพับสา



209
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

จากการศึกษาเอกสารดังกล่าว พบว่า การใช้งานของกะโลง นิยมใช้ในการ 
ขับขานเพื่อสร้างความบันเทิง ไม่ว่าจะเป็นงานระดับเมืองไปจนถึงการใช้งาน
ระดับชมุชน แต่ในความเป็นจรงิแล้ว หน้าทีก่ารใช้งานอาจจะมมีากกว่าการสร้าง 
ความบันเทิง เพียงแต่อาจจะไม่มีการบันทึกเป็นลายลักษณ์อักษร หรือมีการ
บันทึกแต่มีการช�ำรุดเสียหายของเอกสาร เนื่องจากการเก็บรักษาเอกสาร
ในอดีตยังไม่ได้รับการดูแลหรือมีการจัดการอย่างเป็นระบบระเบียบดังเช่น
ปัจจุบัน

เนื่องจากข้อมูลหน้าที่การใช้งานของกะโลงในอดีตปรากฏเพียงเพื่อการสร้าง
ความบันเทิง ผู้เขียนจึงขอน�ำเสนอเป็นล�ำดับดังนี้

1. โคลงนิราศหริภุญชัย เป็นโคลงเก่าแก่ของล้านนา เรื่องราวกล่าวถึงผู้แต่ง
ได้เดินทางจากเชียงใหม่ไปนมัสการพระธาตุหริภุญชัยที่จังหวัดลําพูนในงาน
นมัสการพระธาตุหริภุญชัย ซึ่งตรงกับวันเพ็ญเดือน 6 ซึ่งในวรรณกรรมเรื่อง
นี้ได้ปรากฏบทที่กล่าวถึงการขับขานกะโลงเพื่อสร้างความบันเทิง ความว่า 

		  ราตรีเทียนทีปแจ้ง	 เจาะงาม
	 มัวม่วนนนตรีตาม            	 ติ่งธร้อ
	 อุสสากั่นโลงยาม                   	 ชักชอบ     ชื่นเอย
	 บุญพี่บ่เปลืองป้อ    		  เปล่าซ�้ำเซาทรวง

		  อุสสาเสียงสร่างสร้อย     	รัชนี
	 กลอนกั่นโลงทันที     		  อ่านถ้อย
	 บารสเรียกมาลี    		  เบงบาท  ทุมเอย
	 ตรีโจททูทุกถ้อย         		  เถี่ยงถ้องถามชัย



210

ประเสริฐ ณ นคร (2516, 85) ได้อธิบายความหมายจากโคลงดังกล่าว สรุป
ความได้ว่า ในเวลากลางคืนมีแสงเทียนและประทีปจุดส่องสว่างงดงาม อีกทั้ง
ยังสนุกไปกับเสียงดนตรีที่มีทั้งเครื่องดีด คือ ติ่ง และเครื่องสี คือ ธร้อ (สะล้อ) 
ตลอดจนมีการอ่านโคลงเรือ่งอสุาบารสอย่างสนกุสนาน แต่บุญของผูแ้ต่งนัน้มี
ไม่มาก จงึกลบักลายเป็นอารมณ์เหงาใจคดิถงึนางอนัเป็นทีร่กัแทน และในเวลา
กลางคืนได้ยนิโคลงเรือ่งอสุาบารส ซ่ึงแต่งขึน้และมกีารประกวดอ่านโคลงด้วย
จากโคลงนิราศหริภุญชัยที่ยกมาท้ัง 2 บท สะท้อนให้เห็นถึงการใช้กะโลง
สร้างความบันเทิงโดยน�ำเอาวรรณกรรมท้องถิ่นเร่ืองอุสาบารสที่แต่งขึ้นด้วย
ฉนัทลกัษณ์แบบกะโลงมาเล่าสูก่นัฟังเพือ่ให้เกดิอารมณ์สนุทรย์ีในเวลากลางคนื 

2. โคลงนิราศระยะทางเมืองนครเชียงใหม่ เป็นโคลงที่ประพันธ์โดยพระยา
ราชสัมภารากร (เลื่อน สุรนันท์) มีเนื้อหาเกี่ยวกับการเดินทางจากกรุงเทพฯ 
เพื่อมาปฏิบัติราชการท่ีจังหวัดเชียงใหม่เพื่อจัดการปัญหากรณีพิพาทระหว่าง
คนในบังคับของอังกฤษกับเจ้าหลวงเชียงใหม่ในปี พ.ศ. 2426 ซึ่งระหว่างการ
เดินทางได้แวะตรวจราชการที่เมืองเถิน ล�ำปาง และล�ำพูน รวมทั้งได้บรรยาย
เหตุการณ์ต่างๆ ท่ีเกิดขึ้นในขณะที่พ�ำนักอยู่ในจังหวัดเชียงใหม่ ทั้งด้าน
ประเพณ ีวฒันธรรม และวถีิชวีติของคนในสมยันัน้ โดยในโคลงบทที ่355 - 356  
ได้กล่าวถึงชาวบ้านต่างซื้อหาของเพื่อท�ำบุญสลากภัต เม่ือได้ท�ำบุญถวายแด่
พระสงฆ์แล้ว ก็ได้แยกย้ายกับกลับ ระหว่างทางก็ได้มีการขับกะโลง และจ๊อย
ไปตามถนนเป็นที่สนุกสนาน พระยาราชสัมภารากร (2543, 50)  ความว่า



211
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

		  ชาวชนเสาะซื้อเครื่อง	 ครัวทาน
	 กวยสลากอีกขาน			  สลากหม้อ
	 ต่างถวายทุอาจารย์		  ครูพัก
	 จาประกวดอวดอ้อ		  ทุอู้พลอยเออ

		  หมดการทานเสร็จแล้ว	 คืนกลับ
	 แผแผกแยกคลองนับ		  มากเมื้อ
	 เฮฮาร่าเริงขับ			   โคลงกล่าว จ๊อยเอ
	 ฟังยิ่งเฟือนใจเทื้อ			  ทอดสะท้อนหฤทัย

จากโคลงข้างต้น สะท้อนให้เห็นถงึการใช้งานของกะโลงเพือ่สร้างความบนัเทงิ
ในระหว่างการเดินทาง เนื่องจากมีคนมากมายเดินทางกลับหลังจากเสร็จ
ภารกิจการท�ำบุญ ก็ได้สร้างความสนุกสนานระหว่างการเดินทางด้วย โดยใช้
การขับกะโลงและการขับจ๊อยเป็นการประโลมให้เป็นที่ปิติส�ำราญใจ

3. หนงัสอืบนัทกึการเดนิทางชือ่ “ชาวลาวทางตอนเหนอืของประเทศสยาม 
ตอนที่ 1” เป็นบันทึกการเดินทางของ ลิลเลียน จอห์นสัน เคอร์ติส (Lillian 
Johnson Curtis) มชิชนันารีชาวอเมรกินัภายใต้คณะเพรสไบทีเรียนฝ่ายเหนอื 
ผูซ้ึง่เดนิทางเข้ามาปฏิบัตหิน้าท่ีเผยแพร่ครสิตศาสนาให้แก่ชาวล้านนาระหว่าง 
พ.ศ. 2438 - 2442 โดยประจ�ำอยู่ที่เมืองละคอรหรือเมืองล�ำปาง เคอร์ติสได้
เขียนหนังสือนี้และตีพิมพ์เมื่อ ค.ศ. 1903 (พ.ศ.2446) โดยได้บันทึกข้อความ
ว่ามีการขับขานกะโลงในวิถีชีวิตของคนท้องถิ่นด้วย ความว่า

“แม้ว่าชายหนุ่มที่อยู ่ในความรักจะระมัดระวังอย่างยิ่งที่จะไม่ให้
ใครรู ้ว่าเขาก�ำลังจะไปไหนก็ตาม แต่ขณะที่เขาออกจากบ้านหวาน



212

ใจของเขา เขาก็มักจะขับขานโคลงซึ่งแต่งขึ้นเองโดยไม่มีสัมผัสด้วย
เสียงอันดัง โคลงนั้นจะมีเนื้อความยกย่องสรรเสริญ เปรียบเปรย
ความงามของเธอกับเจ ้าหญิงในนิทานพ้ืนบ้านของภาคเหนือ”  
(เคอร์ติส, ลิลเลียน จอห์นสัน 2543, 118)

จากบันทึกการเดินทางข้างต้น สะท้อนให้เห็นถึงการขับกะโลงเพื่อใช้ในการ
แสดงออกถงึความรูส้กึแบบความรกั เพราะการไปแอ่วสาวของชายหนุม่ล้านนา 
ในอดีตนั้น จะเกิดขึ้นในเวลากลางคืน พวกเขาจะเดินทางไปยังบ้านของหญิง
ที่ตนรัก เพื่อไปพูดคุยสนทนาผูกรักต่อกัน บ้างก็มีการบรรเลงเครื่องดนตรี
ประกอบขณะเดินทางหรือไปบรรเลงที่หน้าบ้านของหญิงสาว และสิ่งที่ส�ำคัญ
อีกอย่างหนึ่งคือการขับจ๊อย และขับกะโลง อันเป็นสิ่งที่แสดงให้เห็นถึงความ
เป็นผูม้คีวามสามารถ โดยเนือ้หาทีใ่ช้ในการขบัขานมกัจะเป็นการชืน่ชมความ
งามของหญิงสาว การหยอกล้อกัน รวมไปถึงการร�ำพึงร�ำพันถึงหญิงสาวเมื่อ
ชายหนุ่มคนนั้นก�ำลังจะเดินทางกลับ ซ่ึงจะเป็นการแสดงออกให้หญิงสาวได้
รับรู้ว่าชายผู้นี้เป็นผู้มีความสามารถในด้านภาษา และมีความเป็นผู้มีความ

สามารถในการขับขาน

4. ต�ำนานพื้นเมืองเชียงใหม ่ เป็นเอกสารท่ีส�ำคัญในการบันทึกเรื่องราวทาง
ประวตัศิาสตร์ทีส่�ำคญัอาณาจกัรล้านนา ซึง่อธบิายถึงประวติัความเป็นมา รวม
ทัง้พัฒนาการความเจรญิรุง่เรอืงของอาณาจกัรล้านนาโดยมเีมอืงเชยีงใหม่เป็น
ศนูย์กลางของอาณาจกัร หนงัสอืต�ำนานพืน้เมอืงเชยีงใหม่นีไ้ด้ท�ำการปริวรรต
ถ่ายทอดข้อความในเอกสารใบลานจากตัวอักษรธรรมล้านนาเป็นอักษรไทย 
ซึ่งในใบลานผูกที่ 8 ได้ปรากฏข้อความเกี่ยวกับการขับขานกะโลง ความว่า



213
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

“ตทา ในกาละนั้น โส นครํ เมืองรัตตนติงสาพระนคอรเชียงใหม่  
ประกอบไพด้วย ปราการก�ำแพง หอหริ่ง หอเลิอ ป้อม หัวหมู ปะตู 
เวียงอาจ แลฅือกว้างเลิก็บัวระพ�่ำเพงเตมไพด้วยน�้ำ ดาสสะเตมไพด้วย
ดอกพ้าน จังกอร ดอกบัวขาว บัวแดงต่าง ๆ มีวัดวาสาสนา ก้านกุ่ง 
รุง่เรงืสคุติมนกระเสม เตมไพด้วยท้าวพระญาเสนาอามาจจ์ข้าเจ้าไพร่ไท
ผูฅ้นชนบทบ้านน้อยบ้านใหย่ทงัหลายมากนกั ประกอบไพด้วยเข้าเหล้า
ชิ้นปลาอาหาร พล้าว ตาล หมาก พลู ส้มสุก ลูกหวาน เข้าหนาปลาถูก 
สนุกสุขสานต์ กินทานเหล้นมโหสรพ พอยลาม ช้อย ซอ สี่บทกันโลง 
ดีดสี ตีเป่า ขับฟ้อนต่าง ๆ เสียงภิภาท ค้อง กลอง ขลุ่ย แน แตรเหิน 
แคน ค้อย ติ่ง ธะล้อสีซอ เพียะ พิณ ปัณเฑาะว์ หอยสังข์ เป็นอันสนั่น
นันเนืองอุขะหลุกชู่ฅ�่ำเช้า บ่หม่นหมองเส้าในสาสนา” (ศูนย์วัฒนธรรม
จังหวัดเชียงใหม่ สถาบันราชภัฏเชียงใหม่ 2538, 154)

จากข้อความที่ปรากฏในต�ำนานพื้นเมืองเชียงใหม่ข้างต้น แสดงให้เห็นถึงการ
จดัมหรสพสมโภชเมอืง ซ่ึงประกอบไปด้วยการบรรเลงดนตร ีท้ังเครือ่งดีด ส ีตี 
เป่า การฟ้อน รวมไปถึงการขับขานวรรณกรรมซ่ึงปรากฏค�ำว่า สีบ่ทกัน่โลง อยู่
ด้วย จึงเป็นสิ่งที่แสดงให้เห็นว่า การขับขานกะโลงเป็นแสดงเพื่อความบันเทิง
อีกอย่างหนึ่งของเมืองเชียงใหม่ในสมัยนั้น 

จากหลักฐานทั้งหมดที่ยกมาข้างต้นสะท้อนให้เห็นถึงความส�ำคัญของการขับ
ขานกะโลงที่มีบทบาทรับใช้สังคมมาตั้งแต่อดีต เพื่อสร้างความบันเทิงทั้งใน
ระดับชมุชนและระดับสังคมเมือง มีเนื้อหาทั้งการเชิดชบููชาพทุธศาสนา ร�ำพึง
ร�ำพันถึงหญิงอันเป็นที่รัก ตลอดจนเล่าเรื่องราวที่เป็นวรรณกรรมท้องถิ่น โดย
ในความเป็นจริงแล้ว การขับขานกะโลงอาจจะมีหน้าที่การใช้งานมากกว่าที่
ปรากฏจากหลักฐานข้างต้น แต่เนื่องจากข้อมูลหลักฐานการบันทึกเร่ืองราว



214

ในอดีตมักจะพบเฉพาะเรื่องราวท่ีเก่ียวกับชนช้ันปกครอง เรื่องราวท่ีเก่ียวกับ
ศาสนา หรือวรรณกรรมท่ีเป็นท่ีนิยม และอีกส่วนหนึ่งพบในบันทึกการเดิน
ทางของชาวต่างชาติท่ีเข้ามาท�ำงานหรือมาส�ำรวจทรัพยากรในเขตภาคเหนือ 
ซึ่งบันทึกการเดินทางของพวกเขานับว่าเป็นสิ่งส�ำคัญที่สะท้อนให้เห็นถึงวิถี
ชีวติของคนในระดบัชาวบ้าน ท�ำให้ได้รบัรูว่้าวถิชีวีติของคนในอดตีกบัปัจจบัุน
มีความแตกต่างกันอย่างไร ส่วนหน้าที่การใช้งานด้านอ่ืนนอกจากที่กล่าวมา
แล้ว ก็อาจจะปรากฏอยู่ในสังคม เพียงแต่ไม่ได้รับการบันทึกไว้หรืออาจจะ 
บันทึกไว้แต่เอกสารเกิดการช�ำรุดเสียหาย จึงท�ำให้คนรุ่นหลังไม่สามารถรับรู้ 
หน้าที่นั้นๆ ได้ 

การฟื้นฟูองค์ความรู้ท้องถิ่นน�ำไปสู่การด�ำรงอยู่ของการ
ขับขานกะโลงในปัจจุบัน	

หากย้อนกลบัไปในช่วง พ.ศ. 2520 เป็นต้นมาจะพบว่าเกดิการศึกษาและร้ือฟ้ืน
องค์ความรูท้ีเ่กีย่วกบัท้องถิน่ล้านนา มกีารจดัตัง้ศนูย์วฒันธรรมประจ�ำจงัหวดั 
เพื่อรวบรวมข้อมูลที่เกี่ยวกับประวัติศาสตร์ ภาษาและวัฒนธรรมของท้องถิ่น
จนน�ำไปสูก่ารวจิยัในระดบัอดุมศกึษา ด้วยกระแสท้องถิน่นยิมทีเ่กดิขึน้นี ้ท�ำให้
เกิดการจัดการประชุมวิชาการด้านล้านนาคดีศึกษาที่วิทยาลัยครูเชียงใหม่ 
ในหัวข้อ “เพลงพื้นบ้านล้านนาไทย” เมื่อวันที่ 22 มกราคม พ.ศ. 2524  
โดยในการประชุมครั้งนั้นได้มีการน�ำเสนอเรื่องราวท่ีเกี่ยวกับดนตรีและ
วรรณกรรมพื้นบ้านล้านนา เช่น วรรณคดีในบทซอและบทความเรื่องซอ โดย
อาจารย์สิงฆะ วรรณสัย ดนตรีพื้นเมือง โดยอาจารย์ยงยุทธ ธีรศิลป์ เพลง 
พื้นบ้านล้านนาไทย โดยผู ้ช่วยศาสตราจารย์มณี พยอมยงค์ (ต�ำแหน่ง 
ทางวิชาการในขณะนั้น) เป็นต้น 



215
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

ในปี พ.ศ. 2527 เกดิการจดัตัง้ “ชมรมฟ้ืนฟกูวีล้านนาไทย” โดยมวัีตถปุระสงค์
เพื่อฟื้นฟูวรรณกรรมร้อยกรองของล้านนาทุกประเภท ตลอดจนเผยแพร่
ผลงานของชมรมไปสู่สาธารณชน ทั้งการพิมพ์วารสาร การออกอากาศทาง
สถานีวิทยุ โดยการจัดตั้งชมรมขึ้นครั้งนี้มีบุคลากรที่ส�ำคัญด้านล้านนาคดีเป็น
ที่ปรึกษา อาทิ อาจารย์ไกรศรี นิมมานเหมินท์ อาจารย์ทวี สว่างปัญญางกูร  
อาจารย์ทิว วิชัยขัทคะ ผู้ช่วยศาสตราจารย์มณี พยอมยงค์ รองศาสตราจารย์ 
ดร.อุดม รุง่เรอืงศร ี(ต�ำแหน่งทางวชิาการขณะนัน้) อาจารย์บญุคดิ วชัรศาสตร์  
คณุประเทอืง เภาวฒันาสขุ คุณพ่อสงิห์แก้ว มโนเพช็ร และท่านอืน่ๆ อกีหลายท่าน  
ซึ่งบุคคลที่กล่าวมาข้างต้นล้วนแต่มีความส�ำคัญต่อวงวิชาการด้านล้านนาคดี 
ผลงานของท่านทั้งหลายยังคงเป็นข้อมูลส�ำคัญที่คนรุ่นหลังได้น�ำมาใช้ศึกษา 
(ชมรมฟื้นฟูกวีล้านนาไทย 2531, 5)

นอกจากนี้ในวงวิชาการยังได้มีการจัดงานสัมมนาเกี่ยวกับวรรณกรรม 
ขบัขานพืน้บ้านล้านนาอย่างต่อเนือ่ง ซึง่การขบัขานกะโลงกเ็ป็นส่วนส�ำคญัของ
วรรณกรรมขับขานล้านนาที่มีการกล่าวถึงอยู่เสมอ เช่น 

ในปี พ.ศ.2539 ส�ำนักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติได้จัดงานสัมมนา 
“ภาษาไทยเรานี้มีท�ำนอง” ระดับภาคเหนือขึ้น เมื่อวันที่ 10 มิถุนายน 2539 
เพ่ือให้ผู้เข้าร่วมสัมมนาซึ่งมีกลุ่มเป้าหมายคือ บุคลากรทางการศึกษาได้น�ำ
ความรู้ไปเผยแพร่ ส�ำหรับหัวข้อในการสัมมนาประกอบไปด้วย ท�ำนองเทศน์ 
ท�ำนองเพลงพื้นบ้าน ตลอดจนท�ำนองค�ำประพันธ์ภาคเหนือ โดยมีอาจารย์ 
วิลักษณ์ ศรีป่าซาง และ อาจารย์ไพทูรย์ พรหมวิจิตร เป็นผู้บรรยายหัวข้อการ
ขับขานกะโลง (สถาบันราชภัฏเชียงใหม่ 2539, 4)



216

ในปี พ.ศ. 2544 ได้มกีารจดังานสัมมนา “ท่วงท�ำนองร้อยกรองไทในอษุาคเนย์”  
ณ โรงแรมรอยัลริเวอร์ กรุงเทพฯ เพื่อส่งเสริมความรู้ความเข้าใจเรื่องภาษา
และวรรณกรรม และเพื่อให้เกิดผลต่อการด�ำเนินงานด้านการอนุรักษ์สืบทอด
วรรณกรรมของชาติ โดยมีวิทยากรจ�ำนวนมากเป็นผู ้บรรยายและสาธิต  
ทั้งวิทยากรผู้ทรงความรู้ในด้านวรรณกรรมร้อยกรอง 4 ภาคของประเทศไทย 
ตลอดจนวิทยากรที่มาจากประเทศเพื่อนบ้าน ซึ่งเป็นผู้ทรงความรู้ในด้าน
วรรณกรรมร้อยกรองของชนเผ่าไทในอษุาคเนย์ ส�ำหรับการขบัขานวรรณกรรม
ภาคเหนือ มวีทิยากรท่ีเข้าร่วมบรรยายและสาธติประกอบไปด้วย ศาสตราจารย์
เกียรติคุณมณี พยอมยงค์ รองศาสตราจารย์ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล  
พ่อครูค�ำผาย นุปิง แม่ครูบัวซอน ถนอมบุญ อาจารย์สนั่น ธรรมธิ  ในการ
สัมมนาครั้งนี้ อาจารย์สนั่น ธรรมธิ ได้เป็นผู้สาธิตการขับกะโลงด้วย

จากข้อมลูข้างต้น แสดงให้เหน็ว่าการอนรุกัษ์และเผยแพร่องค์ความรู้ด้านการ
ขบัขานกะโลงซึง่เป็นส่วนหนึง่ของวรรณกรรมขบัขานล้านนา ยงัคงมกีารท�ำมา
อย่างต่อเนื่อง โดยงานต่างๆ ท่ีได้จัดข้ึนได้มีการบันทึกข้อมูลเป็นลายลักษณ์
อักษร และมีการเผยแพร่ตามห้องสมดุสถาบนัการศกึษาต่างๆ เพือ่ให้ผูท้ีส่นใจ
สามารถเข้าไปศึกษาค้นคว้าหาความรู้ได้

บทบาทของการขับขานกะโลงที่มีต่อสังคมปัจจุบัน

เสียงการขับขานและเสียงดนตรี นับเป็นส่ิงที่อยู่คู่กับสังคมมาอย่างยาวนาน 
ไม่ว่าจะเป็นชนชาติใดก็ตาม ในสังคมล้านนาก็เช่นกัน เป็นสังคมที่มีการ
แสดงออกเพื่อสื่อถึงความรู้สึกนึกคิดผ่านทางเสียงการขับขานและเสียงดนตรี
มาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน โดยปรากฏอยู่ในงานที่เกี่ยวกับศาสนา ประเพณี



217
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

พธิกีรรม การเฉลมิฉลอง รวมท้ังเพ่ือสร้างความบันเทงิ ซ่ึงจากการศกึษาหน้าที่
การใช้งานของกะโลงในอดตี เราพบเพยีงข้อมลูการใช้งานเพือ่ความบนัเทิง ซึง่
ในความเป็นจริงแล้วอาจจะมีหน้าที่การใช้งานที่มากกว่านั้น แต่เรายังไม่พบ
ข้อมูลในส่วนนั้น 

วรรณกรรมขบัขานล้านนาทีเ่ป็นทีรู้่จกักนัโดยทัว่ไปในปัจจุบันได้แก่ การขับซอ 
การจ๊อย มักพบได้โดยทั่วไปในงานบุญ งานเฉลิมฉลองต่างๆ โดยชาวบ้านมัก
จะนิยมว่าจ้างให้ไปแสดงเพื่อสร้างความบันเทิงให้กับผู้ร่วมงาน จนกลายเป็น
ธุรกิจบันเทิงในท้องถิ่นได้เลยทีเดียว แต่การขับขานกะโลงมิใช่การขับขานที่
เน้นเพื่อความบันเทิงเพียงด้านเดียว ความบันเทิงที่เกิดจากการขับขานกะโลง
นั้นเป็นเพียงแค่ส่วนหนึ่งเท่านั้น หากแต่ยังแฝงหน้าที่เพื่อความศักดิ์สิทธิ์ หรือ
การเชดิชบูชูาในศาสนา ตลอดจนตัวบคุคล ดังนัน้บคุคลทีท่�ำหน้าทีอ่นรุกัษ์และ
สืบทอดการขับขานกะโลงจึงมีเพียงจ�ำนวนหนึ่งซ่ึงประกอบไปด้วยบรรพชิต
และฆราวาส การขับขานกะโลงจึงเป็นการขับขานที่มีหน้าที่การใช้งานทั้ง 
ชาววัดและชาวบ้าน และหากจะแบ่งหน้าที่การใช้งานของการขับขานกะโลง 
ที่พบในปัจจุบันสามารถแบ่งออกได้ดังนี้

1. ใช้ประกอบการเทศน์ 

2. ใช้ประกอบการเรียกขวัญ

3. เพื่อการยกย่องสรรเสริญบุคคล

4. ใช้แสดงเพื่อความบันเทิง

5. ใช้ขับขานในงานบุญทั่วไป

6. ใช้ในงานศพพระสงฆ์



218

1. ใช้ประกอบการเทศน์

การเทศน์นับว่าเป็นการขับขานหลักของชาววัด ซ่ึงหมายถึงพระสงฆ์และ
สามเณร โดยมีรูปแบบที่ชัดเจน เป็นการขับขานที่มีความศักด์ิสิทธิ์ใช้ในการ
ประกอบพิธีกรรมโดยตรง มิได้น�ำมาขับร้องกันเล่นๆ การเทศน์ของล้านนา 
มีรูปแบบที่ยึดถือปฏิบัติกันมา ดังเช่น การเทศน์มหาชาติ หรือที่เรียกว่า  
“ตัง้ธมัม์หลวง” จะเริม่ต้นด้วยการอือ่ หรอือือ่ละน�ำ คอืการฮ�ำหาระดบัเสยีงที่
จะเทศน์ จากนั้นจึงเป็นการใส่กาพย์เค้าหรือกาพย์ต้น แล้วจึงตั้งนะโมเพื่อเริ่ม
เข้าสู่เนื้อหาธรรม (มณี พยอมยงค์ 2544, 18) รูปแบบการเทศน์ดังกล่าวได้มี
การยึดถือปฏิบัติใช้กันมาในภาคเหนือ แต่ก็พบว่ามีการน�ำเอาการขับกะโลง
เข้ามาประกอบการเทศน์ด้วย โดยพระนักเทศน์จะเริ่มต้นด้วยการขับกะโลง
เป็นอันดับแรก อีกนัยหน่ึงถือเป็นการเริ่มต้นใช้เสียงให้เส้นเสียงได้เริ่มท�ำงาน 
เหมอืนกับการวอร์มเสียงในการขบัร้องเพลงประสานเสียงหรือการขบัร้องเพลง
ทัว่ไป เน่ืองจากการเทศน์นัน้ใช้เวลานานและใช้พลังเสยีงมาก อกีประการหนึง่
อาจกล่าวได้ว่าเป็นการนมัสการพระรัตนตรัย รวมถึงการอัญเชิญสิ่งศักดิ์สิทธิ์
ให้มาอภิบาลอ�ำนวยอวยชยัผ่านการขบักะโลง ลกัษณะการขบักะโลงประกอบ
การเทศน์จะไม่มกีารใช้เครือ่งดนตรปีระกอบ ส�ำหรับพระนกัเทศน์ทีม่ช่ืีอเสียง
นิยมขับกะโลงประกอบการเทศน์ ได้แก่ พระเทพรัตนนายก (จ�ำรัส ทตฺตสิริ) 
เจ้าคณะจังหวัดล�ำพูน พระครูวิบูลย์กิตติรักษ์ (สายัณห์ ยสปาโล) วัดช่างแต้ม 
อ�ำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ พระใบฎีกาชาญณรงค์ จนฺทสโร วัดทุ่งหมื่นน้อย  
อ�ำเภอสันทราย จังหวัดเชียงใหม่ พระไกรสร กิตติเวที วัดท่าไคร้ อ�ำเภอแม่ริม  
จังหวัดเชียงใหม่ พระภานุวัฒน์ ญาณสิทธิวาที วัดโลกโมฬี อ�ำเภอเมือง  
จังหวัดเชียงใหม่ เป็นต้น



219
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

ตัวอย่างบทกะโลงที่นิยมใช้ขับก่อนการเทศน์ มีเนื้อหาดังนี้

		  อัญเชิญสุเทพเจ้า		 เจดีย์
	 พระเสตังคมณี			   โลกไหว้
	 พระสิงห์เรื่อรังสี			   ควรค่า เมืองเฮย
	 จุ่งมาอภิบาลใกล้			  อยู่ด้วยสวัสดี

2. ใช้ประกอบการเรียกขวัญ

การเรียกขวัญ ในภาคเหนอืเรยีก “ฮ้องขวญั” เป็นพธิทีีเ่กดิจากความเชือ่มาแต่
โบราณ เชื่อว่าคนเราทุกคนย่อมมีขวัญอยู่ประจ�ำตัว 32 ขวัญ อันได้แก่ อาการ 
32 ที่อยู่ในร่างกาย การเรียกขวัญเป็นพิธีกรรมที่เกี่ยวกับชีวิตและสังคม ตั้งแต่
เกิดจนตาย เช่น พิธีบวช แต่งงาน สืบชะตา การเจ็บป่วย บทเรียกขวัญจะมี
ลีลาการขับขานที่โน้มน้าวจิตใจผู้ฟัง (ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล 2544, 176)  
ผู้ท�ำหน้าที่ประกอบพิธีมีทั้งพระสงฆ์ รวมไปถึงผู้ที่เคยบวชเป็นสามเณรหรือ
พระภิกษุแล้วลาสิกขาเป็นเพศฆราวาส ซึ่งเรียกว่า “น้อย” และ “หนาน” 
การเรียกขวัญในเขตภาคเหนือ พบว่ามีการขับกะโลงประกอบการเรียกขวัญ
ด้วย โดยจะอยู่ในล�ำดับตอนต้นของการเรียกขวัญ กล่าวคือผู้ประกอบพิธีจะ
ขับกะโลงเป็นล�ำดับแรก หลังจากนั้นจะเริ่มเข้าสู่บทเรียกขวัญ เนื้อหาของบท
กะโลงจะส่ือความหมายถึง ชัยชนะ ความเป็นสิริมงคล ความสุข เจริญด้วย
วรรณะ สุขะ พละ

ครูบาอาจารย์ผู้เป็นแบบอย่างในการขับกะโลงประกอบการเรียกขวัญ ได้แก่ 
ศาสตราจารย์เกียรติคุณมณี พยอมยงค์ ศิลปินแห่งชาติ อดีตอาจารย์คณะ
ศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ นับว่าเป็นบุคคลส�ำคัญในการประกอบ



220

พธิเีรยีกขวญัของล้านนา และยงัได้เผยแพร่องค์ความรูใ้นการประกอบพธิเีรยีก
ขวัญ จนคนรุ่นหลังได้ยึดถือเป็นแบบอย่างในการประกอบพิธี งานที่ส�ำคัญที่
ศาสตราจารย์เกยีรตคิณุ มณี พยอมยงค์ได้เป็นผูป้ระกอบพธิ ีคอืพธิทีลูพระขวญั
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวฯ และสมเด็จพระนางเจ้าฯ พระบรมราชินีนาถ 
ซึ่งในการประกอบพิธีนี้ ได้มีการขับกะโลงประกอบด้วย 

ภาพที่ 1 และ ภาพที่ 2 ศาสตราจารย์เกียรติคุณ มณี พยอมยงค์ ประกอบพิธีทูลพระขวัญพระบาทสมเด็จ     
     พระเจ้าอยู่หัวฯ และสมเด็จพระนางเจ้าฯ พระบรมราชีนีนาถ 

(ที่มา : https://www.youtube.com/watch?v=JLFA0mDNNjA)

ส่วนพระสงฆ์ที่เป็นผู้ประกอบพิธีเรียกขวัญและใช้การขับกะโลงประกอบพิธี
ได้แก่ พระครูวิบูลย์กิตติรักษ์ (สายัณห์ ยสปาโล) วัดช่างแต้ม อ�ำเภอเมือง 
จังหวัดเชียงใหม่ ซ่ึงได้รับการยอมรับว่าเป็นพระสงฆ์ผู้ที่มีเสียงดีจนพระสงฆ์
และสามเณรทั่วไปได้ยึดถือเป็นแบบอย่างในการขับกะโลง ส�ำหรับบทกะโลง
ที่นิยมน�ำมาขับประกอบการเรียกขวัญของภาคเหนือ คือ

		  ไชยโยไชยโชคช้าง	 มงคล
	 ศุภฤกษ์มหาผล			   ยิ่งแล้ว
	 ลาภะจุ่งมาดล			   ชู่เมื่อ ยามแล
	 สุขเกษมผ่องแผ้ว			  เลิศด้วยลาภา



221
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

		  อายุยืนยิ่งร้อย		  วัสสา
	 วรรณะผ่องโสภา			  เลิศล้วน
	 สุขะยิ่งอัตตา			   ทุกเมื่อ ยามเฮย
	 พละก�ำลังถ้วน			   ปราบได้ภัยมาร

3. เพื่อการยกย่องสรรเสริญบุคคล

อีกบทบาทหนึ่งของการขับกะโลง คือการขับเพื่อยกย่องสรรเสริญบุคคล โดย
บคุคลทีก่ล่าวถงึนัน้อาจจะเป็นผูท้ีม่คีนให้ความเคารพศรัทธา เป็นบคุคลทีเ่คย
ได้สร้างคุณประโยชน์ต่อสังคมจึงต้องมีการระลึกถึง ซ่ึงอาจเป็นบุคคลระดับ
ชนชั้นสูง พระสงฆ์ ครูบาอาจารย์ ฯลฯ เนื่องจากบทกะโลงเป็นค�ำประพันธ์ที่
มีการใช้ถ้อยค�ำอย่างไพเราะ ผูป้ระพนัธ์จะเลอืกสรรค�ำทีง่ดงามน�ำมาร้อยเรยีง
กัน ดังนั้น การน�ำเอาบทกะโลงมาขับเพื่อการยกย่องสรรเสริญบุคคลต่างๆ จึง
เป็นที่นิยมอยู่เรื่อยมา

ภาพที่ 3 พระครูวิบูลย์กิตติรักษ์ประกอบพิธีเรียกขวัญพระเทพมังคลาจารย์ วัดท่าตอน อ�ำเภอแม่อาย  
           จังหวัดเชียงใหม่ เนื่องในพิธีฉลองสมณศักดิ์พระราชาคณะชั้นเทพที่พระเทพมังคลาจารย์

           (ที่มา : วัดท่าตอน พระอารามหลวง)



222

ในปี พ.ศ. 2555 ผู้ช่วยศาสตราจารย์วิลักษณ์ ศรีป่าซาง และพระมหาอาทิตย์ 
อาทจฺิโจ ได้ประพนัธ์บทกะโลงชือ่ว่า “กะโลงโสภณธรรมสารสดดุ”ี เพือ่เป็นการ
สรรเสริญแด่พระโสภณธรรมสาร (ฤทธิรงค์ ญาณวโร) โดยมีนายชิตนุสันต์  
ตาจุมปา เป็นผู้ขับกะโลง นายปกรณ์ ศิริประเสริฐ และนายณัฐวุฒิ บุตรต๊ะ 
เป็นผู้บรรเลงสะล้อประกอบ โดยมีตัวอย่างบทกะโลง ดังนี้

		  ฟังเนอค�ำม่อนน้อย	 จักแถลงแต่งถ้อย
	 ปราชญ์ถ้าดาฟัง			   เจ้าเฮย

		  อายุกาลย่างย้าย		  เดือนปี
	 วรรณะรุ่งเรืองศรี			  ขวบเข้า
	 ครบถ้วนวัสสาดี			   งามเด่น เมืองเนอ
	 ปีนักษัตริย์เจ้า			   สู่พร้อมพรขวัญ

		  พระสงฆ์องค์เปี่ยมล้น	 บารมี
	 โสภณงามวาที			   เพริศแพร้ว
	 ธรรมเทศนาดี			   อันกล่าว ฟังเนอ
	 สารอรรถะแก่นแก้ว		  ประโยชน์ชี้ปัญญา

ผูเ้ขยีนเป็นอกีผูห้นึง่ทีไ่ด้มโีอกาสขบักะโลงในงานวนัพระราชชายาเจ้าดารารัศมี 
ณ พระต�ำหนกัดาราภริมย์ อ�ำเภอแม่รมิ จงัหวดัเชยีงใหม่ เพือ่เป็นการระลกึถงึ
พระมหากรุณาธิคุณของพระราชชายาเจ้าดารารัศมี โดยบทกะโลงที่ใช้ขับนั้น  
ผู้เขียนได้ประพันธ์ข้ึนด้วยตนเอง มีเนื้อหากล่าวถึงการที่พระองค์ท่ีได้ทรง
ท�ำนุบ�ำรุงศิลปวัฒนธรรมล้านนา ทรงส่งเสริมด้านการศึกษา ทรงท�ำนุบ�ำรุง
พุทธศาสนา เป็นมิ่งขวัญของชาวล้านนา (ณัฐพงษ์ 2555,  113) ดังตัวอย่าง
บทกะโลงดังนี้



223
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

		  อาณาเรืองรุ่งแคว้น	 เมืองพิงค์
	 งามสายแม่ระมิงค์		  แหล่งหล้า
	 แสงส่องชวนคระนิง		  ใสสว่าง เมืองเนอ
	 คือดาราเด่นฟ้า			   ส่องแจ้งงามเมือง

		  วับวาวแสงส่องจ้า	 งามศรี
	 เป็นเอกยิ่งมณี			   เพชรแก้ว
	 งามค่างามราณี			   โขงเขต งามเนอ
	 เป็นขวัญเมืองมิ่งแล้ว		  เปี่ยมล้นปิติใจ

4. ใช้แสดงเพื่อความบันเทิง

ดงัทีก่ล่าวมาข้างต้นว่าการขบักะโลงเป็นการแสดงเพือ่ความบนัเทงิอกีประเภท
หนึ่ง แต่มิได้เป็นการแสดงเพื่อความบันเทิงอย่างเต็มตัวเม่ือเทียบเท่ากับการ
แสดงประเภทขับซอ จ๊อย อย่างไรก็ตามพบว่ามีการน�ำเอาการขับกะโลงเข้า
มาร่วมกับการแสดงต่างๆ ที่เป็นการแสดงทางด้านศิลปวัฒนธรรม โดยที่ผ่าน

ภาพที่ 4 การขับกะโลงในงานวันพระราชชายาเจ้าดารารัศมี พ.ศ.2557
(ที่มา : วัชระ ช่างเหล็ก)



224

มาพบว่าใช้ประกอบการแสดงละครเวที ละครกลางแจ้ง การแสดงแสงสีเสียง 
ฯลฯ โดยการขับกะโลงมีบทบาทหน้าที่เพื่อน�ำเข้าสู่การแสดง ขับเพื่อเล่าเรื่อง 
รวมไปถึงการคั่นระหว่างเรื่อง เป็นต้น

ในปี พ.ศ. 2534 ศิษย์เก่าภาควิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัย
เชียงใหม่ ได้ร่วมกันจัดละครเวทีเร่ือง “ดวงดอกแก้วจะบานหวานหอม” ซ่ึง
เป็นการดัดแปลงมาจากนวนิยายเร่ือง เจ้าจันท์ผมหอม นิราศพระธาตุอินทร์
แขวน ผลงานการประพันธ์ของ มาลา ค�ำจันทร์ โดยจัดแสดงที่โรงละครคณะ
มนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ในละครเร่ืองนี้ได้มีการขับขานกะโลง
ประกอบการแสดงโดยมอีาจารย์สนัน่ ธรรมธ ิเป็นผูข้บัขาน ซึง่เป็นการขบัขาน
แบบไม่ใช้เสียงดนตรีประกอบ และหลังจากนั้นมา อาจารย์สนั่น ได้ทดลองน�ำ
เอาสะล้อมาบรรเลงประกอบการขบักะโลง โดยให้นายภานทุตั อภชินาธง เป็น
ผู้บรรเลง จึงพบว่าการใช้สะล้อบรรเลงประกอบมีความกลมกลืนมากกว่าการ
ใช้เครือ่งดนตรชีนดิอืน่ จากเหตผุลดงักล่าวจงึท�ำให้มกีารใช้สะล้อประกอบการ
ขับกะโลงเรื่อยมา

ในปี พ.ศ. 2546 มีการจัดการแสดงแสงสีเสียง “เมืองแก้ว ขวัญเกล้า เวียงกุม
กาม” ณ วัดอีค่าง โบราณสถานเวียงกุมกาม อ�ำเภอสารภี จังหวัดเชียงใหม่ ใน
งานครัง้นีส้มเดจ็พระนางเจ้าฯ พระบรมราชนินีาถ เสด็จพระราชด�ำเนนิพร้อม
ด้วยสมเดจ็พระบรมโอรสาธริาชฯ สยามมกฎุราชกมุาร เพือ่ทอดพระเนตรการ
แสดงในครั้งนี้ด้วย โดยเรื่องราวของการแสดงได้กล่าวถึงชุมชนเวียงกุมกามที่
พญามงัรายได้ทรงสร้างขึน้รวมไปถงึเหตกุารณ์ทีเ่กดิข้ึนในรัชสมยัของพระองค์ 
การแสดงครัง้น้ีมีนกัแสดงท่ีมชีือ่เสียงระดับประเทศร่วมแสดงด้วย รวมทัง้มีการ
บรรเลงดนตรีล้านนา วงดนตรีมอญ วงดนตรีตะวันตก การขับร้องประสาน



225
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

เสียง และการขับกะโลงประกอบการแสดง โดยมีผู้ช่วยศาสตราจารย์วิลักษณ์ 
ศรีป่าซาง เป็นผู้ขับกะโลง

ในปี พ.ศ. 2556 ได้มีการจัดการแสดงแสงสีเสียงที่เวียงกุมกามอีกครั้ง ในชื่อ
ชุดการแสดง “เวียงกุมกาม มังรายและสายน�้ำ” เพื่อเป็นการต้อนรับผู้น�ำจาก
ประเทศต่างๆ จ�ำนวน 49 ประเทศ ในการประชมุระดับผู้น�ำด้านน�ำ้แห่งภมูภิาค
เอเชีย-แปซิฟิก ครั้งที่ 2 ณ วัดอีค่าง โบราณสถานเวียงกุมกาม อ�ำเภอสารภี 
จังหวัดเชียงใหม่ โดยเรื่องราวของการแสดงได้กล่าวถึงเรื่องราวที่เกิดข้ึนใน
ชุมชนเวียงกุมกาม มีการขับกะโลงประกอบการแสดงโดยผู้ช่วยศาสตราจารย์
วิลักษณ์ ศรีป่าซาง ในตอนเปิดเรื่องและปิดเรื่อง

ในปี พ.ศ. 2557 ได้มีการแสดงแสงสีเสียงคีตดุริยนาฏยการล้านนา “ครูบาศรี
วิชัย” เนื่องในงานสรงน�้ำพระธาตุหริภุญชัย ประจ�ำปี พ.ศ. 2557 ณ วัดพระ
ธาตุหริภุญชัยวรมหาวิหาร เป็นการเล่าเรื่องราวชีวประวัติของครูบาศรีวิชัย
ผ่านวรรณกรรมขับขานล้านนา ท้ังการขับกะโลง จ๊อย รวมไปถึงการแสดง
ทางนาฏศิลป์ เป็นการแสดงที่รวบรวมดนตรีล้านนาและสากลไว้ด้วยกัน โดย
มีผู้ช่วยศาสตราจารย์วิลักษณ์ ศรีป่าซาง เป็นผู้ขับกะโลงคั่นเรื่องในแต่ละตอน

ภาพที่ 5 การขับกะโลงประกอบการแสดงแสงสีเสียง “เมืองแก้ว ขวัญเกล้า เวียงกุมกาม”
(ที่มา : https://www.youtube.com/watch?v=LLWCjQyTEAA)



226

5. ใช้ขับขานในงานบุญทั่วไป

ในงานบญุต่างๆ เป็นโอกาสทีส่�ำคญัทีผู่ท้�ำบญุจะได้แสดงออกถงึความปิติยนิดี
ในการที่ได้มีโอกาสท�ำบุญ ซึ่งงานเหล่านี้มักจะมีการเฉลิมฉลองด้วยมหรสพ
สมโภช ไม่ว่าจะเป็นซอพื้นเมือง ลิเก ดนตรี ฟ้อนร�ำ  นอกจากนั้นยังมีการน�ำ
เอาการขับกะโลงมาขับเป็นองค์ประกอบของงานอีกด้วย ซ่ึงหน้าท่ีของการ
ขับขานกะโลงในงานบุญท่ัวไปน้ัน มีท้ังท่ีเป็นการแสดงและเป็นองค์ประกอบ
ของพิธี

พ.ศ. 2559 เป็นวาระส�ำคัญที่จังหวัดเชียงใหม่มีอายุครบ 720 ปี จังหวัด
เชียงใหม่และหน่วยงานต่างๆ ได้มีการจัดงาน “พระธาตุเจ้าเข้าเวียง” โดย
อัญเชิญพระบรมธาตุเจ้าศรีจอมทองเสด็จเข้ามายังเมืองเชียงใหม่ ตามจารีต
ที่เคยกระท�ำมาแต่โบราณ เพื่อให้ประชาชนได้มีโอกาสสรงน�้ำและสักการะ
องค์พระบรมสารีริกธาตุ โดยมีล�ำดับขั้นตอนคือ อัญเชิญพระบรมธาตุเจ้า
ศรีจอมทองขึ้นประดิษฐานบนรถบุษบกจากวัดพระธาตุศรีจอมทองวรวิหาร 
แล้วเคลื่อนขบวนผ่านทางอ�ำเภอหางดง และได้มีการอัญเชิญองค์พระ 

ภาพที่ 6 การขับกะโลงประกอบการแสดงแสงสีเสียงคีตดุริยนาฏยการล้านนา “ครูบาศรีวิชัย”
(ที่มา : https://www.youtube.com/watch?v=JfUYQvnkWzM)



227
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

บรมสารีริกธาตุพักประดิษฐานที่วัดต้นเกว๋น ต�ำบลหนองควาย อ�ำเภอหางดง 
เป็นเวลา 1 คืน โดยในคืนแรกนี้ได้มีการแสดงมหรสพสมโภชทั้งคืน และรุ่ง
เช้าจึงได้อัญเชิญเข้าสูต่วัเมอืงเชยีงใหม่เพือ่ประดษิฐานไว้ทีล่านพระบรมราชา- 
นุสาวรีย์สามกษัตริย์เป็นคืนที่สอง ส�ำหรับในคืนแรกนั้นได้มีการแสดงมหรสพ
สมโภชทั้ง การฟ้อนร�ำ การตีกลอง การประโคมดนตรี และยังมีการขับกะโลง
เพือ่สมโภชองค์พระบรมสารรีกิธาตอุกีด้วย โดยผูเ้ขยีนเป็นผูข้บักะโลงถวายใน
คืนแรก บทกะโลงที่ได้ขับถวายองค์พระบรมสารีริกธาตุนั้นมีเนื้อหาเกี่ยวกับ
ความศรทัธาของประชาชนทีม่ต่ีอองค์พระบรมธาตุเจ้าศรีจอมทองดังตัวอย่าง
บทกะโลง ดังนี้

		  เมืองพิงค์เชียงใหม่แก้ว	 พารา
	 สถิตเสถียรสาสนา		  มิ่งแม้น
	 โขงเขตอังครัฏฐา			  จอมมิ่ง ใจเฮย
	 คือจอมทองเขตแคว้น		  เขตแก้วแนวธรรม

		  นบองค์บรมธาตุเจ้า	 จอมศรี
	 องค์ทักขิณโมลี			   เลิศล้วน
	 รายเรืองเลิศมณี			   ยศยิ่ง องค์เฮย	
	 เป็นบุญอันมากถ้วน		  ห่มเกล้าเนาขวัญ

		  วาระกาลเลิศแล้ว		 ควรเพิง
	 เจ็ดร้อยซาวปีเติง			  ล่วงแล้ว
	 หกสิบรอบเวียนเถิง		  เชียงใหม่ เมืองเนอ
	 เป็นบุญงามผ่องแผ้ว		  เกิดใกล้ใจเมือง



228

พ.ศ. 2560 วัดยางอ้อยเหนือ อ�ำเภอห้างฉัตร จังหวัดล�ำปาง ได้มีพิธีอัญเชิญ
พระพุทธรูป นามว่า “พระพุทธทีปังกรมุนี” ขึ้นประดิษฐานยังพระวิหารหลัง
ใหม่ จึงได้มีการขับขานกะโลงประกอบในพิธีด้วย เนื้อหาของบทกะโลงกล่าว
ถงึการบชูาพระรตันตรัยและองค์พระพทุธทปัีงกรมนุ ีซึง่เป็นทีเ่คารพบชูาของ
คนในชุมชน ดังตัวอย่างกะโลง ดังนี้

		  นบองค์พุทธเจ้า		  โคดม
	 ตนเอกองค์บรม			   ศาสน์เจ้า
	 เป็นเอกองค์ปฐม			  ผายแผ่ บุญเฮย
	 สองพันห้าร้อยปลายขวบเข้า	 ล่วงแล้วศาสนา

		  อัญเชิญสารูปเจ้า		 งามศรี
	 พระพุทธทีปังกรมุนี		  มิ่งเกล้า
	 เป็นมิ่งมงคลดี			   ควรค่า เมืองเฮย
	 เป็นจอมเป็นใจเจ้า		  เหล่าข้าทังหลาย

ภาพที่ 7 การขับกะโลงสมโภชพระบรมธาตุศรีจอมทอง 
ณ วัดต้นเกว๋น ในงาน “พระธาตุเจ้าเข้าเวียง”

(ที่มา : วัชราภรณ์ ช่างเหล็ก)



229
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

6. ใช้ในงานประชุมเพลิงศพพระสงฆ์

งานประชุมเพลิงศพพระสงฆ์ของทางภาคเหนือ จะจัดขึ้นในช่วงฤดูแล้ง 
เนือ่งจากเป็นช่วงทีช่าวบ้านว่างเว้นจากภารกจิทางการเกษตรแล้ว การจดังาน
ประชุมเพลิงศพพระสงฆ์ของทางภาคเหนือมีรายละเอียดขั้นตอนหลายอย่าง 
โดยต้องอาศัยความร่วมมือจากศรัทธาประชาชนจ�ำนวนมากร่วมกันจัดงาน 
การจัดงานนิยมจัดเป็นเวลา 5 - 7 วัน ซึ่งมีรายละเอียดขั้นตอนหลายอย่างทั้ง
ในเรื่องของพิธีกรรม พิธีการ ตลอดจนมรหสพ นอกจากนี้ยังพบว่ามีการน�ำ
การขับกะโลงเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของพิธีอีกด้วย โดยบทบาทหน้าที่จะเน้นไป
ในทางด้านพิธีกรรมเป็นส่วนใหญ่ กล่าวคือในวันที่มีการอาราธนาสรีระร่าง
ของพระสงฆ์จากทีเ่กบ็ศพขึน้สูป่ราสาทศพ กจ็ะมกีารขบักะโลงอาราธนา รวม
ถึงในวันประชุมเพลิง นอกจากจะมีการขอขมาสรีระร่างและดวงวิญญาณของ
พระสงฆ์ด้วยภาษาบาลีแล้ว ยังมีการขอขมาด้วยการขับกะโลงอีกด้วย โดยผู้
ขับกะโลงอาจเป็นพระสงฆ์ หรือฆราวาสผู้มีความเชี่ยวชาญในการขับขาน ดัง
พบในเขตพื้นที่จังหวัดเชียงใหม่ ล�ำพูน ล�ำปาง ซึ่งนิยมขับกะโลงขอขมาก่อน
การประชุมเพลิงจริง

วันที่ 18 มกราคม พ.ศ. 2552 ได้มีการจัดงานพระราชทานเพลิงศพพระพุทธ
พจนวราภรณ์ (จันทร์ กุสโล) ณ วัดเจดีย์หลวงวรวิหาร จังหวัดเชียงใหม่ ใน
การนี้ สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชุมารี เสด็จพระราชด�ำเนิน
พระราชทานเพลิงศพในเวลา 17.00 น. และในเวลา 19.00 น. ได้มีการ
ประกอบพิธีถวายเพลิง (เผาจริง) ตามโบราณล้านนาประเพณี โดยช่วงก่อน
การถวายเพลิง ได้มีการขับกะโลง “จันทร์จักจ�ำรัสหล้าลือสรวง” โดยมีผู้ช่วย
ศาสตราจารย์วิลักษณ์ ศรีป่าซาง เป็นผู้ประพันธ์และขับขาน ในการขับกะโลง



230

ครัง้นีม้กีารน�ำเอาสะล้อ ซึง่เป็นเครือ่งดนตรพีืน้บ้านล้านนาเข้ามาประกอบเป็น
ท�ำนองอกีด้วย โดยมผีูช่้วยศาสตราจารย์ลปิิกร มาแก้ว และอาจารย์วิศาลทัศน์  
รตันมงคลเกษม เป็นผูบ้รรเลงสะล้อ ส�ำหรบัตวัอย่างกะโลงทีใ่ช้ในการขบัถวาย
มีดังนี้

		  งามบุญผับแผ่นล้าน      	 นางาม
	 น้อมระนึกอยู่ชุยาม          	 นิ่งน้อม
	 อยู่ม่วนอิ่มม่วนตาม    		  ธรรมอยู่  ใจเนอ
	 เย็นอกเย็นใจต้อม                	 สู่เหย้าเมืองเย็น

		  สมเป็นเชียงใหม่สร้าง    	 บุญสม
	 ม้อนพระธรรมเป็นประถม        	 ถิ่นม้อน
	 ข่างสุขห่มสุขชม                	 ชื่นข่าง  เมืองเนอ
	 ธรรมแผ่ค�ำห่มย้อน                	 ท่านเจ้าศีลธรรม

		  ค�ำถวิลถวายดอกสร้อย   	กุศลหอม
	 เก็ดถะหวามะลิฮอม           	 ดอกแก้ว
	 ยอขันถวายจอม                	 จันทร์แจ่ม  งามเนอ  
	 ระนึกเถิงครูบาแล้ว                	 ใส่เกล้าเนาขวัญ        

วันที่ 7 มกราคม พ.ศ. 2555 ได้มีการจัดงานพระราชทานเพลิงศพพระครู 
อดุลปุญญาภิรมย์ (ผัด ปุญฺญกาโม) ณ วัดหัวฝาย อ�ำเภอทุ่งเสลี่ยม จังหวัด
สโุขทยั ในงานนีไ้ด้มกีารขบักะโลงขอขมาสรรีะร่างของพระครูอดลุปญุญาภิรมย์ 
ก่อนประกอบพิธีประชุมเพลิงจริง โดยผู้เขียนเป็นผู้ท�ำหน้าที่ขับกะโลง และมี 
นายจีรวิทย์ จักนิสสัย เป็นผู้บรรลงสะล้อประกอบการขับกะโลง



231
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

วันที่ 19 มกราคม พ.ศ. 2557 ได้มีการจัดงานพระราชทานเพลิงศพพระครู
ถาวรศีลคุณ (อินตา ธนกฺขนฺโธ) ณ วัดวังทอง อ�ำเภอเมือง จังหวัดล�ำพูน  
ในช่วงก่อนการประชมุเพลงิจรงิได้มกีารประกอบพิธขีอขมาสรีระร่างและดวง
วิญญาณของพระครูถาวรศีลคุณ นับเป็นงานที่รวมการขับขานหลายประเภท 
ไว้ด้วยกัน ประกอบไปด้วยการขับกะโลง โดยพระครูรัตนวรรณสาทร  
การใส่กาพย์ธรรมขอขมา โดยพระราชปัญญาโมลี เจ้าคณะจังหวัดล�ำพูน  
(สมณศักดิ์ ในขณะนั้น) การใส ่กาพย ์ธรรมขอขมาโดยครูวิศาลทัศน ์  
รตันมงคลเกษม ผูเ้ป็นสล่านายช่างสร้างปราสาทศพถวายแด่พระครูถาวรศลีคณุ  
และการใส่กาพย์ขอขมาโดยพระมหาประเสริฐ สิริปุญฺโญ วัดพระธาตุศรี
จอมทองวรวิหาร

วันที่ 27 มีนาคม พ.ศ. 2559 พิธีพระราชทานเพลิงศพ พระครูสุภัทรรัตนโชติ 
(ครบูาอ่ินแก้ว อตภิทโฺท) อาย ุ86 ปี 64 พรรษา อดตีเจ้าอาวาสวดัศรโีขง ต�ำบล
วัดเกต อ�ำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ ได้มีการประกอบพิธี ณ สุสานสันกู่เหล็ก 
ต�ำบลวัดเกตุ อ�ำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ ในงานได้มีการขับกะโลงขอขมา

ภาพที่ 8 การขับกะโลงในงานพระราชทานเพลิงศพ
พระครูอดุลปุญญาภิรมย์ (ผัด ปุญฺญกาโม)

(ที่มา : ณัฐพงษ์ ปัญจบุรี)



232

ก่อนการประกอบพิธีประชุมเพลิงจริงโดยพระครูวิบูลย์กิตติรักษ์ วัดช่างแต้ม 
อ�ำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่

วนัที ่28 กุมภาพนัธ์ พ.ศ. 2558 พธีิพระราชทานเพลงิศพพระครเูหมบญุญากร 
(ค�ำไฝ ปุญฺญผโล) อายุ 69 ปี พรรษา 49 อดีตเจ้าอาวาสวัดนาคตหลวง ณ เมรุ
ช่ัวคราววดันาคตหลวง ต�ำบลป่าตนั อ�ำเภอเเม่ทะ จงัหวดัล�ำปาง โดยในงานได้
มกีารขับกะโลงขอขมาก่อนการประกอบพธิปีระชมุเพลงิจรงิโดย อาจารย์ถนอม
ศักดิ์ นวลหล้า บ้านร้องขุ่น อ�ำเภอดอยสะเก็ด จังหวัดเชียงใหม่

สรุป

การรับรู้ถึงหน้าที่การใช้งานของการขับขานกะโลงในอดีต เราได้พบเห็นเพียง
การบันทึกในงานวรรณกรรมท้องถิ่น ต�ำนานพื้นเมือง และบันทึกการเดินทาง
ของชาวต่างชาต ิซึง่กป็รากฏหน้าทีก่ารใช้งานทัง้ในระดบัเมอืงและระดบัชมุชน 
ผูศึ้กษาและผูส้นใจในปัจจบุนัจงึได้ยดึถอืข้อมลูเหล่านีเ้ป็นหลกัฐานยนืยนั เพือ่
ให้ทราบถงึหน้าท่ีการใช้งานและน�ำมาใช้งานจริงในปัจจบุนั การคงอยูข่องการ
ขับขานกะโลงยังคงมีการสืบทอดมาอย่างต่อเนื่อง แต่ไม่ได้เป็นที่รู้จักกันด ี 
หากเทียบกับการขันขานประเภทอื่นๆ ในปัจจุบันยังคงพบเห็นได้อยู่ท่ัวไป  
ทั้งในงานเทศน์ งานเรียกขวัญ การขับขานเพื่อยกย่องสรรเสริญบุคคล 
การแสดงเพือ่ความบันเทงิ การขบัขานในงานบุญทัว่ไป และในงานศพพระสงฆ์ 
การรบัรูข้องการขบัขานกะโลงในปัจจบุนัมอีทิธพิลทางด้านสือ่เข้ามาเกีย่วข้อง 
คนรุน่ใหม่ได้รบัข้อมลูจากสือ่อนิเทอร์เนต็ซึง่สามารถเข้าถึงข้อมลูได้ตลอดเวลา
ทั้งภาพเสียง การขับขานกะโลงในงานต่างๆ ถูกน�ำเข้าไปบรรจุไว้เป็นข้อมูล
ออนไลน์ ท�ำให้ผู้ท่ีพบเห็นน�ำไปเป็นตัวอย่างในการใช้งานอื่นๆ ต่อไป และ



233
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

เชื่อว่าคนส่วนมากก็ปฏิบัติเช่นนี้ด้วย ตลอดจนผู้ที่สนใจที่อยากจะเรียนรู้ก็เกิด
การเรยีนรูแ้ละฝึกฝนผ่านสือ่อนิเทอร์เนต็ไปด้วย นอกจากนี ้กระแสความหวน
นึกอดีต รวมถึงการสร้างอัตลักษณ์ท้องถิ่นก็ยังเป็นปัจจัยท่ีส�ำคัญท่ีท�ำให้การ 
ขบัขานกะโลงยงัคงด�ำรงอยู ่โดยใช้การขับขานกะโลงเป็นสัญลักษณ์แสดงความ
เป็นล้านนา พบว่ามกีารจดังานต่างๆ ทีต้่องการแสดงความหวนนกึถงึความเป็น
ล้านนาในอดีต ไม่ว่างานนั้นจะจัดขึ้นในท้องถิ่นภาคเหนือ หรือต่างภาคก็ตาม 
ก็จะใช้การขับขานกะโลงเป็นสัญลักษณ์ในการแสดงออก บทความนี้เป็นการ
รวบรวมข้อมูลหน้าที่การใช้งานของการขับขานกะโลงท่ีพบเห็นในปัจจุบัน 
เพือ่แสดงให้เหน็ว่าการด�ำรงอยูข่องการขับขานกะโลงในปัจจบุนัมรีปูแบบเป็น
อย่างไร อีกทั้งเพื่อเป็นหลักฐานส�ำหรับคนรุ่นหลังที่สนใจศึกษาจะได้น�ำข้อมูล
เหล่านีเ้ป็นสิง่ยนืยนัตลอดจนการอนรุกัษ์ พฒันา และต่อยอดในอนาคตอกีด้วย



234

บรรณานุกรม

เคอร์ติส, ลิลเลียน จอห์นสัน. 2543. ชาวลาวทางตอนเหนือของประเทศ 
	 สยาม ตอนที่1. (ชรัตน์ สิงหเดชากุล, ผู้แปล). กรุงเทพฯ: กอง 
	 วรรณกรรมและประวัติศาสตร์ กรมศิลปากร.

จิตร ภูมิศักดิ์. 2524. โองการแช่งน�้ำและข้อคิดใหม่ในประวัติศาสตร์ไทยลุ่ม 
	 แม่น�้ำเจ้าพระยา. พระนคร: ดวงกมล.

ชมรมฟ้ืนฟกูวล้ีานนาไทย.  2531. กวล้ีานนา. เชียงใหม่: ภาควชิาส่ือสารมวลชน  
	 คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

ณัฐพงษ์ ปัญจบุรี. 2555. กวีขับขาน ณ ลานเชิงดอย. เชียงใหม่: แม็กพริ้นติ้ง.

_______. 2557. การศึกษาวิเคราะห์วรรณกรรมค่าวซอเรื่องเศรษฐีหัวเวียง.  
	 วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตร มหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยศิลปากร.

ทรงศักด์ิ ปรางค์วัฒนากุล.  2544. “เพลงและการละเล่นพ้ืนบ้านล้านนา :  
	 ความสัมพันธ์กับความเชื่อและพิธีกรรม.”  ใน ท่วงท�ำนองร้อยกรอง	
	 ไทในอุษาคเนย์: สรุปผลการสัมมนาทางวิชาการระดับอนุภูมิภาค 
	 เอเชียอาคเนย์ วนัท่ี 18-20 กรกฎาคม 2544. กรงุเทพฯ: กรมศิลปากร.

ธนิต อยู่โพธิ์. 2504. การสืบสาวราวเรื่อง กาพย์ กลอน โคลง ฉันท์. ม.ป.ท.:  
	 ม.ป.พ., ม.ป.ป..

ประเสรฐิ ณ นคร. 2516. โคลงนริาศหริภญุชยั. กรงุเทพฯ: โรงพิมพ์พระจนัทร์.



235
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

มณี พยอมยงค์. 2544. “ท่วงท�ำนองร้อยกรองไทยภาคเหนอื.” ใน ท่วงท�ำนอง 
	 ร้อยกรองไทในอุษาคเนย์: สรุปผลการสัมมนาทางวิชาการระดับอน ุ
	 ภูมภิาคเอเชยีอาคเนย์ วนัที ่18-20 กรกฎาคม 2544. กรุงเทพฯ: กรม 
	 ศิลปากร.

ราชสมัภารากร  (เลือ่น),พระยา. 2543. โคลงนิราศระยะทางเมอืงนครเชยีงใหม่.  
	 เชียงใหม่: ส�ำนักส่งเสริมศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.

ศูนย์วัฒนธรรมจังหวัดเชียงใหม่ สถาบันราชภัฏเชียงใหม่. 2538. ต�ำนานพื้น 
	 เมืองเชียงใหม่ ฉบับเชียงใหม่ 700 ปี. เชียงใหม่: โรงพิมพ์มิ่งเมือง.

สถาบันราชภัฏเชียงใหม่. 2539. ภาษาไทยเรานี้มีท�ำนอง : การประชุมสัมมนา 
	 ทางวิชาการระดับภาคเหนือ โครงการการสืบทอดท�ำนองไทย  
	 วันจันทร์ที่ 10 มิถุนายน 2539. เชียงใหม่ : สถาบันราชภัฏเชียงใหม่.


	วารสารวิจิตรศิลป์ ปีที่ 8 ฉบับที่ 1_20-07-2560 v2

