
106

วิเคราะห์ตำ�นานมูลศาสนา

ฉบับวัดสวนดอก 

ศิริศักดิ์ อภิศักดิ์มนตรี
พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่
ธณิกานต์ วรธรรมานนท์
พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ เชียงใหม่

บทคัดย่อ

ต�ำนานมูลศาสนาเป็นวรรณกรรมพระพุทธศาสนาล้านนาที่ส�ำคัญ ฉบับท่ีใช้
วิเคราะห์เป็นฉบับวัดสวนดอก แต่งโดยพระพุทธรักขิต และพระพุทธญาณ 
แต่งขึน้ระหว่าง พ.ศ. 1999 - 2053 ตัง้แต่สมยัพญาตโิลกราช (พ.ศ. 1985 - 2080) 
ถึงพระเมืองแก้ว (พ.ศ. 2038  -  2068) เป็นช่วงเวลาที่สังคมล้านนาเกิด
เหตุการณ์ความขัดแย้งระหว่างพระสงฆ์นิกายวัดสวนดอกกับพระสงฆ์นิกาย
วัดป่าแดง ผู้แต่งต�ำนานมูลศาสนาฉบับวัดสวนดอกมีความสัมพันธ์กับพระ
สงฆ์ฝ่ายวัดป่าแดงมาก่อน เนื้อหาต�ำนานประกอบด้วย 2 ส่วน ส่วนแรกเกี่ยว
กับพุทธประวัติ ส่วนที่สองเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาในล้านนา จุดประสงค์
ของผู้แต่งต�ำนานเพื่อแสดงถึงความสัมพันธ์ระหว่างวงศ์กษัตริย์ล้านนากับ



107
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

วงศ์พระพุทธเจ้า เพื่อสรรเสริญพญาติโลกราชทั้งทางโลกและทางธรรม ทั้ง
เพื่อรับรองสถานะผู้แต่งที่เกี่ยวข้องกับนิกายวัดป่าแดงว่าสืบสายมาจากพระ
สุมนเถระซึ่งเป็นปฐมสังฆวงศ์ของนิกายวัดสวนดอก และเพื่อให้ข้อคิดเกี่ยว
กับเหตุการณ์ตามพุทธพยากรณ์ที่จะมาถึงใน พ.ศ. 2000 วิธีการแต่งต�ำนาน
มูลศาสนา เป็นความเรียงร้อยแก้ว เขียนด้วยภาษาไทยถิ่นเหนือ ใช้อักษร
ธรรมล้านนา จารบนใบลาน มีความยาว 10 ผูก มักขึ้นต้นเช่นเดียวกับนิทาน 
ส�ำหรับในส่วนที่ผู้แต่งต้องการอธิบายเพิ่มเติมมักใช้ค�ำว่า “อธิบายว่า” แทรก
ทศันะของนกัปราชญ์ร่วมสมัย ยกธรรมะ นทิานพ้ืนบ้าน ชาดก สรุปเหตุการณ์
ในภาพรวมก่อนอธิบายรายละเอียด และสรุปเหตุการณ์ไว้ท้ายเรื่อง เนื้อหาที่
น่าสนใจในต�ำนานมูลศาสนา ได้แก่ การประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุใน
เมืองเชียงใหม่ และการผูกสีมาของวัดสวนดอก จ�ำนวน 6 ครั้งด้วยกัน ได้แก่ 
สมัยพระสุมนเถร เจ้าอาวาสวัดสวนดอกล�ำดับที่ 1 (พ.ศ. 1912 - 1936) มหา 
นนัทปัญญา เจ้าอาวาสวดัสวนดอกล�ำดบัที ่3 (พ.ศ. 1946 - 1961) มหาพุทธญาณ 
เจ้าอาวาสวัดสวนดอกล�ำดับที่ 4 (พ.ศ. 1961 - 1963) มหาติปิฎก เจ้าอาวาส
วัดสวนดอกล�ำดับที่ 7 (พ.ศ. 1984  -  1990) พระพุทธรักขิต เจ้าอาวาสวัด 
สวนดอกล�ำดับที่ 8 (พ.ศ. 1990  -  2002) และมหานาคเสน เจ้าอาวาสวัด 
สวนดอกล�ำดับที่ 10 (พ.ศ. 2018 - 2023)

ค�ำส�ำคัญ : ต�ำนานมูลศาสนา, วัดป่าแดง, วัดสวนดอก



108

Analysis of Tamnan munlasatsana 
(Suan Dok Temple Version)

Sirisak Apisakmontree 
Buddhist Studier Mahachulalongkornrajavidyalaya University
Thanikan Warathanmanon
Chiang Mai National Museum

ABSTRACT

Tamnan Mulasasana was the important Lanna Buddhist Literature 
in Thailand. This paper analyzed Tamnan Mulasasana of Suan Dok 
Temple Version that was written by Phra Buddharukkit and Phra 
Buddhayan. This Tamnan Mulasasana was written in 1999 B.E. 
and finished in 2053 B.E. It was composed during the reign of King 
Tilokarat (2080-1985 B.E.) to King Muang Kaew (2068-2038 B.E.).  
period, the conflict in Buddhim between Suan Dok Temple sect 
and Pa-Daeng Temple In this sect. Author is associated with the  
Pa-Daeng temple. The content structure of Tamnan Mulasasana 
was divided into two main sections. The first section was about 



109
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

the life of Buddha and another one was the history of Buddhism 
in Lanna. The purposes of the authors are to combine Lanna’s king 
with Buddha; Gotama, to praise King Tilokarat, to show that the 
authors (Phra Buddha Rukkit and Phra Buddhayan) were decended 
from Phra Sumana Thera and also to give an idea of the Buddha 
prediction that happened in 2000 B.E. The characteristic of Tamnan 
Mulasasana is prose, written in Northern Thailand, on palm leaves, 
called Bailan, length 10 volumes. The beginning of story likes a 
tale and if the authors wanted to explain more, they used the 
word “explain about….,” and also gave the idea of philosophers, 
dharma, folktale and Jataka. The authors summarized the whole 
story, then explained that story, and summarized timeline at the 
end. The stories that used to be remarkable established the Lord 
Buddha’s relics in Lanna. Another remark was established on 
stone boundary or sema of Suan Dok Temple. Number six times, 
including with Thera Sumon, the Pha Sumana Thera abbot of  
Wat Suan Dok No. 1	   (1912 - 1936) , Maha Nattapanya, No. 3 (BE 
1946  -  1961), Maha Buddhayan, No. 4 (BE 1961  -  1963), Maha 
Tripitaka, No. 7 (BE 1984  -  1990), Phra Buddharukkit, No. 8 (BE 
1990 - 2002), and Maha Nakasean, No. 10 (BE 2018 - 2023).

Keywords : Tamnan Mulasasana,  Pa-Daeng Temple, Suan Dok 
Temple



110

บทนำ�

ต�ำนานมูลศาสนา เป็นวรรณกรรมพระพุทธศาสนาล้านนาที่ส�ำคัญ เพราะได้
อธบิายความเป็นมาของพระพทุธศาสนา ตลอดถงึการปกครองบ้านเมอืงล้านนา 
ได้อย่างดี 

พรรณเพ็ญ เครือไทย และอมรรัตน์ เฟื ่องวรธรรม (2552) ได้แจกแจง 
ใบลานต�ำนานมูลศาสนา ซึ่งเก็บรักษาในรูปแบบไมโครฟิล์ม ที่สถาบันวิจัย
สงัคม มหาวทิยาลยัเชยีงใหม่ว่ามด้ีวยกนั 10 ฉบับ ทัง้หมดจารด้วยอกัษรธรรม
ล้านนา ได้แก่ 

1. ฉบับวัดพวกหงส์ จังหวัดเชียงใหม่ จาร พ.ศ. 2356 (รหัสไมโครฟิล์ม 
87.019.01h.028-018) 

2. ฉบับวัดศาลาหม้อ จังหวัดล�ำปาง จาร พ.ศ. 2368 (รหัสไมโครฟิล์ม 
81.064.01k.070-055) 

3. ฉบับวัดต๋อมดง จังหวัดพะเยา จาร พ.ศ. 2393 (รหัสไมโครฟิล์ม 
80.044.01k.130-115)

4. ฉบับวัดเชียงมั่น จังหวัดเชียงใหม่ จาร พ.ศ. 2417 (รหัสไมโครฟิล์ม 
78.010.01k.024-013)

5. ฉบับวัดผาแดงหลวง จังหวัดล�ำปาง จาร พ.ศ. 2462 (รหัสไมโครฟิล์ม 
80.092.01k.028-025)



111
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

6. ฉบับวัดบวกครกหลวง จังหวัดเชียงใหม่ จาร พ.ศ. 2462 (รหัสไมโครฟิล์ม 
78.010.01k.083-046)

7. ฉบับวัดนันทาราม จังหวัดเชียงใหม่ จาร พ.ศ. 2470 (รหัสไมโครฟิล์ม 
78.010.01k.036-025)

8. ฉบับวัดเหล่ายาว จังหวัดล�ำพูน จาร พ.ศ. 2471 (รหัสไมโครฟิล์ม 
80.044.01l.114-095)

9. ฉบับวัดศรีเตี้ย จังหวัดเชียงใหม่ จาร พ.ศ. 2517 (รหัสไมโครฟิล์ม 
80.044.01l.094-075)

10. ฉบับเชียงมั่น จังหวัดเชียงใหม่ ไม่ระบุปี พ.ศ. ท่ีจาร (รหัสไมโครฟิล์ม 
88.162.01k.033-022)      

ต�ำนานมูลศาสนาที่มีการปริวรรต และจัดพิมพ์แล้วในปัจจุบันมี 6 ฉบับ ได้แก่ 

1. มลูศาสนา (ฉบบัวดัสวนดอก) ปรวิรรตโดย สุด ศรีสมวงศ์ และพรหม ขมาลา 
(เปรียญ) (2492) จัดพิมพ์โดยกรมศิลปากร  

2. มูลศาสนา วัดป่าแดง ปริวรรตโดย สมหมาย เปรมจิตต์ (2519) จัดพิมพ์
โดยภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัย
เชียงใหม่ 

3. มูลศาสนา เชียงใหม่ เชียงตุง ปริวรรตโดย ประเสริฐ ณ นคร และปวงค�ำ 
ตุ้ยเขียว (2537) จัดพิมพ์โดย สมาคมประวัติศาสตร์ ในพระบรมราชูปถัมภ์ 
สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดา สยามบรมราชกุมารี 



112

4. มูลศาสนา ญาณคัมภีร์ และต�ำนานพระมหาญาณคัมภีร์ ปริวรรตโดย
บ�ำเพ็ญ ระวิน (2538ข) จัดพิมพ์โดย สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 

5. ต�ำนานวัดป่าแดง ปริวรรตโดยบ�ำเพ็ญ ระวิน (2538ค) จัดพิมพ์โดย
สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 

6. มูลศาสนา ส�ำนวนล้านนา ปริวรรตโดย บ�ำเพ็ญ ระวิน (2538ก) จัดพิมพ์
โดยภาควิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

ต�ำนานมูลศาสนาที่ปริวรรตและพิมพ์เผยแพร่แล้วทั้ง 6 ฉบับนี้ สามารถแบ่ง
เนื้อหาออกเป็น 2 ประเภท คือ 

1. ต�ำนานมูลศาสนาที่เล่าเร่ืองฝ่ายวัดสวนดอกเป็นหลัก ได้แก่ มูลศาสนา 
ปริวรรตโดย สุด ศรีสมวงศ์ และพรหม ขมาลา (เปรียญ) (2492), มูลศาสนา 
เชียงใหม่ เชียงตุง ปริวรรตโดย ประเสริฐ ณ นคร และปวงค�ำ ตุ้ยเขียว (2537) 
และมูลศาสนา ส�ำนวนล้านนา ปริวรรตโดย บ�ำเพ็ญ ระวิน (2538ก) 

2. ต�ำนานมูลศาสนาที่เล่าเรื่องฝ่ายวัดป่าแดงเป็นหลัก ได้แก่ มูลศาสนาวัด
ป่าแดง ปริวรรตโดย สมหมาย เปรมจิตต์ (2519), มูลศาสนาญาณคัมภีร์ และ
ต�ำนานพระมหาญาณคัมภีร์ ปริวรรตโดย บ�ำเพ็ญ ระวิน (2538ข) ต�ำนานวัด
ป่าแดง ปริวรรตโดย บ�ำเพ็ญ ระวิน (2538ค) 

การศึกษาครั้งนี้ ได้เลือกวิเคราะห์ต�ำนานมูลศาสนาเพียงฉบับเดียว เป็นฉบับ
ฝ่ายวัดสวนดอก แปลโดย สุด ศรีสมวงศ์ และพรหม ขมาลา (เปรียญ) เพราะ
เป็นฉบบัทีแ่พร่หลายในปัจจบัุนมากท่ีสดุ เท่าท่ีสบืค้น มกีารผลติซ�ำ้ถงึ 10 ฉบบั 
ตั้งแต่ พ.ศ. 2492 - 2557 ดังนี้



113
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

1. ฉบับกรมศิลปากร จัดพิมพ์ครั้งแรกเมื่อ 3 ธันวาคม พ.ศ. 2492 แจกในงาน
ศพคณุหญงิทรงพลภาพ (ชืน่ พลธร) (พระพทุธพกุาม และพระพุทธญาณ 2492)

2. ฉบับ พ.ศ. 2513 พิมพ์แจกในงานท�ำบุญครบร้อยวันศพ นายหน่อ ชุติมา 
(พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2513)

3. ฉบับ พ.ศ. 2519 พิมพ์แจกในงานพระราชทานเพลิงศพ หม่อมหลวงเดช 
สนิทวงศ์ (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2519)

4. ฉบับ 14 พฤศจิกายน 2523 ส�ำนักงานสลากกินแบ่งรัฐบาล พิมพ์แจก
ในงานทอดผ้ากฐินพระราชทาน ณ วัดอินทารามวรวิหาร ตลาดพลูเขตธนบุรี  
ศรีปัญญา (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2523)

5. ฉบับ 11 ตุลาคม 2530 พระสังฆาธิการเขตยานนาวา จัดพิมพ์เป็นธรรม
ทานงานพระราชทานเพลงิศพ พระธรรมราชานวุตัร (ไสว ฐิติธมโฺม ป.ธ.7) อดีต
เจ้าอาวาสวัดยานนาวา ณ เมรวุดัยานนาวา เขตยานนาวา กรงุเทพฯ (พระพทุธ
พุกาม และพระพุทธญาณ 2530)

6. ฉบับ พ.ศ. 2537 พิมพ์แจกในงานพระราชทานเพลิงศพ พลตรี นายแพทย์ 
สุชาติ ปาลวัฒน์วิไชย (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2537)

7. ฉบับ 14 เมษายน พ.ศ. 2544 โดยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขต
เชียงใหม่ และวัดสวนดอก พิมพ์แจกในงานท�ำบุญอายุพระอมรเวที (วรรณ  
เขมจารี) (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2544ฉ)

8. ฉบับ พ.ศ. 2553 พิมพ์แจกในงานฉลองอายุวัฒนมงคล 84 ปี พระเทพ
มหาเจตยิาจารย์ (ไพบูลย์ ภรูวิปุิโล) เจ้าอาวาสวดัพระธาตหุรภิญุชยั (พระพทุธ
พุกาม และพระพุทธญาณ 2553)



114

9. ฉบับ พ.ศ. 2557 พิมพ์แจกในงานพระราชทานเพลิงศพ พระเทพมหา 
เจตยิาจารย์ (ไพบลูย์ ภรูวิปุิโล) เจ้าอาวาสวดัพระธาตหุรภิญุชยั (พระพทุธพกุาม 
และพระพุทธญาณ 2557ก) 

10. ฉบับ พ.ศ. 2557 โดยส�ำนักศรีปัญญา (พระพุทธพุกาม และพระพุทธ
ญาณ 2557ข)

มูลศาสนาฝ่ายวัดสวนดอกฉบับที่ใช้ในการวิเคราะห์ครั้งนี้ เป็นฉบับที่จัดพิมพ์ 
พ.ศ. 2557 โดยส�ำนักพิมพ์ศรีปัญญา เรียบเรียงเป็นภาษาไทยกลาง ซึ่งการจัด
พิมพ์ได้ใช้ต้นฉบับเมื่อ พ.ศ. 2519 ที่พิมพ์ในงานพระราชทานเพลิงศพ หม่อม
หลวงเดช สนิทวงศ์ และฉบับพิมพ์ พ.ศ. 2537 อนุสรณ์ในงานพระราชทาน
เพลิงศพ พลตรี นายแพทย์ สุชาติ ปาลวัฒน์วิไชย มาสอบทานกันโดยละเอียด

1. ทบทวนวรรณกรรม

จากการศึกษางานวิจัยเกี่ยวกับต�ำนานมูลศาสนา สามารถจัดกลุ่มได้ดังนี้

1.1 งานปริวรรตต�ำนานมูลศาสนา มี 6 เล่ม ได้แก่ 

1.1.1 มูลศาสนา ปริวรรตจากใบลานท่ีแต่งข้ึนใน พ.ศ. 2380 ไม่ระบุแหล่ง
ที่มาของใบลาน ปริวรรตโดย สุด ศรีสมวงศ์ และพรหม ขมาลา (เปรียญ)   
พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ (2492) เจ ้าหน้าที่กองวรรณคด ี
กรมศิลปากร จัดพิมพ์โดยกรมศิลปากร อธิบายประวัติทางพระพุทธศาสนา 
และประวัติศาสตร์บ้านเมืองและความเป็นไปของประชาชนในล้านนา      



115
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

1.1.2 มูลศาสนาวัดป่าแดง ปริวรรตโดย สมหมาย เปรมจิตต์ (2519)  ต�ำนาน
เล่มนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อยกย่องพระมหาญาณคัมภีร์ และพระพุทธศาสนาที่
พระมหาญาณคัมภีร์ไปน�ำมาสถาปนาไว้ในล้านนา ท้ังยังได้แสดงชัยชนะของ
พระสงฆ์ฝ่ายวัดป่าแดงเหนือพระสงฆ์ฝ่ายวัดสวนดอก โดยระบุถึงจ�ำนวนพระ
สงฆ์นับหม่ืนรูปทีป่ลงสกิขาบทจากฝ่ายวดัสวนดอกมาอปุสมบทใหม่ในฝ่ายวัด
ป่าแดง และช้ีให้เหน็ถงึความส�ำเร็จในการประกาศศาสนาของพระสงฆ์ฝ่ายวดั
ป่าแดง ตั้งแต่เมืองมะริด ตะนาวศรี กรุงศรีอยุธยา พิจิตร พิษณุโลก สุโขทัย 
ล�ำพูน เชียงใหม่ เชียงราย เชียงแสน และเชียงตุง (สมหมาย เปรมจิตต์ 2519, 
ค�ำน�ำ)

1.1.3 มลูศาสนาเชยีงใหม่ เชยีงตงุ ปรวิรรตโดย ดร. ประเสริฐ ณ นคร และปวงค�ำ  
ตุ้ยเขียว (2537) จัดพิมพ์โดย สมาคมประวัติศาสตร์ ในพระบรมราชูปถัมภ์ 
สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดา สยามบรมราชกุมารี ต�ำนานมูลศาสนาเชียงใหม่ 
เชียงตุงเล่มนี้ ใช้ต�ำนานหลัก 3 ฉบับในการตรวจสอบ ได้แก่ (1) ต�ำนานมูล
ศาสนาวัดสวนดอกเชียงใหม่ เป็นเรื่องพระมหาสุมนเถระชาวสุโขทัย ไปน�ำ
ศาสนาพทุธนกิายลงักาวงศ์เก่า หรอืรามญัวงศ์จากส�ำนกัพระมหาสวามอีทุมุพร 
เมืองนครพัน (ใกล้เมืองเมาะตะมะ) มาอยู่สุโขทัย (2) ต�ำนานมูลศาสนาฝ่าย
วัดป่าแดง เชียงตุง เป็นเรื่องพระมหาธรรมคัมภีร์ น�ำศาสนาพุทธนิกายลังกา
วงศ์ใหม่จากลังกามาเผยแผ่ในกรุงศรีอยุธยา พ.ศ.1972 และกลับมาเชียงใหม่ 
พ.ศ.1975 มีวัดป่าแดงเป็นศูนย์กลาง และ (3) ต�ำนานมูลศาสนาฝ่ายวัด 
ยางควงเชียงตุง เป็นเรื่องพระมหาสุขาโตจากเชลียง (สวรรคโลก) น�ำศาสนา
พุทธนิกายรามัญวงศ์จากวัดสวนดอกไปเชียงตุง (ประเสริฐ ณ นคร และ 
ปวงค�ำ ตุ้ยเขียว 2537, ค�ำน�ำ)



116

1.1.4 มูลศาสนาญาณคัมภีร์ และต�ำนานพระมหาญาณคัมภีร์ ปริวรรตโดย
บ�ำเพ็ญ ระวิน (2538ข) จัดพิมพ์โดย สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
ใช้ต�ำนานหลัก 3 ฉบับในการตรวจสอบ ได้แก่ (1) มูลศาสนาญาณคัมภีร์ ฉบับ
วัดบ้านเอื้อม จังหวัดล�ำปาง (พ.ศ. 2451) (2) มูลศาสนาญาณคัมภีร์ ฉบับวัด
พิชัย จังหวัดล�ำปาง (พ.ศ. 2504) และ (3) ต�ำนานพระมหาญาณคัมภีร์ ฉบับ
วัดเชตุพน จังหวัดล�ำพูน (พ.ศ. 2486)

มูลศาสนาญาณคัมภีร์นั้น กล่าวถึงเรื่องราวการไปสืบศาสนาที่ลังกาของพระ
ญาณคัมภีร์ และกลับมาประกาศศาสนาในกรุงศรีอยุธยา พิษณุโลก สุโขทัย 
ล�ำพูน เชียงใหม่ เชียงแสน และเชียงตุง ทั้งยังได้บันทึกเรื่องราวความขัดแย้ง
ในเชียงตุง ระหว่างพระสงฆ์วัดยางกวง (ฝ่ายวัดสวนดอก เชียงใหม่) กับพระ
สงฆ์วัดป่าแดง 

ส่วนต�ำนานพระมหาญาณคัมภีร์ที่พิมพ์รวมไว้ในเล่มเดียวกันนี้ เป็นบันทึก 
เรื่องราวของการไปสืบศาสนาและประกาศธรรมของพระธรรมคัมภีร์หรือ 
พระมหาธรรมคมัภร์ี ซึง่พระธรรมคัมภร์ีนีเ้ป็นคนละคนกบัพระมหาญาณคมัภร์ี 
ต�ำนานวัดป่าแดงบันทึกว่า พระธรรมคัมภีร์บวชก่อนพระญาณคัมภีร์ 12 ปี 
(บ�ำเพ็ญ ระวิน 2538ค, 65)    

1.1.5 ต�ำนานวัดป่าแดง ปริวรรตโดย บ�ำเพ็ญ ระวิน (2538ค) จัดพิมพ์โดย
สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ต�ำนานวัดป่าแดงนี้ บันทึกการ
สืบทอดพระพุทธศาสนาของพระญาณคัมภีร์ มีเนื้อหาโดยรวมเช่นเดียวกับ
มูลศาสนาญาณคัมภีร์ ที่แสดงความขัดแย้งทางความคิดระหว่างพระสงฆ์ฝ่าย 
สวนดอก กับพระสงฆ์ฝ่ายป่าแดง และได้สะท้อนให้เหน็ประวตัศิาสตร์ ความสมัพนัธ์



117
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

ทางพระพุทธศาสนา ระหว่างล้านนากับเชียงตุงในพุทธศตวรรษที่ 20 ทว่า
ต�ำนานวดัป่าแดงได้แสดงรายละเอยีดของเนือ้หามากกว่ามลูศาสนาญาณคมัภร์ี 

1.1.6 มลูศาสนา ส�ำนวนล้านนา ปริวรรตโดย บ�ำเพ็ญ ระวนิ (2538ก) จดัพิมพ์
โดยภาควิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ เรียบเรียง
จากต�ำนาน 4 ฉบับ คือ ฉบับวัดศาลาหม้อ จังหวัดล�ำปาง (พ.ศ. 2368) ฉบับ
วัดนันทาราม จังหวัดเชียงใหม่ (พ.ศ. 2470 - 2472) ฉบับวัดเชียงมั่น จังหวัด
เชียงใหม่ (พ.ศ. 2417) ฉบับวดัพวกหงษ์ จงัหวดัเชยีงใหม่ (พ.ศ. 2356) บ�ำเพญ็ 
ระวิน (2538ก, 28) ผู้ปริวรรตได้ให้ข้อคิดเห็นเกี่ยวกับต�ำนานมูลศาสนาว่า ไม่
ได้เป็นเพยีงต�ำนานท่ีกล่าวถึงบุบผวาสนิีกายหรอืนกิายสวนดอกเท่านัน้ แต่เป็น
ต�ำนานที่สะท้อนความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับพระพุทธเจ้าในฐานะท่ีเป็น
บุคคลในประวัติศาสตร์ เล่าเรื่องการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไปของพระพุทธ
ศาสนา 

1.2 งานวิจัยเกี่ยวกับต�ำนานมูลศาสนา ปรากฏ 3 เรื่อง ได้แก่ 

1.2.1 พระอธกิารสวสัดิ ์โสตถฺโิก และคณะ (2554) วจิยัเรือ่ง กระบวนการสร้าง
การเรียนรู้ต�ำนานมูลศาสนาฉบับวัดบ้านเอื้อม ต�ำบลบ้านเอื้อม อ�ำเภอเมือง 
จังหวัดล�ำปาง ผลการวิจัยพบว่า กระบวนการกลุ่มของพระนิสิต นักเรียนศูนย์
เรียนรู้รวมโรงเรียนแม่ก๋งวิทยา กับปราชญ์ชุมชนที่ร่วมมือกันในการปริวรรต
ภาษาล้านนาเป็นภาษาไทย และเรียบเรียงต�ำนานมูลศาสนาขึ้นใหม่ เพื่อให้
พระสงฆ์ใช้ในการเทศนาตามวาระส�ำคัญต่างๆ



118

1.2.2 พระครสูงัวรสตุกจิ (2555) วจิยัเร่ือง กระบวนการบรูณาการการจดัการเรยีน
การสอนผ่านการช�ำระต�ำนานมูลศาสนา ฉบับวัดบ้านเอื้อม จังหวัดล�ำปาง ผล
การวิจัยพบว่า เนื้อหาต�ำนานมูลศาสนาสามารถน�ำไปบูรณาการกับการสอน
ในราชวิชารัฐศาสตร์ในวรรณกรรมพระพุทธศาสนา ของนิสิตชั้นปีที่ 3 และ 
นิสิตชั้นปีที่ 4 คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิทยาเขตแพร่ ได้ดี 

1.2.3 พระมหาจริศกัดิ ์จริธฺมโม (แสงเงนิ) (2557) วจิยัเร่ือง การศกึษาวเิคราะห์
ต�ำนานมูลศาสนา ผลการวิจัยพบว่า ต�ำนานมูลศาสนาเป็นต�ำนานที่ได้เสนอ
เร่ืองราวประวัติพระพุทธศาสนาและประวัติศาสตร์บ้านเมือง ส�ำหรับประวัติ
พุทธศาสนาในล้านนา ผลการวิจัยพบว่า การเข้ามาของพระพุทธศาสนาใน
ล้านนามีด้วยกัน 3 สมัย ได้แก่ สมัยแรกเป็นสมัยพระนางจามเทวี พระองค์น�ำ
พระพุทธศาสนาจากละโว้สู่หริภุญชัย ประมาณ พ.ศ. 1311 สมัยที่ 2 เป็นสมัย
ของนิกายลังกาวงศ์เก่าหรือนิกายรามัญวงศ์ (วัดสวนดอก) ซ่ึงพระสุมนเถระ
น�ำมาจากสุโขทัย เมื่อ พ.ศ. 1912 และสมัยที่ 3 เป็นสมัยนิกายลังกาวงศ์ใหม่ 
(วัดป่าแดง) ซึ่งพระมหาธรรมคัมภีร์ (พระญาณคัมภีร์) น�ำมาจากเมืองลังกา  
(ศรีลังกา) ใน พ.ศ. 1973 ส่วนประวัติศาสตร์ของเมืองในล้านนา ผลการวิจัย
พบว่า ต�ำนานมูลศาสนาเป็นต�ำนานที่อธิบายประวัติความเป็นมาของเมือง 
หริภุญชัย (ล�ำพูน) เขลางค์ (ล�ำปาง) เชียงราย กุมกาม เชียงใหม่ เชียงแสน 
และเมืองในอาณาบริเวณใกล้เคียง คือ เมืองตาก เมืองละโว้ นครศรีธรรมราช  
เมืองพัน สุโขทัย พะเยา และกรุงศรีอยุธยา  



119
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

1.3 บทความวิเคราะห์ต�ำนานมูลศาสนา มี 2 บทความ ทั้งหมดเป็นงานของ 
ประเสริฐ ณ นคร (2548ก, 25-41) ท่ีได้น�ำเสนอในการประชุมวรรณกรรม
พระพุทธศาสนาในล้านนา ครัง้ที ่1 ซึง่จัดโดย สถาบันวจิยัสงัคม ร่วมกบัส�ำนกั 
ส่งเสรมิศลิปวฒันธรรม และภาควิชาภาษาไทย คณะมนษุยศาสตร์ มหาวทิยาลยั
เชียงใหม่ และสถาบันวัฒนธรรมศึกษา มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ณ 
มหาวทิยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั วทิยาเขตเชยีงใหม่ เมือ่วนัท่ี 15-16 
พฤศจกิายน พ.ศ. 2537 ในโอกาสฉลอง 30 ปี มหาวทิยาลัยเชยีงใหม่ และร่วม
สมโภชเชียงใหม่ 700 ปี 

บทความแรก เกี่ยวกับข้อสังเกตบางประการของวรรณกรรมพระพุทธศาสนา
ในล้านนา สรุปประเด็นความส�ำคัญของต�ำนานมูลศาสนาว่า ผู้แต่งต�ำนานมูล
ศาสนาวัดสวนดอก ควรแต่งขึ้นตั้งแต่ พ.ศ. 1999 มาถึง พ.ศ. 2060 เป็นของ
ฝ่ายวัดสวนดอก ส่วนฝ่ายวัดป่าแดง แต่งชินกาลมาลีปกรณ์ โดยให้ข้อสังเกต
ว่า การใช้ภาษาบาลีของพระสงฆ์ฝ่ายวัดสวนดอกไม่ช�ำนาญเท่าพระสงฆ์ฝ่าย
วัดป่าแดง (ประเสริฐ 2548ข, 41-34) 

บทความที่ 2 เรื่อง ต�ำนานมูลศาสนาเชียงใหม่กับเชียงตุง โดยให้รายละเอียด
ว่า ต�ำนานมูลศาสนาเชียงตุง (วัดยางควง) เป็นฝ่ายเดียวกับฝ่ายวัดสวนดอก  
โดยฝ่ายยางควงถือว่าเป็นลูกศิษย์ของฝ่ายสวนดอก และถือว่าเป็นฝ่าย 
จามเทวี มีฝ่ายวัดป่าแดงมาท�ำให้สงฆ์แตกแยก ดังที่ฝ่ายวัดยางกวง กล่าวถึง
ฝ่ายวัดป่าแดงในเชิงให้ร้ายว่า “...อาจารย์ฝ่ายวัดป่าแดง คือ พระญาณคัมภีร์
ทะเลาะกับอปัุชฌาย์ ถกูพระเจ้าเชยีงใหม่ขบัไล่ไปลงักา กลบัมาท�ำให้พระสงฆ์
แตกเป็นสองฝ่าย...” (ประเสริฐ 2548ข, 38)   



120

2. ลักษณะทั่วไปของต�ำนานมูลศาสนา

2.1 ความหมาย

2.1.1 ความหมายของต�ำนาน

ต�ำนาน ในพจนานุกรมราชบัณฑิตยสถาน (2525, 349) หมายถึง เรื่องแสดง
กจิการอนัมมีาแต่ปางหลงั เรือ่งราวนมนานทีเ่ล่าสบืๆ มา เช่น ต�ำนานพุทธเจดีย์
สยาม หรอืเรยีกพระปรติบทหนึง่ว่า ต�ำนาน ในค�ำว่า เจ็ดต�ำนาน สิบสองต�ำนาน 

นอกจากจะเป็นเรื่องราวท่ีเก่าแก่โบราณตามที่ปรากฏในพจนานุกรม 
ราชบัณฑิตสถานแล้ว ต�ำนานมักมีเนื้อหาเกี่ยวกับกษัตริย์ วีรบุรุษ หรือบุคคล
ส�ำคัญด้วย ดังปรากฏความหมายในพจนานุกรมอเมริกัน (Encyclopedia 
Americana) ซึง่พรสวรรค์ อัมรานนท์ (2526, 163) ได้ถอดความและเรยีบเรยีง 
ไว้ว่า ต�ำนาน เป็นเร่ืองเล่าต่อกันมา โดยสมมติว่าเป็นจริง เก่ียวกับกษัตริย์ 
วีรบรุษุ หรอืบคุคลส�ำคญัต่างๆ เป็นชนดิหนึง่ของนิทานพ้ืนบ้าน ซ่ึงเน้นเกีย่วกบั 
มนุษย์ มีจุดมุ ่งหมายที่จะอธิบายหรือสรรเสริญบรรพบุรุษ และวงศ์วาน 
โดยเฉพาะ เนื้อหาของต�ำนานมีลักษณะผสมกันระหว่างนิทานและนิยาย 
เป็นเรื่องเล่าซึ่งสมมติว่าเกิดขึ้นจริง อาจเป็นเรื่องที่มีเค้าความจริง หรือเรื่อง
ประดิษฐ์ขึ้นจากมโนภาพก็ได้ (นาฎวิภา 2525,  110-111) แม้เนื้อหาใน
ต�ำนานจะมีเค้าความจริงอยู่ แต่ต�ำนานก็ไม่ใช่ประวัติศาสตร์อย่างแท้จริง  
ดังที่ ธิดา สาระยา (2539) ได้แยกความหมายของต�ำนาน กับประวัติศาสตร์
ว่า ต�ำนาน คือ เรื่องปรัมปรา มีหลายชนิด เช่น ต�ำนานมูลศาสนา ต�ำนาน
บคุคลในนทิาน เป็นต้น ก�ำหนดเวลาทีแ่น่นอนไม่ได้ เพราะมาจากการบอกเล่า  
ส่วนประวัติศาสตร์ เป็นการบันทึกเรื่องบอกเล่าในกรอบของเวลาท่ีมี 



121
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

การเรียงล�ำดับชาติสกุลของผู้ครองเมืองใดเมืองหนึ่งโดยเฉพาะ เนื้อหาส่วน
ใหญ่ไม่ใช่เรือ่งพระพทุธศาสนาหรอืประวตับิคุคล แต่เป็นความเป็นมาของผู้คน  
บ้านเมืองโยงเข้าหากรอบแห่งความเป็นจริง เช่น ล�ำดับเวลา ล�ำดับราชวงศ์  
โดย มนวิภา เจียจันทร์พงษ์ (2526,  27) ให้ข้อสังเกตเก่ียวกับต�ำนานใน
ประเทศไทยทีมี่การนบัถอืพระพุทธศาสนามาแต่โบราณว่า เรือ่งราวในต�ำนาน
มักเล่าเรื่องการสร้างวัด ถาวรวัตถุ ตลอดจนพระธาตุเจดีย์ในพระพุทธศาสนา

ด้วยเหตุนี้ ต�ำนานจึงเป็นเรื่องเล่าในอดีต ที่ผู้แต่งได้อาศัยเค้ามูลความเป็น
จริงผสมกับจินตนาการ มีเนื้อหาเกี่ยวกับกษัตริย์ วีรบุรุษ หรือบุคคลส�ำคัญใน 
ท้องถิ่นนั้น ในด้านประวัติความเป็นมา พระราชกรณียกิจทั้งด้านสงคราม 
การเมอืงการปกครอง และศาสนา มจีดุมุง่หมายเพือ่การสรรเสรญิกษตัรย์ิ หรอื
เพื่อเชิดชูพระพุทธศาสนาเป็นส�ำคัญ

2.1.2 ความหมายของมูลศาสนา

เมื่อพิจารณารากศัพท์ของค�ำว่า มูล (Mula ; roots) ตามที่ปรากฏใน
พจนานุกรม ฉบบัเฉลมิพระเกียรต ิ(ทวศัีกดิ ์2530, 418) หมายถงึ โคน ราก เค้า 
ต้น ทีต่ัง้ เดมิ มูลเหต ุต้นเหตุ ต้นเค้าทีเ่กดิเรือ่งมลูกรณ ีเรือ่งทีเ่ป็นเหตุ ส่วนค�ำว่า 
ศาสนา ในบริบทนี้เจาะจงเฉพาะพระพุทธศาสนานิกายลังกาวงศ์ของล้านนา 

ด้วยเหตนุี ้มลูศาสนาจงึเป็นหนงัสอืว่าด้วยประวตัพิระพทุธศาสนาเถรวาทแบบ
ลงักาวงศ์ในล้านนา ซึง่มรีากจากอนิเดยี ก่อนสบืสายผ่านมาทางลงักา สูเ่มอืงพนั 
(มอญ) สุโขทัย หริภุญชัย และเข้ามาเจริญรุ่งเรืองในล้านนาเมื่อสมัยผู้แต่ง
ต�ำนานมูลศาสนาฉบับวัดสวนดอก ในพุทธศตวรรษที่ 21 



122

2.2 ผู้แต่ง

ตอนท้ายของต�ำนานมูลศาสนาฉบับวัดสวนดอก ได้ระบุชื่อผู้แต่งรวม 2 ท่าน 
คือ พระพุทธพุกาม พระพุทธญาณเจ้า ดังว่า “...มูลศาสนานี้ พระพุทธพุกาม 
พระพทุธญาณเจ้า หากรจนาไว้ให้เป็นทีไ่หว้และสกัการะแก่นราวรท้ังหลาย...” 
(พระพุทธพุกามและพระพุทธญาณ 2557ข, 310) 

ผู้วิจัยมีข้อสันนิษฐานเบ้ืองต้นว่า สงฆ์ท้ังสองรูปควรจะเป็นเจ้าอาวาสวัด 
สวนดอก หรือไม่ทั้งสองก็ต้องเป็นพระเถระชั้นผู้ใหญ่ในล้านนาขณะนั้น ซึ่ง 
พระสงฆ์ทั้งสองรูปเป็นใคร จะได้วิเคราะห์ในล�ำดับถัดไป 

2.2.1 พระพุทธพุกาม 

นามพระพุทธพุกามนี้เป็นฉายา ไม่ใช่ชื่อจริง และไม่ปรากฏฉายานี้ในเนื้อหา
ของมูลศาสนาช่วงใดเลย ทว่าจากค�ำต่อท้ายฉายาของท่านทีม่คี�ำว่า พกุาม นัน้ 
ประเสริฐ ณ นคร (2548ก, 29) เชื่อว่าพระพุทธพุกาม น่าจะเป็นเจ้าอาวาสวัด
สวนดอกที่ไปเรียนพระพุทธศาสนาจากเมืองพุกามมาก่อน  

เมือ่พจิารณารายชือ่เจ้าอาวาสวดัสวนดอกทีส่งฆ์ผู้แต่งได้บันทึกไว้ในมลูศาสนา
ฉบับนี้ ตั้งแต่เริ่มสร้างวัดสวนดอกในรัชกาลพญากือนา (พ.ศ. 1929 – 1894) 
ถึงสมัยรัชกาลพระเมืองแก้ว (พ.ศ. 2068 - 2038) พบว่า มีจ�ำนวนด้วยกัน 14 
รูป (พระพุทธพุกามและพระพุทธญาณ 2557ข, 252) ได้แก่ 

1. พระสุมนะ (พ.ศ. 1912-1936)

2. มหากัสสป (พ.ศ. 1939-1946) 



123
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

3. มหานันทปัญญา หรือมหาอานันทปัญญา (พ.ศ. 1946-1961) 

4. มหาพุทธญาณ (พ.ศ. 1961-1963) 

5. มหาพุทธคัมภีร์มงคล (พ.ศ. 1963-1977) 

6. มหาญาณรังษี (พ.ศ. 1977-1984) 

7. มหาติปิฎกสังฆราช (พ.ศ. 1984-1990)

8. มหาพุทธรักขิต (พ.ศ. 1990-2002) 

9. มหาญาณสาคร (พ.ศ. 2002-2018)

10. มหาสังฆราชนาคเสนแสนฝาง (พ.ศ. 2018-2023)

11. มหาวชิรโพธิ์ (พ.ศ. 2023-2033) 

12. มหาญาณสารท (พ.ศ. 2033-2039) 

13. มหาปุสสไทย (พ.ศ. 2039-2043) 

14. มหาธรรมโพธิ์ (พ.ศ. 2043-ม.ป.ป.)

ในจ�ำนวน 14 รูปนั้น พบว่ามีเพียง 2 รูปเท่านั้น ที่มีประวัติเกี่ยวข้องกับการไป
เรยีนพระพทุธศาสนาจากพกุาม คอื พระญาณรงัษี ในรัชกาลพญาสามฝ่ังแกน  
(พ.ศ. 1954  -  1984) และพระพุทธรักขิต ในรัชกาลพญาติโลกราช (พ.ศ. 
2030  –  2984) โดยประวัติเจ้าอาวาสวัดสวนดอกทั้งสองรูป ที่ปรากฏใน 
มูลศาสนามีดังนี้



124

ก) พระญาณรังษี (มหาญาณรังษี)

พระญาณรงัษเีป็นเจ้าอาวาสวดัสวนดอกล�ำดบัท่ี 6 เดิมจ�ำพรรษาอยูท่ีว่ดัพวังวั
ป่าแดง ซึ่งบางแห่งเรียก หัววัดป่าแดง หรือพันงัวป่าแดง ไม่ทราบที่ตั้ง แต่เป็น
คนละวัดกับวัดป่าแดงหรือวัดป่าแภะป่าตึงเดิม ของสงฆ์ฝ่ายลังกาวงศ์ใหม่ ซึ่ง
พญาติโลกราชสร้างเป็นวัดขนาดใหญ่ ใน พ.ศ. 1985

เมือ่พระญาณรงัษมีาเป็นเจ้าอาวาสวดัสวนดอกนัน้ เกดิเหตุการณ์ความขัดแย้ง
อย่างรนุแรงระหว่างพระสงฆ์ฝ่ายวดัสวนดอก หรอืทีเ่รยีกว่า ฝ่ายลงักาวงศ์เดมิ  
กับพระสงฆ์ฝ่ายวัดป่าแดง หรือฝ่ายลังกาวงศ์ใหม่ ในเรื่องของบทสิกขา  
วัตรปฏิบัติบางประการ และการออกเสียงสวด (ภาษาบาลี) 

อันที่จริงความขัดแย้งนี้ เริ่มก่อเค้าความรุนแรงมาตั้งแต่สมัยที่พระพุทธคัมภีร์ 
เป็นเจ้าอาวาสวัดสวนดอกล�ำดับที่ 5 แล้ว ซึ่งปรากฏในข้อความที่สงฆ์ฝ่ายวัด
สวนดอก อธบิายการเข้ามาของสงฆ์ฝ่ายวดัป่าแดง คอื พระมหาธรรมคมัภร์ีทีน่�ำ
พระพุทธศาสนาจากกรุงศรีอยุธยาเข้ามาสู่เชียงใหม่ ซึ่งเข้ามาพร้อมภิกษุอีก 4 
รูป รวมเป็น 5 รูป ได้แก่ พระธรรมคมัภีร์ เมธงักร ญาณมงคล พรหมกมุกาม และ
มหาสวามีเถรนั้น ว่าเข้ามาเพื่อต้องการท�ำลายศาสนาของพระสุมนเถร ดังว่า  
“...เขาเจ้าทั้งหลายจักใคร่ท�ำลายศาสนาอันมหาสุมนะเจ้ามาบวชกุลบุตรทั้ง
หลาย อันจกัใคร่ให้ถอืลทัธเิป็นดงัเขานัน้แล...” (พระพทุธพุกาม และพระพทุธ
ญาณ 2557ข, 245) 

ส่วนพระสงฆ์ฝ่ายวัดป่าแดงได้ต�ำหนิพระสงฆ์ฝ่ายวัดสวนดอกว่า มีความ
ประพฤตไิม่เหมาะกบัความเป็นสมณะ ดงัเช่น รบัและเกบ็สะสมเงนิ ข้าวเปลอืก 
ข้าวสาร หรอืเมือ่ออกบณิฑบาต พระสงฆ์ฝ่ายวดัสวนดอกห่มคลุมหรือห่มดอง 



125
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

ไม่ห่มเฉียง และเอาชายจีวรคลุมบาตรไว้ เมื่อจะรับบาตรก็เปิดจีวรออกก่อน
เปิดฝาบาตร และถือไม้เท้า ดังว่า “...เขาถือลัทธิว่ากินอันใด บ่ดีรับเอาเบี้ยเอา
เงินค�ำข้าวเปลือกข้าวสาร บ่ดีสักอัน (1) ถัดนั้นคลุมผ้าเอาตุ้มตีนผ้าชีพร (จีวร) 
ขึ้นหุ้มตีนบาตร (2) บ่ถือเอาไม้เท้าเขาว่าดี (3) เขาเจ้าเอาลัทธิแต่อโยธยามา
นั้นแล...” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2557ข, 245) “...อันชาวเจ้า
ตนใหม่กบ่็ยอมว่าอยูเ่ก่ากว่า เขาว่าสอูย่าไหว้ชาวเจ้าตนเก่านีเ้ลย เขานัน้ถือเอา
เบี้ยเอาเงินเอาค�ำซื้อ มีข้าวมีของมีไร่มีนาว่าฉะนี้แล...” (พระพุทธพุกาม และ
พระพุทธญาณ 2557ข, 246) “...ชาวเจ้าลังกาใหม่เห็นถือไม้เท้าอันขวางอก
ไปบิณฑบาต ชาวเจ้าลังกาใหม่ก็ติเตียนว่าเป็นดังหมู่ผู้ถือค�ำ (คลา คือ กะลา) 
นั้น...” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2557ข, 246) 

ต่อมาจึงมีการแสดงความคิดเห็นในท่ีประชุมของพระสงฆ์ท้ังสองฝ่าย โดย
พญาสามฝั่งแกน โปรดให้ลงแพขนานโต้เถียงกันต่อหน้าพระที่นั่ง ทรงตัดสิน
ให้ฝ่ายพระสงฆ์ฝ่ายวัดสวนดอกชนะ ทว่าผลการตัดสินกลับไม่เป็นที่ยอมรับ
ของประชาชน ท�ำให้ผู้คน (มีลูกท้าวพระยาเสนาอ�ำมาตย์เก่า) พากันละทิ้ง
พระสงฆ์ฝ่ายวดัสวนดอก ไปข้ึนกับพระสงฆ์ฝ่ายวดัป่าแดงเป็นจ�ำนวนมาก เมือ่
เสนาอ�ำมาตย์ได้เรียกร้องให้พญาสามฝั่งแกน ริบเอาที่นาของฝ่ายวัดสวนดอก
มาแจกจ่ายแก่พลเมอืง พญาสามฝ่ังแกนไม่เหน็ด้วย ให้เหตุผลว่า “...สูท้ังหลาย
ยังอาจหุงข้าวแก่ชาวเจ้าอันอยู่ในเมืองกูฉัน ทุกตนได้และหรือ...” (พระพุทธ
พุกาม และพระพุทธญาณ 2557ข, 246)  เรื่องจึงสงบไป 

ภายหลังพระสงฆ์ทั้งสองฝ่าย ได้เปิดเวทีถกเถียงกันในที่สาธารณะอีกครั้ง ผล
ปรากฏเป็นเช่นเดิมว่า พระสงฆ์ฝ่ายวัดสวนดอกเป็นฝ่ายชนะ ครั้งนี้พระสงฆ์
ฝ่ายวัดสวนดอกจึงอาศัยค�ำว่า ชนะ เข้าท�ำลายพระสงฆ์ฝ่ายวัดป่าแดง น�ำไป



126

สู่เหตุการณ์การขับพระธรรมคัมภีร์ พระสงฆ์ผู้น�ำฝ่ายวัดป่าแดง ออกไปจาก
เชียงใหม่ “...เออขาท่านหมู่นี้ จักไปลังกา แลเขานี้บ่ดี จงขับให้หนีจากเมืองกู
เถิด พระยาก็ให้ขับหนีดังนั้น...” (พระพุทธพุกามและพระพุทธญาณ 2557ข, 
245)  พระสงฆ์ฝ่ายวัดป่าแดงจึงเดินทางไปประกาศศาสนายังเมืองรอบนอก 
ได้แก่ เมืองเชียงแสน เชียงราย พะเยา ล�ำปาง ล�ำพูน และเชียงตุง เป็นต้น 

หลังจากเหตุการณ์นี้เป็นต้นไป ความขัดแย้งทางพระพุทธศาสนาในเมือง
เชียงใหม่จึงคลายลงไป พญาสามฝั่งแกนจึงโปรดให้มีการท�ำบุญครั้งใหญ่ คือ 
“...ให้สร้างกูห่ลวงกลางเวยีง ครัง้นัน้กใ็ห้เอาค�ำพอกมหาธาตุเจ้าล�ำพูน 9 แสน 
3 หมื่น 5 พันค�ำ อันเป็นนากใส่เหนือจังโกฏก์ทองค�ำทั้งสิ้น 3 หมื่น 4 พันค�ำ
นั้นแล...” (พระพุทธพุกามและพระพุทธญาณ 2557ข, 247)  

พระญาณรงัษีมรณภาพใน พ.ศ. 1983 อาย ุ70 ปี ก่อนการเสด็จขึน้ครองราชย์
ของพญาติโลกราชใน พ.ศ. 1984 เพียงปีเดียว  

ข) พระพุทธรักขิต (พุทธรักขิตมหาสวามี) 

ส้ินรัชกาลพญาสามฝั่งแกน ล้านนาจึงเข้าสู่รัชกาลพญาติโลกราช พระองค์
ทรงอุปถัมภ์พระสงฆ์ลังกาวงศ์ใหม่ ให้ความเคารพนับถือพระสงฆ์ 3 รูป ได้แก่  
(1) พระเมธงักร (2) พระมหาสารีบตุร และ (3) พทุธรกัขติ ทัง้ 3 รปู เป็นพระสงฆ์ 
มีชื่อเสียงในเมืองล�ำพูนขณะนั้น ดังมีรายละเอียดต่อไปนี้ 

1. พระเมธงักร เป็นพระสงฆ์ทีเ่ข้ามาเผยแผ่ลังกาวงศ์ใหม่ร่วมสมัยกบัพระธรรม
คัมภีร์ เมื่อพระธรรมคัมภีร์ถูกพญาสามฝั่งแกนขับออกจากเชียงใหม่ ก็ไปอยู่
ล�ำปาง ภายหลงัได้ลาสกิขาไปแต่งงานกบั ลกูสาวหมืน่สามล้าน เจ้าเมอืงล�ำปาง 



127
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

หมื่นสามล้านนั้นเป็นคนเดียวกับหมื่นลกนคร บางครั้งก็เรียกรวมกันเป็นหมื่น
ลกสามล้าน ดงัปรากฏในต�ำนานพืน้เมอืงเชยีงใหม่ (อุดม และคณะ 2538, 61) 
ว่า “...เจ้าพระญาตโิลกราชะว่า คคูห็ือ้แก่อาวแล ว่าอัน้ หมืน่ลกนคอรคม็าเปน
หมื่นสามล้าน อยู่ป�ำเรินเจ้าพระญาติโลกอยู่เมืองเชียงใหม่...” หมื่นสามล้าน
หรือหมื่นลกนครมีฐานะเป็นอาวหรืออาของพระเจ้าติโลกราช ส�ำหรับค�ำว่า
ลกแปลว่า 6 มียศเป็นหมื่น หมื่นลกสามล้านมีบทบาทส�ำคัญในการช่วยพญา
ติโลกราชภายหลังจากพระองค์ทรงขึ้นครองราชย์แล้ว 

ส่วนพระเมธงักร ไปอยูพ่งลงักาหลวงหวัเวยีง ภายหลังพญาตโิลกราชขึน้ครอง
ราชย์แล้ว จึงนิมนต์มาอยู่ภายในเมืองล�ำพูนทางด้านทิศใต้ บริเวณประตูลี้  
“...พระยา (พญาติโลกราช) ไปเอาเมธังกรแต่พนหลวงโพ้นมา ให้อยู่ใน
เมืองล�ำพูน ภายในประตูลิโพ้นแล...” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 
2557, 247-248)

พญาตโิลกราชทรงได้รับการสนบัสนนุทางการเมอืงจากพระสงฆ์ฝ่ายลงักาวงศ์
ใหม่ ประเสริฐ (2548ข, 38) ตั้งข้อสังเกตไว้อย่างหนึ่งเกี่ยวกับการใช้อ�ำนาจ
การปกครองของพญาติโลกราชว่า พระองค์คงรื้อจารึกเก่าตามวัดต่างๆ ออก  
แล้วให้จารใหม่ เนื่องจากพระองค์เชื่อว่า ข้อความในจารึกที่แสดงถึงการอุทิศ
ข้าวของเงินทองผู้คนไว้กับวัดลังกาวงศ์เดิมไม่ได้บุญ ด้วยเหตุนี้ ในเชียงใหม่ 
ล�ำพูนจึงพบจารึกตั้งแต่สมัยพญาติโลกราชลงมา ยกเว้นเพียงจารึกวัดพระยืน
ของพระสุมนเถร อาจเพราะมีคนนับถือท่านมาก หรืออาจเพราะเป็นวัดที่อยู่
ห่างไกลจากตัวเมือง และร้างลงไปก่อนรัชกาลพญาติโลกราชก็เป็นได้ ส่วน 
เมืองเชียงรายและพะเยาคงเป็นอิสระจากเมืองเชียงใหม่พอสมควร จึงยังมี
จารึกก่อนรัชกาลพญาติโลกราชอยู่มาก



128

พญาติโลกราชให้ความเคารพพระเมธังกรอย่างสูง โดยเมื่อพระองค์ผนวช
ในส�ำนักลังกาวงศ์ใหม่ พระเมธังกรได้เป็นอุปัชฌาย์ของพระองค์ ออกผนวช
เป็นเวลา 7 วัน ลาสิกขาบทมาเสวยราชสมบัติในนามบวรจักกวัตติธรรมราช 
“...ท้าวพระยาไว้เมืองแก่แม่ตนแล้ว ออกบวชเป็นภิกษุกับด้วยเสนาอ�ำมาตย์
ทั้งหลายในส�ำนักลังกาใหม่ เจ้าเมธังกรเป็นอุปัชฌายะ มหาเถรเจ้าลังกาเป็น
อาจารย์ บวชเป็นภกิษไุด้ 7 วนั กส็กึคนืมาเสวยราชสมบตัดิงัเก่า เขาชาวเจ้าใส่
ชื่อพระยาว่า บวรจักกวัตติธรรมราชนั้นแล...” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธ
ญาณ 2557ข, 348) 

ส่วนพญาตโิลกราชทรงผนวชทีว่ดัใดนัน้ ต�ำนานมลูศาสนาฉบบัวดัสวนดอกไม่มี
รายละเอียด คงบอกแต่เพียงว่าเป็นส�ำนักสงฆ์ลังกาวงศ์ใหม่ 

2. พระมหาสารีบุตร เป็นผู้รักษาพระบรมสารีริกธาตุส่วนกระดูกกระหม่อม 
สนันิษฐานว่า พระบรมสารกีธาตนุี ้น่าจะประดษิฐานอยูท่ีว่ดัเชตพุน เมอืงล�ำพนู 
อันเป็นวัดส�ำคัญที่มีประวัติศาสตร์เกี่ยวข้องกับพระสงฆ์ทั้ง 3 รูป   

3. พระพุทธรักขิต หรือ พระพุทธทิจจ หรือ พระพุทธาทิจจ เป็นพระสงฆ์ที่ไป
ศึกษาธรรมคัมภีร์จากพุกามอีกรูปหนึ่ง ท่านอยู่วัดเชตุพน เมืองล�ำพูนเช่นกัน 
เมื่อพระเมธังกรได้รับการแต่งตั้งเป็นอตุลยาธิกมหาสวามีเจ้า พระพุทธรักขิต
ก็ได้รับการแต่งตั้งเป็นพุทธรักขิตมหาสวามี 

ท่านเป็นเจ้าอาวาสวดัสวนดอก ใน จ.ศ. 818 (พ.ศ. 1999) ตามค�ำอาราธนาของ
พญาตโิลกราช ต่อจากพระตปิิฎกสงัฆราช (เดมิอยูว่ดักุฎคี�ำ) นบัเป็นล�ำดบัที ่8  
“...ในขณะเมื่อพุทธรักขิตมารักษาวัดสวนดอกไม้ เป็นสังฆนายกนั้น ศาสนา



129
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

รุ่งเรืองนัก ท้าวพระยาลานนาเพิงใจยิ่งนัก...” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธ
ญาณ 2557ข, 249) 

ท่านมรณภาพเมื่ออายุ 37 ปี ใน จ.ศ. 830 (พ.ศ. 2011) เป็นเจ้าอาวาสวัด
สวนดอก 12 ปี 

ดังนั้น ท่านน่าจะเริ่มด�ำรงต�ำแหน่งเป็นเจ้าอาวาสเมื่ออายุ 25 ปี เหตุการณ์
ส�ำคัญในช่วงชีวิตท่าน คือ เกิดการเรียนการสอนปาฏิโมกข์ให้สามเณร ตาม
ความเห็นชอบร่วมกันของพระพุทธรักขิตกับพญาติโลกราช 

ด้วยเหตุนี้ พระพุทธรักขิต เจ้าอาวาสวัดสวนดอกล�ำดับที่ 8 เดิมจึงมีประวัติ
เกีย่วข้องกับฝ่ายลงักาใหม่หรอืวดัป่าแดงมาก่อน ได้รบัการอปุถมัภ์จากพญาติ
โลกราช เข้ามาด�ำรงต�ำแหน่งเจ้าอาวาสวดัสวนดอกในช่วงระยะเวลาทีพ่ระพุทธ
ศาสนาในล้านนาสงบลงบ้างแล้ว ภายใต้อ�ำนาจการปกครองอันเข้มงวดของ
พญาติโลกราช ในต�ำนานมูลศาสนาได้ระบุว่าเป็นช่วงที่พระพุทธศาสนาเจริญ
รุ่งเรืองที่สุด  

ค) พระพุทธญาณรังษี หรือพระพุทธรักขิต ใครน่าจะเป็นผู้แต่งมูลศาสนา
ฉบับวัดสวนดอก

มีข้อน่าสนใจ ในเนื้อหาของต�ำนานมูลศาสนาฉบับวัดสวนดอก ที่ได้บันทึก
ประวัติการขึ้นครองราชย์ของพญาติโลกราชแตกต่างออกไปจากต�ำนาน 
พืน้เมอืงเชยีงใหม่อย่างมนียัส�ำคญัว่า พระราชบิดา ซ่ึงระบวุ่าเป็นพญาแสนเมอืงมา  
อันที่จริงควรเป็น พญาสามฝั่งแกน ตามที่ปรากฏในประวัติศาสตร์ล้านนา  
ได้ยกราชสมบตัใิห้พญาตโิลกราชด้วยความเต็มใจ เนือ่งจากถึงเวลาอนัเหมาะสม  



130

ทั้งยังนิมนต์พระสงฆ์มาเป็นสักขีพยานในการมอบราชสมบัติ และไม่เอ่ย
พระนามพญาสามฝั่งแกนในเอกสารแต่อย่างใดเลย คงเรียกเป็นพญาแสน
เมืองมาทั้งหมด ดังนี้ว่า “...ดังได้ยินมานี้ว่า ท้าวพระยาแต่เท่าอายุได้ 50 ปี 
ย่อมปลงเมืองไว้ให้แก่ลูกชายผู้ควรเป็นท้าวพระยาสืบตนนั้นแลนา กูนี้มีอายุ
ได้ 50 ปีแล้ว กาลเฒ่าแก่ก็มาเถิงแก่กูนี้แล กูจักเวนเมืองให้แก่ลูกกู ครั้งแล้ว
พระยากม็นต์สงฆเจ้ามาเป็นสกัขีแล้วกเ็วรราชสมบตัใิห้แก่ลกูตน ชือ่ท้าวลก...” 
(พระพุทธพุกามและพระพุทธญาณ 2557ข, 247) 

โดยเรือ่งการเสดจ็ขึน้ครองราชย์ของพญาตโิลกราชทีป่รากฏในต�ำนานพืน้เมอืง
เชียงใหม่ (อุดม และคณะ 2538, 60-61) ซึง่มเีนือ้ความต่างออกไปอย่างสิน้เชงิ
กับที่ปรากฏในต�ำนานมูลศาสนา ดังนี้ว่า พญาติโลกราชนั้น เดิมปกครองเมือง
พร้าว ต่อมากระท�ำผดิอาญาจงึถูกพญาสามฝ่ังแกนลงโทษให้ไปอยูเ่มอืงยวมใต้ 
(แม่สะเรยีง) พญาตโิลกราชได้ชิงราชสมบัตจิากพญาสามฝ่ังแกน ใน พ.ศ. 1984 
พญาสามฝั่งแกนยอมท�ำพิธีมอบเมืองให้พญาติโลกราช ดังว่า 

“...จักจาห้องท้าวลกก่อนแล เจ้าเกิดมาในปลีกัดเป้า สกราชได้ 771 ตัว 
กินเมืองพล้าววงัหรนิ ผดิอาญชาพ่อ ตนพ่อหือ้เอาไพไว้ยวมใต้ ยงัมเีสนา
เจ้าพระญาสามประหญาผู้ 1 ชื่อว่านายสามเด็กย้อย หื้อกินเข้าขันรอง
ตั่งชู่ที่ มันบ่ซื่อแก่เจ้าตน มันจิ่งค�้ำชูเจ้าลกกินเมืองเชียงใหม่ จิ่งใช้คนไพ
เอาเจ้าท้าวลกยงัยวมไต้ บ่หือ้ไผรูส้กัคน เอามาซุ่มซ่อนไว้ในเวยีง ในขณะ
นั้น เจ้าพระญาสามประหญาฝั่งแกนบ่อยู่เวียงเชียงใหม่ เท่าไพอยูเ่วยีง
เจด็ลินเปนปักกต ิบ่นานเท่าใด ยงัมใีนวนั 1 ยามจักใกล้เทีย่งคนื นายสาม
เดก็ย้อยเอาไฟเจาะปราสาทเจ้าพระญาสามประหญายงัเวยีงเจด็ลนิเสยี
นบัเสีย้ง แล้วหนเีข้ามาอยูเ่วยีงยามจกัใกล้รุง่ พระญาสามประหญาบ่รู้ว่า
ลูกตนเข้ามาอยู่เวียง เจ้าค็ทรงล้าแล่นแต่เวียงเจ็ดลินเข้ามาเถิงครุ้ม จิ่งรู้
ว่าลูกตนมาอยู่ในราชมณเทียรแล้ว



131
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

รุง่เช้า เจ้าพระญาพ่อลกูจิง่ออกนัง่ตัง่งกแลตนแลอนัอยูข้่างโรงหางเบือ้ง
เหนอื เจ้าพระญาสามประหญาตนพ่อจิง่หือ้ไพนมินต์ชาวเจ้าคณะสังฆะ 
มาพร้อมกัน เจ้าพระญาทัง 2 อยู่บ่ปาก สวายนัก ยังมีมหาเถรเจ้าตน
หนุ่ม 1 ว่า มหาราชทงั 2 หาเราทงัหลายมาจกัว่ารอื คว่็าเทอิะ ว่าอัน้  
เจ้าพระญาตนพ่อจิ่งกล่าวว่า เมืองเชียงใหม่ทังมวลนี้ค็หากเปนราชสัม
ปัตตแิห่งข้าแล บัดนี ้ผู้ว่าคจ็กัเวนเมอืงนีห้ือ้ลูกตน แล้วจากบัด้วยลูกตน
ว่า ด่ังมนัผูช้ือ่สามเดก็ย้อยนี ้พ่อกรณุามนัหือ้มนักนิขนัเข้ารองตัง่ซูท่ีด่หีลี  
มนัยงับ่อซือ่แก่พ่อดาย ส่วนเจ้าลกูรกัพ่อบ่กรุณามันทนัพ่อไหนง่าย แม่น
ชื่อว่ามันมาค�้ำชูเจ้าหือเปนพระญาแล้ว มันค็ยังจักบังเกิดใจคดเลี้ยว  
บ่อซื่อแก่เจ้าเล่าด่าย เจ้าอย่าว่าจักเลี้ยงมันไว้เปนเจ้าเปนขุนผู้ใหย่สัก
เม็ดเทิอะ ส่วนพ่อนี้เพิงใจที่ใด ค็จักขอไพอยู่ที่นั้นชะแล ว่าอั้น เจ้าท้าว 
ติลกค็จิงเอาพ่อตนไพไว้เมืองสาด หั้นแล...”

ประเดน็การขึน้ครองราชย์ของพญาตโิลกราชในต�ำนานมลูศาสนา กบัทีป่รากฏ
ในต�ำนานพ้ืนเมืองเชยีงใหม่ จงึมคีวามแตกต่างกนัอย่างมาก ทว่ายงัมข้ีอเทจ็จรงิ 
หนึ่งที่สอดคล้องกันระหว่างเอกสารทั้งสองฉบับ คือ การขึ้นครองราชย์ของ
พญาติโลกราช มีสงฆ์เป็นสักขีพยาน และพญาสามฝั่งแกนก็คงได้ท�ำพิธีมอบ
เมอืงให้พญาตโิลกราชจรงิ ทว่าเป็นไปเพราะถกูบงัคบัมากกว่ายนิยอมพร้อมใจ 
การซ่อนนัยทางประวัติศาสตร์เช่นนี้ สันนิษฐานว่าสงฆ์ผู้แต่งไม่ปรารถนาจะ 
บนัทกึข้อเท็จจรงิเกีย่วกบัการแย่งชิงราชสมบัตขิองพญาตโิลกราชจากพญาสาม 
ฝ่ังแกน ซึง่ได้แสดงให้เหน็ถงึความสมัพนัธ์อนัดรีะหว่างสงฆ์ผูแ้ต่งกบัพญาติโลกราช  
เม่ือเป็นดงันีแ้ล้ว มลูศาสนาฉบบัวดัสวนดอกกน่็าจะแต่งขึน้เพือ่สนบัสนนุและ
สร้างความชอบธรรมในการขึน้ครองราชย์ของพญาติโลกราชนัน่เอง ด้วยเหตุนี้ 
พระสงฆ์ทีแ่ต่งต�ำนานมลูศาสนา ก็ควรเป็นพระสงฆ์ทีอ่ยูใ่นสมัยพญาติโลกราช 
และเป็นผู้ที่ได้รับการสนับสนุนจากพระองค์ 



132

เมือ่พจิารณาจากพระสงฆ์ 2 รปู ทีไ่ด้เรยีนยงัประเทศพม่า ซึง่มพีระพุทธญาณรงัส ี
กับพระพุทธรักขิตนั้น พบว่า พระพุทธญาณรังสี มีช่วงชีวิตและได้รับการ
อุปถัมภ์โดยพญาสามฝั่งแกน ส่วนพระพุทธรักขิตมีช่วงชีวิตและได้รับการ
อุปถัมภ์โดยพญาติโลกราช จึงมีความเป็นไปได้ว่า สงฆ์ผู้แต่งมูลศาสนาควร
เป็นพระพทุธรกัขิตมากกว่าพระญาณรงัษ ีและควรแต่งขึน้ภายหลงัจากทีพ่ญา
ติโลกราชทรงผนวชใน จ.ศ. 807 (พ.ศ. 1988) ทั้งยังได้เสด็จคืนสู่ความเป็น
กษัตรย์ิผูท้รงไว้ซึง่บวรจกัรพรรดธิรรมแล้ว หลงัจากนีพ้ระพทุธรกัขติจงึได้แต่ง
มูลศาสนาขึ้น เพื่อสรรเสริญเกียรติคุณทั้งทางโลกและทางธรรมของพระองค์ 

2.2.2 พระพุทธญาณ

พระพุทธญาณ ที่บางครั้งก็เรียก พระพุทธปัญญา นั้น ท้ายต�ำนานมูลศาสนา
ฉบับวัดสวนดอก ระบุว่าเป็นผู้แต่งมูลศาสนาอีกรูปหนึ่ง ปรากฏเป็นชื่อเดียว
กับเจ้าอาวาสล�ำดับที่ 4 ของวัดสวนดอก ปกครองตั้งแต่ จ.ศ. 770  -  785  
(พ.ศ. 1951 - 1966) ตรงกบัรชักาลพญาสามฝ่ังแกน เหตกุารณ์ส�ำคญัในช่วงทีท่่าน
ปกครองวดัสวนดอก คอื ท่านได้ท�ำการถอนสมีาและปลูกใหม่ เพราะมคีวามเหน็ 
ว่า สีมานั้นเป็นคามสีมา ส่วนพระมหาเถรบุญวงศ์ วัดพระยืน เมืองหริภุญชัย 
เห็นตรงกันข้ามว่าเป็นนครสีมา คณะสงฆ์ได้หารือ ไม่มีการลงมติ กระนั้น 
พระมหาเถระกใ็ห้มกีารปลกูสมีาวดัสวนดอกใหม่ ดงัว่า “...ครัง้นัน้มหาเถรบญุวงศ์ 
ท่านอยู่ในวัดพระยืนในเมืองหริภุญไชยโพ้น เม่ือได้ยินพระยาจักสรงพระนั้น 
ท่านย่อมมาอยู่ที่วัดป่าขุดในเวียงเชียงใหม่นี้ ท่านก็โจทนาว่า สีมาอันนี้ไม่
เป็นคามสีมาแล โจทนาเขาท่านบ่แพ้ชนะกันก็ถอนเสียแล้วปลูกใหม่เล่าแล” 
(พระพุทธพุกามและพระพุทธญาณ 2557ข, 244)



133
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

ต่อมาในมูลศาสนาระบุว่า พญาสามฝั่งแกนไม่พึงพอใจพระพุทธญาณ เพราะ
เหล่าโจรทั้งหลายมักไปพึ่งท่าน “...มหาพุทธปัญญานั้น พระยาบ่เพิงใจ เหตุ
โจรทั้งหลายย่อมไปเพิ่งท่าน..” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2557ข, 
244) ต�ำนานมูลศาสนาฉบับวัดสวนดอก ไม่ได้ระบุสาเหตุท่ีโจรท้ังหลายไป
พึ่งท่านไว้แต่อย่างใด จากเหตุนี้พญาสามฝั่งแกนจึงให้พระพุทธญาณไปอยู่วัด 
เชตุพน ในเมืองล�ำพูน ท่านได้มรณภาพที่ล�ำพูนนั้นเอง

มีข้อสังเกตว่า พระพุทธญาณมีชีวิตอยู่ก่อนรัชกาลพญาติโลกราช และเป็นผู้
มีอายุมากกว่าพระพุทธรักขิต ดังนั้น หากพระพุทธญาณเป็นผู้แต่งมูลศาสนา
ฉบับวัดสวนดอกร่วมกับพระพุทธรักขิตแล้ว ก็ควรเขียนชื่อว่า “พระพุทธ
ญาณกับพระพุทธพุกาม” เพราะเรียงกันไปตามล�ำดับอาวุโส มากกว่าจะเป็น 
“พระพทุธพกุามกบัพระพทุธญาณ” อย่างท่ีปรากฏท้ายต�ำนานมลูศาสนาฉบบั
วัดสวนดอก 

ดังนั้นแล้ว พระพุทธญาณนี้ จึงสันนิษฐานว่าไม่ควรจะเป็นพระพุทธญาณวัด
สวนดอก ทว่าน่าจะหมายถึงพระพุทธญาณ วัดหมื่นสาร อันมีศักดิ์เป็นหลาน
ของพระพทุธญาณ วดัสวนดอก ท้ังประวตัขิองท่านยงัเกีย่วข้องกับพญาตโิลกราช 
และวัยวุฒิก็น้อยกว่าพระพุทธพุกาม 

พระพุทธญาณ วัดหมื่นสารนี้ เป็นเจ้าอาวาสมาต้ังแต่เมื่อไรไม่ปรากฏ แต่
ใน จ.ศ. 830 (พ.ศ. 2011) ท่านได้รับการแต่งตั้งเป็นสังฆราช ภายหลังจากที่
พระพทุธรกัขติมรณภาพใน พ.ศ. 2011 แล้ว พญาตโิลกราชไม่ได้มอบต�ำแหน่ง
สังฆราชให้กับพระมหาญาณสาคร ซึ่งเป็นเจ้าอาวาสวัดสวนดอกสืบต่อจาก
พระพุทธรักขิต ทว่ากลับมอบให้พระพุทธญาณ วัดหมื่นสารแทน ท่านจะ
มรณภาพเมื่อใดก็ไม่ปรากฏเช่นกัน 



134

ช่วงที่ท่านอยู่วัดหมื่นสาร มีเหตุการณ์ส�ำคัญ คือ การอัญเชิญพระสิลาจากวัด
ป่าแดงไปประดษิฐานในวหิารวดัหมืน่สาร ตามท่ีปรากฏเร่ืองราวในต�ำนานพระ
สลิาว่า พญาตโิลกราชได้น�ำพระสลิาไปถวายพระมหาญาณโพธ ิวดัป่าแดง ขณะ
สักการบูชาและสรงน�้ำพระสิลาด้วยสุคนธวารีนั้น เกิดห่าฝนใหญ่ตกลงมา ใน
กาลเมือ่นัน้หม่ืนหนงัสอืวมิลกติติ ผูเ้ป็นสงัฆการ ีกใ็ห้สร้างวหิารในวดัหมืน่สาร
ขึน้ แล้วไปอาราธนาเอาพระสลิาจากวดัป่าแดงมาประดิษฐานไว้ในวดัหมืน่สาร 
ขณะนั้นที่วัดหมื่นสารมีพระพุทธญาณเถรสังฆนายกปกครองอยู่ ท่านอัญเชิญ
พระสลิาไปยงัวดัสวนดอกเพือ่สกัการบูชา แล้วนมินต์กลบัมาวดัหมืน่สารดงัเดมิ 
เหตกุารณ์การน�ำพระสลิาจากวดัป่าแดงมาประดษิฐานไว้ในวัดหมืน่สารน้ี น่าจะ 
บ่งชีถ้งึสายสมัพนัธ์ทีดี่ระหว่างวดัป่าแดงกบัวดัหมืน่สารในสมยัพญาติโลกราชได้

เมื่อมีสมมุติฐานในตอนต้นแล้วว่า มูลศาสนาน่าจะถูกแต่งขึ้นในรัชกาลพญา
ติโลกราช พระพุทธญาณผู้แต่งก็ควรเป็นพระพุทธญาณสังฆราช วัดหมื่นสาร 
มากกว่าพระพทุธญาณเจ้าอาวาสวดัสวนดอกท่ีมชีวีติก่อนรชักาลพญาติโลกราช   

มีข้อสังเกตอีกอย่างหนึ่งว่า พระพุทธญาณ เจ้าอาวาสวัดสวนดอกล�ำดับท่ี 4 
กับพระพุทธรักขิต เจ้าอาวาสวัดสวนดอก ล�ำดับที่ 8 เคยพ�ำนักอยู่วัดเชตุพน 
เมืองล�ำพูนเช่นเดียวกัน และวัดเชตุพนนั้นก็น่าจะเป็นพื้นที่ของพระสงฆ์ฝ่าย
วัดป่าแดงในล�ำพูน มีพระบรมสารีริกธาตุส่วนกระหม่อมบรรจุในเจดีย์ ซึ่งถูก
รักษาไว้โดยพระมหาสารีบุตร สหายธรรมของพระพุทธรักขิต

จากการวิเคราะห์จึงสันนิษฐานไว้ว่า ผู้แต่งมูลศาสนา คือ พระพุทธรักขิต วัด
สวนดอก กับพระพุทธญาณ วัดหมื่นสาร สอดคล้องกับข้อสันนิษฐานของ 
ประเสริฐ ณ นคร (2548ก, 28) ในมูลศาสนาได้กล่าวยกย่องท่านทั้งสอง 



135
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

ว่าสืบมาจากส�ำนักพระสุมนะ ดังว่า “...มหาพุทธญาณวัดหมื่นสานก็ดี มหา
พุทธรักขิตก็ดี ก็เป็นสิสสานุศิษย์เจ้าสืบประเวณีแต่ส�ำนักแห่งมหาสุมนะเจ้า
แท้ไซร้..” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2557ข, 253) 

2.3 ระยะเวลาในการแต่งต�ำนานมูลศาสนาฉบับวัดสวนดอก

เมือ่ได้ข้อสรปุแล้วว่า ผูแ้ต่งมลูศาสนา คอื พระพุทธรกัขิต เจ้าอาวาสวดัสวนดอก 
รูปที่ 8 ปกครองวัดสวนดอกตั้งแต่ พ.ศ. 1999 มรณภาพใน พ.ศ. 2011  
(ไม่ทราบปีที่เกิด) และพระพุทธญาณ วัดหมื่นสาร ที่ได้เป็นสังฆราชใน พ.ศ. 
2011 นั้น (ไม่ทราบปีที่เกิดและมรณภาพ) จึงสรุปอายุการแต่งต�ำนานมูล
ศาสนาฉบับวัดสวนดอกว่า น่าจะเริ่มตั้งแต่ พ.ศ. 1999 สมัยที่พระพุทธรักขิต
เป็นเจ้าอาวาสวัดสวนดอก เพราะเนื้อเรื่องบางตอนได้กล่าวถึงความสิ้นสูญไป
ของพระพทุธศาสนา ใน พ.ศ. 2000 ตามพทุธพยากรณ์ โดยสงฆ์ผู้แต่งได้แสดง
ความกงัวลใจ ทีผู่ค้นในสงัคมขณะนัน้วิตกกังวลใจกบัค�ำท�ำนายในลกัษณะร้าย 
ท�ำให้คนส่วนใหญ่ไม่พยายามกระท�ำให้ความเป็นพระพุทธศาสนาคงอยู่สืบ
ต่อไป ดังว่า “...เขาจึงปลงภาระเสียบ่ได้เตือนกัน บ่ได้กระท�ำเพียรเพื่อให้เถิง
นั้นแล...” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2557ข, 257) และได้ปรารภ
เป็นค�ำตักเตือนในท�ำนองให้เร่งปฏิบัติธรรมดีกว่า เพราะหากการปฏิบัติธรรม
ยังมีอยู่ นิพพานก็มี พระพุทธศาสนาก็จะไม่เส่ือมหายไป “...อย่าหาว่าสอน
ฉะนี้ ผู้เรียนได้อุปเทศฉะนี้แล้ว ให้บ�ำเพ็ญปฏิบัติจงดี ครั้นว่าปฏิบัติบ�ำเพ็ญ
ให้บริบูรณ์ในอธิคม คือ ว่าได้เถิงมรรคผลนิพพานก็บริบูรณ์แก่ตนบุคคลอัน
แสวงหานิพพานแท้แล ผิเล่าเรียนและสอนกันแล้วละไว้ บ่บ�ำเพ็ญปฏิบัติตาม
ค�ำสอนพระพุทธเจ้านั้น ก็บ่อาจจักได้เถิงนิพพานได้เลย...” (พระพุทธพุกาม 



136

และพระพุทธญาณ 2557ข, 260) ถ้อยค�ำที่แสดงความหวั่นวิตกต่อเหตุการณ์
ที่ยังมาไม่ถึง ท�ำให้สามารถอนุมานได้ว่า ต�ำนานมูลศาสนาน่าจะแต่งขึ้นก่อน 
พ.ศ. 2000 

อย่างไรก็ตาม มข้ีอสงัเกตว่า เนือ้หาในมลูศาสนาช่วงต้น ได้ให้ความส�ำคญัฝ่าย
วัดสวนดอกอยู่มาก ทั้งยังสรรเสริญพญากือนา พญาสามฝั่งแกน และยกย่อง
พระสุมนเถร ซึ่งหากการเริ่มต้นแต่งโดยพระพุทธรักขิตแล้ว การแต่งในช่วงนี้
ก็เป็นการแต่งที่เล่าความย้อนกลับไปในอดีต และความที่เล่าย้อนกลับไปนั้น 
ก็อาจน�ำมาเป็นต�ำนานที่แต่งโดยพระสงฆ์วัดสวนดอกอีกทอดหนึ่ง และความ
ที่เล่านี้ก็น่าจะเป็นที่รู้จักกันแพร่หลายในสังคมขณะนั้นเป็นอย่างดี ผู้แต่งจึง
จ�ำต้องกล่าวไว้ด้วย   

เนื้อหาในต�ำนานมูลศาสนาช่วงหลัง กลับช้ีความส�ำคัญไปอยู่ที่ฝ่ายวัดป่าแดง 
โดยสรรเสริญพญาติโลกราช อาจเป็นเพราะเหตุการณ์การชิงพระราชบัลลังก์
ของพระองค์นั้น คงยังเป็นที่ถกเถียงกันในสังคมขณะนั้น หรือเป็นที่รู้กันในวง
เฉพาะ หรอืเป็นทีรู่ก้นัโดยกว้างขวางแต่ไม่สามารถกล่าวถงึได้ เพราะการเกรง
เภทภัยอันจะเกิดตามมา

เนื้อหาในส่วนหลังนี้ ด�ำเนินมากระทั่งสิ้นสุดลงในรัชกาลพระเมืองแก้ว (พ.ศ. 
2038 - 2068) ปกครองล้านนา และเมื่อพิจารณาในรายละเอียดแล้ว ผู้แต่งได้
ด�ำเนนิเรือ่งราวไปกระทัง่ถึงสมยัมหาธรรมโพธ ิเจ้าอาวาสวดัสวนดอก ล�ำดบัที่ 
14 ดังว่า “...จ.ศ. 872 (พ.ศ. 2053) พระยาแก้วพันตา (พระเมืองแก้ว) ก็เอา 
(มหาธรรมโพธิ) ไปแทน (มหาปุสัปเปคุณกุกาม) จึงให้น�ำเอาพระทองสัมฤทธิ์
ได้ 9 ล้านองค์ เอาไปไว้ในอุโบสถวัดสวนดอกไม้นั้นแล...” (พระพุทธพุกาม 
และพระพุทธญาณ 2557ข, 252)  



137
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

ดังน้ันแล้ว ระยะเวลาที่มูลศาสนาฉบับวัดสวนดอกเขียนเสร็จ ควรอยู่ในช่วง
รัชกาลพระเมืองแก้วเป็นอย่างช้า และอยู่ในสมัยที่พระมหาธรรมโพธิเป็นเจ้า
อาวาสวัดสวนดอก เมื่อ พ.ศ. 2053 หรืออาจเป็นช่วงเวลาหลังจากนี้ไม่นาน
นัก อย่างที่ ประเสริฐ ณ นคร (2548ก, 30) เสนอไว้ว่า มูลศาสนาฉบับวัด 
สวนดอกน่าจะเขียนเสร็จภายใน พ.ศ. 2060

หากพระพุทธญาณ วัดหมื่นสาร เป็นผู้ประพันธ์เรื่องนี้จนจบ ระยะเวลาจากที่
ท่านเริ่มด�ำรงต�ำแหน่งเป็นสังฆราชใน พ.ศ. 2011 ถึงระยะเวลาที่ประพันธ์จบ
ใน พ.ศ. 2053 ห่างกัน 42 ปี ด้วยเหตุนี้ท่านคงมีอายุมากกว่า 60 ปี ขณะที่
แต่งมูลศาสนาฉบับวัดสวนดอกจบ ด้วยเหตุนี้ มูลศาสนาจึงควรแต่งขึ้นในช่วง 
พ.ศ. 1999 - 2053 ใช้เวลาอย่างน้อยที่สุด 54 ปี  

3. การวิเคราะห์ตำ�นานมูลศาสนาฉบับวัดสวนดอก

3.1 วิเคราะห์โครงสร้างเนื้อหา

โครงสร้าง คือ ลำ�ดับเรื่องราวของเนื้อหา สำ�หรับโครงสร้างตำ�นานมูลศาสนา
ฉบับวัดสวนดอกนั้น ได้รับอิทธิพลจากโครงสร้างคัมภีร์พระพุทธศาสนาลังกา
วงศ์ โดยเฉพาะคัมภีร์มหาวงศ์และทีปวงศ์อย่างมาก 

คัมภีร์มหาวงศ์ เป็นคัมภีร์ส�ำคัญเล่มหนึ่งของพระพุทธศาสนา ว่าด้วยการ
ประดิษฐานพระพุทธศาสนาในลังกา (ศรีลังกา) และการเผยแพร่พระพุทธ
ศาสนาจากลงักาไปยงันานาประเทศ ตัง้แต่ก่อตัง้ราชวงศ์สหีล โดยพระเจ้าวชิยั 
เมื่อ พ.ศ. 1 จนสิ้นสุดราชวงศ์ ใน พ.ศ. 2358 เมื่อลังกาทวีปตกเป็นเมืองขึ้น 



138

ของอังกฤษ (บัณฑิต ลิ่วชัยชาญ 2527) มีเนื้อหาส�ำคัญกล่าวถึงการเสด็จมา
เกาะลังกาของพระพทุธเจ้า การประดษิฐานพระพทุธศาสนาในลงักาทวปี การ
สังคายนาพระไตรปิฎก 3 ครั้ง วงศ์ของพระเจ้ามหาสมมติ พระมหินททเถระ
ไปประดิษฐานพระพุทธศาสนาในลังกาทวีป เมื่อครั้งพระเจ้าเทวานัมปิยดิส
เป็นต้นมา พระราชากับการอุปถัมภ์บ�ำรุงพระพุทธศาสนาและการสงเคราะห์
ประชาชน การแสดงปาฏิหารย์ิของพระธาตุเข้ียวแก้ว การพรรณนาการสมโภช
พระธาตุเขี้ยวแก้ว พระราชากับการอุปถัมภ์บ�ำรุงพระพุทธศาสนา การสร้าง
อุปการคุณต่อพระพุทธศาสนา การสร้างความเจริญรุ่งเรืองแก่ราชอาณาจักร 
การบ�ำเพ็ญพระราชกุศลต่างๆ มีการสร้างพระวิหาร เป็นต้น ตลอดจนการ 
กล่าวถงึประวตัโิบราณสถานและโบราณวตัถใุนลงักาทวปี (พระมหานามเถระ 
แปลโดย สเุทพ พรมเลศิ 2553) ในสมยัทีพ่ระพทุธศาสนาลงักาวงศ์เจรญิรุง่เรอืง 
เมือ่พระสงฆ์ในนิกายลงักาวงศ์เดนิทางไปเผยแผ่พระพทุธศาสนายงัดินแดนใด  
ก็น�ำคัมภีร์มหาวงศ์ติดไปด้วย เพื่อเผยแพร่พระพุทธศาสนา สมเด็จพระมหา
สมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส (2542) ทรงอธิบายว่า เนื้อหาของคัมภีร์
มหาวงศ์แบ่งเป็น 2 ส่วน ส่วนแรกเหมือนกับทีปวงศ์ ตั้งแต่การตั้งพุทธศาสนา
ในลังกา กระทั่งถึงสมัยพระมหาเสนครองลังกา ส่วนหลังแต่งในสมัยอังกฤษ
ปกครองลังกาแล้ว 

ส่วนคัมภีร์ทีปวงศ์ เป็นคัมภีร์ที่มีเนื้อหากล่าวถึงวงศ์อันรุ่งเรืองดุจดวงประทีป 
คือ วงศ์พระพุทธเจ้า และวงศ์กษัตริย์ลังกา เนื้อหาประกอบด้วยประวัติ
พระพุทธศาสนาและประวัติศาสตร์ลังกาควบคู่กัน เดิมเขียนด้วยอักษรสิงหล 
ภาษาบาลี ภายหลังได้ถ่ายทอดเป็นอักษรขอม พม่า และโรมัน เป็นต้น ไม่มี
หลักฐานว่าใครเป็นผู้แต่ง แต่เชื่อว่าน่าจะแต่งขึ้นในช่วง พ.ศ. 819 - 846 ตาม



139
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

การสิน้สดุของเน้ือหาในรชักาลพระเจ้ามหาเสนครองลังกาเช่นเดยีวกบัมหาวงศ์ 
(ธัมมานันทมหาเถระ 2527)  

ในการวเิคราะห์โครงสร้างมลูศาสนาฉบับวดัสวนดอกนี ้นอกจากจะได้แจกแจง
โครงสร้างของคัมภีร์มหาวงศ์ (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณ 
วโรรส 2542) กบัพุทธวงศ์ (ธมัมานันทมหาเถระ 2527) เปรยีบเทยีบกบัต�ำนาน
มูลศาสนาแล้ว ยังจะได้แจกแจงโครงสร้างพุทธประวัติฝ่ายมหายานในธิเบต 
(กรมศิลปากร 2510) และต�ำนาน 15 ราชวงศ์ (สมหมาย 2540) เพื่อแสดง
ให้เห็นธรรมเนียมในการแต่งต�ำนานล้านนาท่ีสืบทอดมาตั้งแต่สมัยพญาติโลก
ราชถึงสมัยพระเจ้ากาวิละ 

จากการศกึษาพบว่า โครงสร้างเอกสารท้ัง 5 เรือ่ง ได้แก่ คมัภร์ีมหาวงศ์ พทุธวงศ์  
พุทธประวัติฝ่ายมหายานในทิเบต  ต�ำนาน 15 ราชวงศ์ และต�ำนานมูลศาสนา
นั้น มีความคล้ายคลึงกันทางโครงสร้าง สามารถแบ่งเป็น 2 ส่วนใหญ่ คือ ส่วน
ทีเ่ก่ียวข้องกับพระพทุธเจ้า และส่วนทีเ่กีย่วข้องกบัประวตัพิระพทุธศาสนาเข้า
มาตั้งในเมืองต่างๆ มีรายละเอียด ดังต่อไปนี้

ส่วนที่เกี่ยวข้องกับประวัติพระพุทธเจ้า ประกอบด้วย เรื่องพระพุทธเจ้าก่อน
ภัทรกัลป์ อาท ิเร่ืองอดตีพทุธ การก�ำเนดิโลกสมยัภทัรกลัป์ การเกดิเสดจ็ลงมา 
ของพระมหาสมมติซึ่งก็คือ พระพุทธเจ้าโคตมะ ก่อนจะกลับขึ้นไปสถิตยัง
สวรรค์ดาวดงึส์ เพือ่รอการตรสัรู้ตามล�ำดบัเป็นองค์ที ่4 ในจ�ำนวนพระพทุธเจ้า 
5 องค์ที่ก�ำเนิดในภัทรกัลป์ เรื่องพระพุทธเจ้าในภัทรกัลป์ อาทิ ประวัติ
พระพุทธเจ้า ประวัติภายหลังพระพุทธเจ้าปรินิพพาน การสังคายนา ประวัติ
พระเจ้าอโศก และการส่งสมณะทูตไปเผยแผ่พระพุทธศาสนายังดินแดนต่างๆ 



140

มีจุดประสงค์เพื่อบอกว่า การเกิดขึ้นมาของกษัตริย์ทุกพระองค์ที่ปกครองบน
โลกน้ี สบืเชือ้สายจากพระมหาสมมต ิกษัตรย์ิองค์แรกของโลก คอื พระพุทธเจ้า
โคตรมะ นั่นเอง และเพื่อสรรเสริญพระพุทธเจ้า

ส่วนที่เกี่ยวข้องกับประวัติพระพุทธศาสนาในล้านนา การเสด็จมาของ
พระพทุธเจ้าตามต�ำนานพระเจ้าเลยีบโลก (2557) ประกอบด้วย เร่ืองพระพุทธ
ศาสนาเข้ามาประดิษฐานในเมืองล�ำพูน (ราชวงศ์จามเทวี) พระพุทธศาสนา
เข้ามาประดิษฐานในเมืองเชียงใหม่ (ราชวงศ์มังราย) ตามล�ำดับ ส่วนนี้มีความ
สมัพันธ์กับประวัตศิาสตร์ของเมอืงล�ำพนูและเชยีงใหม่ และราชวงศ์ท่ีปกครอง
เมืองนั้นๆ   

มจีดุประสงค์ เพือ่บอกว่า การทีพ่ระพทุธศาสนาได้เข้ามาประดษิฐานในล้านนา 
นั้น เป็นไปตามพุทธท�ำนาย และเพื่อสรรเสริญกษัตริย์ราชวงศ์มังราย โดยได้
แสดงให้เหน็ว่าต้นวงศ์กษตัรย์ิราชวงศ์มงัรายสบืเชือ้สายพระมหาสมมตทิางธรรม 

แม้จะไม่ปรากฏอย่างชัดเจนในมูลศาสนา ถึงความสัมพันธ์ของจุดประสงค์ใน
ส่วนท่ี 1 กับส่วนที ่2 แต่ก็พออปุมาได้ว่า จดุประสงค์ในส่วนท่ี 1 ถกูสร้างขึน้มา
เพื่อสนับสนุนการมีขึ้นของจุดประสงค์ที่ 2 กล่าวคือ ส่วนที่ 1 กล่าวว่า กษัตริย์
ในโลกต่างกส็บืสายเลอืดมาจากพระมหาสมมต ิส่วนที ่2 จึงบอกว่า กษตัริย์ใน
ราชวงศ์มังรายก็สืบสายมาจากพระมหาสมมติเช่นเดียวกัน มีความชอบธรรม
ในการปกครองเมืองล�ำพูน และเมืองเชียงใหม่ 

ความสมัพันธ์เช่นนี ้ปรากฏชดัในต�ำนานการสร้างบ้านเมอืงบนทีร่าบเชยีงแสน 
ที่อธิบายสาเหตุการเกิดขึ้นและล่มสลายของกษัตริย์และเมืองบนท่ีราบ



141
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

เชียงแสน 3 เมือง คือ เมืองสุวรรณโคมค�ำ เมืองสิงหนวัติ และเมืองหิรัญ
นครเงินยาง อันมีความเกี่ยวข้องกับต�ำนานดอยตุง ทั้งหมดกล่าวถึงความ 
ชอบธรรมในการขึ้นครองราชย์สมบัติของกษัตริย์เมืองต่างๆ ถูกอธิบายไว้แล้ว
โดยพเิศษ เจยีจนัทร์พงษ์ (2545ก, 16-33) ว่า วงศ์กษตัรย์ิเมอืงสวุรรณโคมค�ำและ 
สิงหนวัตินั้น เป็นกษัตริย์ที่อพยพมาจากชมพูทวีป สืบเชื้อสายมาจาก 
พระมหาสมมติทางสายเลือด ส่วนวงศ์กษัตริย์เมืองเชียงแสน คือ ลวจังกราช 
เป็นกษตัรย์ิทีส่บืเชือ้สายมาจากพระมหาสมมตทิางธรรม ด้วยการยอมรบันับถอื
พระพุทธศาสนา เป็นผู้อุปถากรักษาพระธาตุดอยตุง 

แผนผังแสดงการสืบเชื้อสายของกษัตริย์จากพระมหาสมมติทั้งทางสายเลือดและทางธรรม

ด้วยเหตุนี้เมื่อจะเขียนเปรียบเทียบโครงสร้างต�ำนานมูลศาสนา คัมภีร์ทีปวงศ์ 
มหาวงศ์ พทุธประวตัทิเิบต และต�ำนาน 15 ราชวงศ์ ในรปูแบบตารางจะได้ดงันี้

พระโคตมะพุทธเจ้าพระโคตมะพุทธเจ้า

สืบสันดานธรรมพระมหาสมมติ

ลวจังกราช
สืบสายเลือด

พญามังรายราชวงศ์สิงหนวัติราชวงศ์สุวรรณโคมคำ�



142

มูล
ศา

สน
า

ทีป
วง

ศ์
มห

าว
งศ

์
พุท

ธป
ระ

วัต
ิ

มห
าย

าน
ใน

ทิเ
บต

15
 ร

าช
วง

ศ์
เน

ื้อห
า

จุด
ปร

ะส
งค

์

กา
รต

ั้งป
รา

รถ
นา

ขอ
งพ

ระ
โพ

ธิส
ัตว

์
พร

ะพ
ุทธ

เจ
้าเ

สด
็จ

มา
ลัง

กา
พร

ะพ
ุทธ

เจ
้าเ

สด
็จ

มา
ลัง

กา
ส่ว

นท
ี่

เก
ี่ยว

ข้อ
ง

กับ
ปร

ะว
ัติ

พร
ะพ

ุทธ
เจ

้า

1.
 ก

าร
เก

ิดข
ึ้นข

อง
กษ

ัตร
ิย์

อง
ค์แ

รก
ขอ

งโ
ลก

 
2.

 แ
สด

งท
ี่มา

กษ
ัตร

ิย์ท
ุก

พร
ะอ

งค
์บน

โล
ก 

ว่า
มีค

วา
ม

เก
ี่ยว

ข้อ
งก

ับว
งศ

์พร
ะม

หา
สม

มต
ิ (ว

งศ
์พร

ะพ
ุทธ

เจ
้า)

ก�ำ
เน

ิดโ
ลก

ภัท
รก

ัลป
์

ก�ำ
เน

ิดโ
ลก

ก�ำ
เน

ิดค
น

ก�ำ
เน

ิดค
น

ก�ำ
เน

ดิก
ษตั

รยิ์
  

แล
ะว

งศ์
พร

ะม
หา

สม
มต

ิ

วง
ศ์พ

ระ
มห

าส
มม

ติ
วง

ศ์พ
ระ

มห
าส

มม
ติ

วง
ศ์พ

ระ
เจ้

าส
มม

ติ

วง
ศ์พ

ระ
พุท

ธเ
จ้า

วง
ศ์พ

ระ
พุท

ธเ
จ้า

วง
ศ์พ

ระ
พุท

ธเ
จ้า

วง
ศ์พ

ระ
พุท

ธเ
จ้า

วง
ศ์พ

ระ
พุท

ธเ
จ้า

พุท
ธป

ระ
วัต

ิ
พุท

ธป
ระ

วัต
ิ

พุท
ธป

ระ
วัต

ิ

สัง
คา

ยน
า

สัง
คา

ยน
า

สัง
คา

ยน
า

สัง
คา

ยน
า

สัง
คา

ยน
า

พร
ะเ

จ้า
อโ

ศก
พร

ะเ
จ้า

อโ
ศก

พร
ะเ

จ้า
อโ

ศก

พร
ะเ

จ้า
เล

ียบ
โล

ก
พร

ะเ
จ้า

เล
ียบ

โล
ก

ส่ว
นท

ี่
เก

ี่ยว
ข้อ

ง
กับ

ปร
ะว

ัติ
พร

ะพ
ุทธ

ศา
สน

าเ
ข้า

มา
ตั้ง

ใน
ล้า

นน
า

1.
 ก

าร
ปร

ะด
ิษฐ

าน
พร

ะพ
ุทธ

ศา
สน

าใ
นเ

มือ
ง

ต่า
งๆ

 เป
็นไ

ปต
าม

พุท
ธ

ท�ำ
นา

ย
2.

 ต
้นว

งศ
์กษ

ัตร
ิย์ท

ี่
ปก

คร
อง

แต
่ละ

เม
ือง

 ม
ี

คว
าม

ชอ
บธ

รร
มใ

นก
าร

ขึ้น
คร

อง
รา

ชย
์ เพ

รา
ะส

ืบส
าย

เล
ือด

 ห
รือ

สืบ
ทา

งธ
รร

ม
3.

 เพ
ื่อส

รร
เส

ริญ
กษ

ัตร
ิย์ใ

น
เม

ือง
นั้น

ๆ 

พร
ะพ

ุทธ
ศา

สน
า 

ใน
เม

ือง
ล�ำ

พูน
พร

ะพ
ุทธ

ศา
สน

า
ใน

เม
ือง

ลัง
กา

พร
ะพ

ุทธ
ศา

สน
าใ

น
เม

ือง
ลัง

กา
พร

ะพ
ุทธ

ศา
สน

า
ใน

ทิเ
บต

พร
ะพ

ุทธ
ศา

สน
า

ใน
เม

ือง
ล�ำ

พูน

พร
ะพ

ุทธ
ศา

สน
าใ

นล
้าน

นา
 

วง
ศ์ก

ษัต
ริย

์
วง

ศ์ก
ษัต

ริย
์

พร
ะพ

ุทธ
ศา

สน
า

ใน
ล้า

นน
า

พย
าก

รณ
์  ศ

าส
นว

งศ
์

ทีป
วง

ศ์

ตา
รา

งแ
สด

งโ
คร

งส
ร้า

งเ
นื้อ

หา
ตำ�

นา
นม

ูลศ
าส

นา
เป

รีย
บเ

ทีย
บก

ับโ
คร

งส
ร้า

งเ
นื้อ

หา
ขอ

งค
ัมภ

ีร์ต
่าง

ๆ 
ใน

พ
ระ

พ
ุทธ

ศา
สน

า



143
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

จากตารางการเปรยีบเทียบโครงสร้างต�ำนานมลูศาสนา คมัภร์ีทปีวงศ์ มหาวงศ์ 
พุทธประวัติในทิเบต และต�ำนาน 15 ราชวงศ์ สามารถสรุปได้ว่า  

1. โครงสร้างต�ำนานมูลศาสนาฉบับวัดสวนดอก แบ่งออกเป็น 2 ส่วนใหญ่ๆ 
ตามวัตถุประสงค์การแต่ง ได้แก่ ส่วนที่เกี่ยวข้องกับประวัติพระพุทธเจ้า และ
ส่วนที่เกี่ยวข้องกับประวัติการประดิษฐานพระพุทธศาสนาในเมืองต่างๆ 

2. เนื้อหาส่วนที่ 1 กับ ส่วนที่ 2 ของต�ำนานมูลศาสนา มีความสัมพันธ์กัน
ตามวัตถุประสงค์การแต่ง โดยส่วนที่ 1 บอกถึงการเกิดขึ้นมาของกษัตริย์ทุก
พระองค์ที่ปกครองบนโลก ล้วนต่างก็สืบเชื้อสายจากพระมหาสมมติ กษัตริย์
องค์แรกของโลก ซึ่งก็คือ พระพุทธเจ้าโคตมะ และเพื่อสรรเสริญพระพุทธเจ้า
เป็นส�ำคัญ สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ส่วนที่ 2 ที่ระบุว่า วงศ์กษัตริย์ราชวงศ์ 
มังรายได้สบืสายมาจากพระมหาสมมตทิางธรรม และมคีวามชอบธรรมในการ
ปกครองเมืองล�ำพูนและเมืองเชียงใหม่  

3. เมื่อเปรียบเทียบความสัมพันธ์ระหว่างความยาวของเนื้อหาทั้งสองส่วน กับ
ต�ำนานเรื่องต่างๆ แล้ว พบว่า ต�ำนานที่ขึ้นภายหลัง เช่น ต�ำนาน 15 ราชวงศ์ 
เนือ้หาในส่วนที ่1 จะถกูย่นย่อให้สัน้ลงมาก ในขณะทีเ่นือ้หาส่วนที ่2 ถกูขยาย
ให้พิสดารออกไปอย่างกว้างขวาง

3.2 วิเคราะห์จุดประสงค์ในการแต่ง

จากการศึกษาประวัติผู ้แต่งมูลศาสนา โครงสร้างเนื้อหา และเนื้อหาโดย
ละเอียดแล้ว ในเบื้องต้นสามารถสรุปจุดประสงค์ในการแต่งมูลศาสนาได้ดังนี้



144

ก) เพ่ือแสดงความสบืเนือ่งเชือ่มโยงวงศ์กษตัรย์ิล้านนาเข้ากบัวงศ์พระพทุธเจ้า 
โดยต้นกษัตริย์ราชวงศ์มังราย (ลวจังกราช) สืบสายมาจากพระมหาสมมติ 
ผ่านทางการยอมรับนับถือพระพุทธศาสนา ท�ำนองเดียวกับวรรณกรรมกรุง
ศรีอยุธยา ที่มีนัยยกย่องกษัตริย์ว่าสืบสายมาจากพระนารายณ์เป็นรามาธิบดี  

ข) เพื่อสรรเสริญกษัตริย์ในราชวงศ์มังราย โดยเฉพาะการสรรเสริญพญา 
ติโลกราชทั้งทางโลกและทางธรรม ซึ่งเป็นกษัตริย์ในสมัยที่มีการแต่งต�ำนาน
มูลศาสนาฉบับนี้ ดังที่ปรากฏเนื้อหาในช่วงที่กล่าวถึงการเสด็จขึ้นครองราชย์
ของพญาติโลกราช ท่ีแตกต่างออกไปจากประวัติศาสตร์ล้านนาในต�ำนาน 
พื้นเมืองเชียงใหม่ ซึ่งกล่าวสนับสนุนพญาติโลกราชอย่างมาก

ค) เพือ่ระบวุงศ์พระพุทธศาสนาในล้านนาว่าสบืมาแต่พระพทุธเจ้า มายงัลงักา
ทวีป เมืองพัน เมืองสุโขทัย เมืองล�ำพูน และเมืองเชียงใหม่ ดังที่ปรากฏในมูล
ศาสนาฉบับวัดสวนดอกว่า

“...มหาอุบาลีเจ้าได้เรียนเอาวินัยปิฎกแต่มุขทวารแห่งพระพุทธเจ้า  
ตนเป็นที่พึ่งแก่โลกท้ังมวลนั้น เหตุดังนั้น วินัยปิฎกนี้เรียกว่า มหาอุ
บาลีได้เรียนเป็นที่ 1 ถัดนั้นเจ้าทาสกะเป็นที่ 2 ถัดนั้นเจ้าโสณกะเป็น
ที่ 3 ถัดนั้นเจ้าสิคควะเป็นที่ 4 ถัดนั้นเจ้าจันทรวัชชีเป็นที่ 5 ถัดนั้นเจ้า 
โมคคลีบุตรติสเถรเป็นที่ 6 ถัดนั้นเจ้ามหินท์เป็นที่ 7 ถัดนั้นเจ้าอริฏฐะ
เป็นที่ 8 ถัดนั้นเจ้ากุลบุตรทั้งหลายมีต้นว่า ติทัตตะกาสนทิสสังฆ แล
สุมนะอันสืบปรัมปราแต่ส�ำนักแห่งมหาอริฎฐะเป็นอนันตังอปริมาณัง 
เถิงมหากัสสปเจ้าเป็นอันกว้างขวางนักในลังกาทวีปโพ้นนั้นแล...” 
(พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2557ข, 252)   



145
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

“...ถัดนั้นมหาอนุมัติเจ้าเอาศาสนาแต่ส�ำนักมหากัสสปเจ้ามาตั้งไว้ใน
เมืองชมพูทวีป (เมืองพันในเมืองเมงหรือมอญ) นี้ก่อนแล มหาสมณะ
เจ้าทั้งหลายรับเอาแต่ส�ำนักมหาอนุมัติเจ้ามาให้รุ่งเรืองในเมืองไทย 
(สุโขทัย) เรานี้ เรียกว่า มหาสุมนะเจ้าเป็นที่ 1 เจ้าอานันทะเป็นที่ 2 
เจ้านันทปัญญาเป็นท่ี 3 กระท�ำศาสนาในเมืองพันนั้นแล เจ้าได้เป็น
กรรมวาจาแห่งเจ้ามหินท์ที่เจ้าตนเป็นหลานพระยาแก่นท้าว อันมาอยู่
ที่บ้านหนองเทาในเมืองสะปุงนี้แล...” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธ
ญาณ 2557ข, 252-253)

“...มหาเถรเจ้าทั้งหลายอันสืบรักษาวัดสวนดอกไม้มานั้นได้ 14 ตน (1) 
ชื่อมหาสุมนะ (2) ชื่อมหากัสสป (3) ชื่อมหานันทปัญญา (4) ชื่อมหา
พุทธญาณ (5) ชื่อมหาพุทธคัมภีร์มงคล (6) ชื่อมหาญาณรังษี (7) ชื่อ
มหาติปิฎกสังฆราช (8) ชื่อมหาพุทธรักขิต (9) ชื่อมหาญาณสาคร (10) 
ชือ่มหาสงฆราชานาคเสน (11) ชือ่มหาวชริโพธิ ์(12) ชือ่มหาญาณสารท 
(13) ชื่อมหาปุสสไทย (14) ชื่อมหาธรรมโพธิ์...” (พระพุทธพุกาม และ
พระพุทธญาณ 2557ข, 252-253)



146

ทั้งนี้วงศ์พระพุทธศาสนาฝ่ายวัดสวนดอก สามารถสรุปเป็นแผนผังได้ดังนี้

พระพุทธเจ้า  	   มหาอุบาลี  	   มหากัสสปเจ้า (ตั้งศาสนาในลังกาทวีป)

	

	 มหาอนุมัติ หรือ อุทุมพระบุปผามหาสวามี (ตั้งศาสนาในเมืองพัน)

     1. สายสุโขทัย (วัดป่ามะม่วง)   สุมนะ        เจ้าอานันทะ 	   เจ้านันทปัญญา

     2. สายเชียงใหม่ (วัดสวนดอก) สุมนะ         มหากัสสป	 มหานันทปัญญา

มหาพุทธญา          มหาพุทธคัมภีร์มงคล        มหาญาณรังษี	 มหาติปิฎกสังฆราช	              

มหาพุทธรักขิต        มหาญาณสาคร        มหาสงฆราชานาคเสน         มหาวชิรโพธิ์	

มหาญาณสารท         มหาปุสสไทย	     มหาธรรมโพธิ์

แผนผังแสดงวงศ์พระพุทธศาสนาฝ่ายวัดสวนดอก

สุมนะ (ตั้งศาสนาในเมืองสุโขทัย และ
เมืองเชียงใหม่)

 อโนมทัสส ี(ตัง้ศาสนาในเมอืงสชันาลยั)



147
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

ความน่าสนใจของการสบืทอดพระพทุธศาสนาสายวดัสวนดอก ซึง่มีพระอบุาลี
เป็นต้นวงศ์ ท่านได้รับการยกย่องเป็นเอกอุทางด้านพระวินัย ประวัติของ
ท่านนั้น เดิมเป็นพนักงานภูษามาลาในเมืองกบิลพัสดุ์ ออกบวชพร้อมกับพระ
อานนท์และราชกุมารอื่น เมื่อบวชแล้ว มีความสามารถจดจ�ำพระวินัยได้เป็น
พิเศษ สุชีพ ปุญญานุภาพ (2550,  3) เล่าถึงความส�ำคัญของพระอุบาลีไว้ใน
พระไตรปิฎกฉบับส�ำหรับประชาชนว่า เมื่อพระพุทธเจ้าทรงแสดงเร่ืองวินัย
สงฆ์แก่ภิกษุท้ังหลายแล้ว ก็ทรงสรรเสริญพระวินัยกับสรรเสริญพระอุบาลี 
เป็นอนัมาก นอกจากนี ้ใน อลุปัิญจกะ มข้ีอความการตอบค�ำถามของพระอบุาล ี
เกีย่วกับพระวนิยั และในการสงัคายนาครัง้ท่ี 1 พระอบุาลก็ีได้รบัมอบหมายให้
เป็นผู้ตอบค�ำถามเกี่ยวกับพระวินัย ด้วยเหตุนี้ ท่านจึงเป็นได้รับการสรรเสริญ
ว่าเป็นเอกอุทางด้านพระวินัย  

เมือ่ต้นสายของพระสงฆ์วดัสวนดอกตามทีป่รากฏในต�ำนานมลูศาสนาฉบบัวดั
สวนดอก คือ ท่านอุบาลี ด้วยเหตุนี้จึงอนุมานได้ว่า วัตรปฏิบัติ สิกขาบทของ
สงฆ์ฝ่ายวดัสวนดอกทีส่บืทอดจากท่านโดยตรง จึงมคีวามถกูต้อง น่าเช่ือถอืได้

ง) เพื่อรับรองสถานะของพระพุทธรักขิตและพระพุทธญาณ ที่มาจากฝ่ายวัด
ป่าแดงมาก่อน ว่าสงฆ์ทั้งสองก็สืบทอดวัตรปฏิบัติมาจากพระสุมนเถรเช่นกัน
นอกจากนี้ตอนหนึ่งของมูลศาสนายังได้กล่าวไว้ว่า “...มหาพุทธญาณวัดหมื่น
สานก็ดี มหาพุทธรักขิตก็ดี ก็เป็นสิสสานุศิษย์เจ้าสืบประเวณีแต่ส�ำนักแห่ง
มหาสุมนะเจ้าแท้ไซร้..” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2557ข, 253) 

นัยของข้อความนี้ น่าจะเป็นการรับรองสถานะของพระพุทธญาณและ
พระพุทธรักขิต ที่มีประวัติความเป็นมาจากฝ่ายวัดป่าแดงมาก่อน ว่าสงฆ์ท้ัง
สองก็สืบทอดวัตรปฏิบัติมาจากพระสุมนเถร ซึ่งมีต้นสาแหรกคือ พระอุบาลี 



148

เช่นเดยีวกนั ซึง่ช่วยแก้ไขเนือ้หาก่อนหน้านี ้ท่ีระบวุ่าการเข้ามาของสงฆ์ฝ่ายวดั     
ป่าแดงจะมาท�ำลายพระพทุธศาสนาของพระสมุนเถรดังว่า “...เขาเจ้าท้ังหลาย
จกัใคร่ท�ำลายศาสนาอันมหาสมุนะเจ้ามาบวชกลุบตุรทัง้หลาย อนัจกัใคร่ให้ถอื
ลัทธิเป็นดังเขานั้นแล...” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2557ข, 245)  

จ) เพื่อส่งสารถึงผู้คน เก่ียวกับความสิ้นสูญไปของพระพุทธศาสนา ใน พ.ศ. 
2000 ตามพุทธพยากรณ์ โดยเนื้อหาส่วนที่ต่างออกไปจากคัมภีร์ทีปวงศ์ 
มหาวงศ์ พุทธประวัติทิเบต และต�ำนาน 15 ราชวงศ์คือ มูลศาสนาได้แสดง
เรื่องราวการอันตรธานทั้ง 5 ของพระพุทธศาสนาไว้ด้วย ได้แก่ การสูญหายไป
ของความเป็นพระพุทธศาสนาในสมัยพระพุทธโคตมะ จ�ำนวน 5 ครั้ง ครั้งละ 
1,000 ปี รวม 5,000 ปี ได้แก่ (1) อธิคมอันตรธาน คือ การหายไปแห่งมรรค
และผลกบัโลกตุรท้ังหลาย (2) ปฏปัิตตอินัตรธาน คือ การหายไปของความเป็น
พระโสดาบัน-อรหันต์ (3) ปริยัตติอันตรธาน คือ การหายไปของพระไตรปิฎก 
(4) ลงัคอันตรธาน คอื การหายไปของจรยิวตัรอันงดงามของสงฆ์ และ (5) ธาตุ
อันตรธาน คือ การหายไปของธาตุพระพุทธเจ้า

3.3 วิเคราะห์วิธีการแต่ง

วิธีการแต่งมูลศาสนาฉบับวัดสวนดอก เป็นความเรียงร้อยแก้วแบบต�ำนาน 
แต่งเป็นภาษาไทยถิ่นเหนือ มีข้อสังเกตเกี่ยวกับกลวิธีการแต่งมูลศาสนาฉบับ
วัดสวนดอก ดังนี้

ก) มักจะขึ้นต้นเนื้อหาแต่ละช่วงด้วยค�ำว่า “ครั้งนั้น ครั้งหนึ่ง ในกาลครั้งนั้น 
ในกาลนั้น ในสมัยนั้น หรืออยู่มาวันหนึ่ง” เป็นต้น มีลักษณะเช่นเดียวกับการ
ขึ้นต้นนิทานพื้นบ้าน และมักใช้ค�ำว่า “ล�ำดับถัดไป” เป็นการบอกเหตุการณ์
ที่จะเล่าต่อไป



149
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

ข) เนื้อหาส่วนหนึ่ง น�ำนิทานพื้นบ้าน ชาดก มาประกอบ เช่น เรื่องคนเกิดใน
รอยเท้าสตัว์เป็นต้น นทิานเหล่านี ้พบในต�ำนานศาสนาฉบบัอืน่ด้วยเช่นกนั อาทิ 
ชินกาลมาลีปกรณ์ จามเทวีวงศ์ หรือเนื้อหาตอนตติยสังคายนาในมูลศาสนา 
เล่าถึงพระสิคควเถรที่พยายามชักชวนติสสกุมารบวชในตอนตติยสังคายนา 
มีท�ำนองการแต่งเช่นเดียวกับมิลินทปัญหา ซึ่งแต่งโดยพระปิฎกจุฬาภัย  
(2539,  13  -  14) ใน พ.ศ. 500 เล่าถึงพระโรหณเถรที่พยายามชักชวนพระ
นาคเสนให้เข้ามาบวชในพระพุทธศาสนา หรือ “...อธิบายเหตุให้พึงรู้ดังน้ี 
ใช่แต่พระยากาเผือกตวัน้ีเท่าน้ัน ยงัมพีระยานกกระเหว่าตวัหนึง่ ชือ่กนุาละ...  
อีกนัยหน่ึงว่ายังมีพระยานกตัวหนึ่ง ชื่อว่าปุณณมุขนั้นก็ดี.... อีกนัยหน่ึงว่า 
พระยาหงส์น้ันก็เหมอืนกนั เมือ่จะไปในทีใ่ดๆ ย่อมให้หงส์ 2 ตวัคาบท่อนไม้ 
ข้างละตวั...” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2557ข, 198)   

ค) ในส่วนที่ผู้แต่งต้องการอธิบายเพิ่มเติม จากเนื้อหาดังเดิมที่ยกมา มักใช้ค�ำ
ว่า “อธิบายว่า” อาทิ “...เจ้าไทก็บวชให้นิโครธสามเณรได้ส�ำเร็จพระอรหันต์
ในเมือ่เวลาโกนผมจะเข้าไปบวชเป็นสามเณร ด้วยคมแห่งมดีคร้ังสดุท้ายนัน้แล 
อธิบายว่า เจ้าไทโกนผมน้ัน กุมารเอาผมอันขาดตกลงมานั้นมาพิจารณาเป็น
กรรมฐานว่า เกศา ดังนั้น ก็ได้ส�ำเร็จโสดา สกิทาคา และอนาคาเป็นล�ำดับ
ไป...” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2557, 97) เป็นต้น เป็นการขยาย
ค�ำหรือข้อความที่อ่านแล้วอาจเกิดความสงสัยได้

ง) แสดงทัศนะของนักปราชญ์ร่วมสมัยของผู้แต่งไว้ด้วย เช่น “...พระธาตุ 8 
องค์น้ี อาจารย์เจ้าลางจ�ำพวกว่าธาตเุขีย้ว ลางจ�ำพวกว่าธาตกุระดกูหม่อม ลาง
จ�ำพวกว่าสรีรธาตุ บ่นิยม อาจารย์เจ้ายังว่าเป็น 3 นัยดังนี้...” (พระพุทธพุกาม 
และพระพุทธญาณ 2557ข, 202)  



150

จ) ยกธรรมะของพระพุทธเจ้าสอนแทรกระหว่างเนื้อหา เช่น “...สัตว์ฝูงนี้ครั้น
เอาตณัหามานะเป็นหวัหน้าแล้ว กย่็อมประกอบด้วยภยัโศกทกุข์ประดุจดังพระ
ยาน�ำถุม (เจ้าน�้ำท่วม) นี้แล เหตุดังนั้นพระพุทธเจ้าเทศนาว่า ตณฺหาย ชายเต 
โสโก เป็นอาทิ อนุสาสนีแห่งพระพุทธเจ้าเทศนาไว้เป็นค�ำสอนแก่บริษัท คือ
คฤหัสถ์นักบวชทั้งหลายแล...” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2557ข, 
219)

ฉ) มีการสรุปเหตุการณ์ท้ังหมดก่อน แล้วค่อยอธิบายเป็นล�ำดับถัดไป อาทิ  
“...ศาสนาของพระพทุธเจ้าบรบิรูณ์ 5,000 ปีแล้วและจกัหายไป และจกัหายไป
ด้วยอนัตรธาน 5 คอื อธคิมอันตรธาน 1 ปฏปัิตตอินัตรธาน 1 ปรยิตัตอินัตรธาน 
1 ลังคอันตรธาน 1 ธาตุอันตรธาน 1...” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 
2557ข, 258) จากนั้นจึงแจกแจงรายละเอียดอันตรธานทั้ง 5 ไปตามล�ำดับ

ช) มีการสรุปเหตุการณ์ไว้ตอนท้าย อาทิ “...สีมาวัดสวนดอกไม้นี้หัวทีมหา
สมุนะเจ้าผกูที ่1 ถัดนัน้ท่านกมุารกัสสปท่านยงัไว้อย่างเดิม ถดันัน้มามหานนัท
ปัญญาท่านว่าสีมานี้น้อยก็ถอดเสียแล้วผูกใหม่เป็นครั้งที่ 2 นั้นแล ถัดนั้นมหา
พทุธญาณท่านว่านครสมีา และท่านกผ็กูเล่าเป็นครัง้ที ่3 นัน้แล แต่นัน้มาปิฎก
สังฆราชท่านเข้าผูกสีมานี้ วันนั้นได้ยินว่าเจ้ากูตนหนึ่งเป็นโรคลงท้องบ่ได้เข้า
หัตถบาศ ฉะนั้นท่านก็ถอดเสียแล้วผูกใหม่เล่าเป็นครั้งที่ 4 ถัดนั้นมามหาพุทธ
รกัขติท่านว่าสมีานีผ้กูบ่เป็น แล้วท่านกถ็อนเสยีแล้วผูกใหม่เล่าครัง้ที ่5 ถดันัน้
มามหาสังฆราชนาคเสนว่าสีมานี้ วันนั้นท่านสุวรรณว่าเมื่อผูกสีมานี้ วันนั้นกู
ไปบ่ทัน กูจึงเข้าไปสู่วิหารน้ันแล แล้วจึงถอดเสียแล้วผูกใหม่เล่าเป็นครั้งที่ 6 
นั้นแล...” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2557ข, 152)



151
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

3.4 วิเคราะห์เนื้อหาประเด็นส�ำคัญในต�ำนานมูลศาสนา

3.4.1 ประเด็นการประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุในเมืองเชียงใหม่ 

พระบรมสารีริกธาตุ หมายถึง อัฐิธาตุขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า การ
ประดษิฐานพระบรมสารรีกิธาตใุนเมอืงเชยีงใหม่ของพระสงฆ์ฝ่ายวดัสวนดอก 
เกิดขึ้นครั้งแรกที่วัดสวนดอก พระสุมนเถระได้อัญเชิญพระบรมสารีริกธาตุ
จากสโุขทยัมาถวายพระเจ้ากือนา พระบรมสารริีกธาตุกแ็สดงปาฏหิาริย์เป็นที่
อัศจรรย์ พระเจ้ากือนาจึงมีพระประสงค์ที่จะประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุ
นั้นที่วัดสวนดอก ซึ่งพระองค์สร้างให้กับพระสุมนเถระจ�ำพรรษาระหว่างการ
เผยแพร่พระพุทธศาสนาในล้านนา

ข้อความในมูลศาสนา เมื่อกล่าวถึงการประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุที่วัด
สวนดอกในรชักาลพญากอืนานัน้ ในครัง้แรกได้รบัการปฏเิสธจากพระสุมนเถร 
ดังว่า “...ข้าแต่เจ้ากู ข้าเห็นพระธาตุเจ้าองค์นี้ ข้ายินดีมากนัก ข้าจึงรีบให้ก่อ
เจดีย์นี้ เพื่อจักใคร่บรรจุพระธาตุเจ้าองค์นี้เป็นประธานก่อนนา เจ้ากูหากเป็น
ช่างก่อแล เหตใุดเจ้ากบู่มกัถาปนานัน้...” (พระพทุธพุกาม และพระพุทธญาณ 
2557ข, 241)

ต่อเม่ือพญากือนาได้ยกเมืองตากให้สุโขทัยแล้ว พระสุมนเถรจึงได้บรรจุ
พระบรมสารีริกธาตุในเจดีย์วัดสวนดอก ดังว่า 

“...มหาสวามเีจ้ารบัค�ำพระยาว่า ค�ำอนัมหาราชกล่าวนัน้ก็มเิป็นดงันัน้แท้
แล ที่แท้เมืองสองเมือง คือเมืองพิง และเมืองสุโขทัยบ่ใช่อันเดียวกันนา 
ญาตเิราอยูเ่มอืงสโุขทยัเขาทัง้หลายย่อมเคยมาไหว้พระธาตเุจ้าองค์นีน้า  



152

ครั้นว่าเราได้ถาปนาแท้เขาจักมาไหว้ เราจักเอาออกให้เขาไหว้ก็บ่ได้นา 
เขาจักมาพี้บ่ได้นา เหตุดังนั้นเราบ่ใคร่ถาปนาเพื่อเหตุนั้นแล 

ท้าวกือนาว่า ค�ำอันเจ้ากูว่าก็บ่มิเป็นดังนั้นแท้ไซร้ ดังเมืองตากก็อยู่
ท่ามกลาง 2 อันน้ีแล ข้าจักเอาเมืองน้ันบูชาศีลาธิคุณแห่งเจ้ากูแล 
เมื่อขะโยมแห่งเจ้ากูได้กินเมืองตากนั้น เมืองทั้ง 2 เมืองนี้ ก็จักเป็น
เมืองเดียวกัน เมื่อญาติเจ้ากูจักมาไหว้พระธาตุเจ้าก็บ่ยากแล เหตุดังนี้  
ขอเจ้ากูถาปนาพระธาตุเจ้านี้เถิด 

ครั้งนั้น มหาสวามีเจ้าก็รับเอาค�ำพระยาที่อาราธนาตนแล้ว ก็เอาหลาน
ตนผูห้นึง่ชือ่ว่าฑติใสนัน้มาถวายแก่พระยาแล้ว พระยากส่็งให้ไปกินเมอืง
ตากนั้น...” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2557ข, 241)

ความข้างต้นนี้ ได้แสดงนัยทางการเมืองระหว่างสุโขทัยกับล้านนา โดยพญา
กือนา ได้มอบเมืองตากให้ฝ่ายสโุขทยั ยอมให้ชาวสโุขทยัซึง่เป็นหลานของพระ
สุมนเถรมาครองเมืองตาก เมืองสุโขทัยกับเมืองเชียงใหม่จึงกลับเป็นไมตรีกัน
อีก ชาวสุโขทัยก็อาจเดินทางมานมัสการพระบรมสารีริกธาตุที่บรรจุในพระ
เจดีย์ที่เมืองเชียงใหม่ได้ 

กษัตริย์สุโขทัยในระยะนั้นคือ พระมหาธรรมราชาลิไท (พ.ศ. 1890 - 1911) 
ส่วนเมืองตาก เป็นเมืองในปกครองของสุโขทัยมาก่อน เมืองตากนี้เป็นเมือง
ตากเก่า อยู่ที่อ�ำเภอบ้านตาก จังหวัดตากในปัจจุบัน ศรีศักดิ์ วัลลิโภดม  
(2552, 146) ให้ความเห็นว่าเมืองตากเก่านี้คือ เมืองฉอด (พ่อขุนรามค�ำแหง
รบชนะขุนสามชนเจ้าเมืองฉอด) มีความส�ำคัญเพราะตั้งอยู่ในบริเวณแม่น�้ำปิง  
อันเป็นต�ำแหน่งท่ีเป็นชุมทางในการคมนาคมทางน�้ำ สามารถติดต่อกับ 



153
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

เมืองล�ำปางได้ทางล�ำน�้ำวัง ผ่านบ้านแม่พริก เมืองเถิน เป็นต้น หรือล่อง
ไปตามแม่น�้ำปิงขึ้นเหนือไปก็สามารถติดต่อกับเมืองนครชุม ก�ำแพงเพชร  
และนครสวรรค์ได้ เมืองตากนี้คงตกเป็นของล้านนาแล้วในรัชกาลพระมหา
ธรรมราชาลิไท 

ทัง้น้ี เหตกุารณ์การต่อรองทางการเมอืงระหว่างล้านนากบัสโุขทยันัน้ ได้ปรากฏ
ในมูลศาสนามาก่อนหน้าน้ีแล้ว ในตอนท่ีพญากือนาแสดงความประสงค์จะ
นิมนต์พระสุมนเถรเข้ามาเผยแผ่พระพทุธศาสนาในเชยีงใหม่ โดยพระองค์ต้อง
นิมนต์ผ่านพระมหาธรรมราชาลิไทพร้อมถวายเครื่องบรรณาการ การนิมนต์มี 
2 ครั้ง ดังนี้  

ครัง้แรกพญากอืนานมินต์พระสมุนะโดยตรง ท่านไม่รบันิมนต์ แต่ให้พระสทัธา
ตสิสะมาแทน “...ครัง้นัน้หมืน่เงนิกองกับทัง้ปะขาว กก็ลบัมาไหว้ท้าวกอืนาว่า
ฉะนี้ข้าแต่มหาราชเจ้า ให้ตูข้าไปนิมนต์มหาสุมนะเจ้าตามค�ำแห่งมหาราชเจ้า
ทุกอัน เจ้าไทบ่รับนิมนต์ ก็บังคับให้เจ้าสัทธาติสสะมาสงเคราะห์มหาราชเจ้า
กับตูข้านี้แล...” (พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2557ข, 234)

ครัง้ที ่2 พญากอืนาให้ไปหาพระมหาธรรมราชาลไิทก่อน พระมหาธรรมราชาลไิท
ทรงยนิด ีและให้ไปนมินต์พระสมุนเถรใหม่อกีครัง้หนึง่ พระสมุนเถรจงึรบันมินต์ 
แต่ก็ให้แจ้งข่าวกลับไปยังพระมหาธรรมราชาลิไท พระมหาธรรมราชาลิไท 
จึงไปรับพระสุมนเถร และให้พระไตรปิฎก พร้อมพระบรมสารีริกธาตุที่พระ
สุมนเถรขุดได้จากเมืองปางจา เพื่อน�ำไปประดิษฐานที่เมืองเชียงใหม่ 

สันนิษฐานว่า พระมหาธรรมราชาลิไทกับพระสุมนเถรต้องมีความสัมพันธ์กัน
เป็นพิเศษ เพราะภายหลังผู้ปกครองเมืองตากคนใหม่ ก็ไม่ใช่ใครอื่นคือ หลาน
ของพระสุมนเถรที่ชื่อ ทิดใส 



154

กรณีการขอคืนเมืองตากของพระสุมนเถรนี้ พิเศษ เจียจันทร์พงษ์ (2545ข, 
118  -  121) วิเคราะห์ว่า เป็นเช่นเดียวกันกับกรณีการขอคืนเมืองพิษณุโลก
ของพระมหาธรรมราชาลไิทจากกรงุศรอียธุยา ขณะเป็นพระภกิษ ุโดยพระองค์
ทรงยนิยอมสละเมอืงสโุขทัยให้น้องหญงิขึน้ปกครอง และพระองค์ไปครองเมอืง
พิษณุโลกตามที่ได้ตกลงกับกรุงศรีอยุธยา 

ทัง้นีท้ัง้นัน้ รูปแบบความสมัพนัธ์ระหว่างศาสนจกัรกบัอาณาจกัรน้ี พบได้ทัง้ใน
ลังกา ไทย (กรุงศรีอยุธยา) ลาว เขมร มอญ พุกาม หงสาวดี ฯลฯ ในยุคจารีต 
เช่นเดียวกับพญากือนาท่ีทรงแสดงตนเป็นองค์อุปถัมภกและมีฝ่ายศาสนจักร
สนับสนุน ในขณะเดียวกันฝ่ายศาสนจักรก็ต้องการการสนับสนุนจากฝ่าย
อาณาจักรเช่นเดียวกัน

3.4.2 ประเด็นการผูกสีมาของวัดสวนดอก

พระพุทธรักขิต วัดสวนดอก กับพระพุทธญาณ วัดหมื่นสาร พระสงฆ์ผู้แต่งมูล
ศาสนาฉบับวัดสวนดอก ได้สรุปการผูกสีมาของวัดสวนดอกไว้ว่า มีจ�ำนวน 6 
ครั้งด้วยกัน ดังนี้ 

การผูกสีมาครั้งที่ 1 กระท�ำในสมัยพระสุมนเถร เจ้าอาวาสวัดสวนดอก ล�ำดับ
ที่ 1 (พ.ศ. 1912 - 1936) ตรงกับสมัยพญากือนา เป็นการผูกสีมาเนื่องจาก
การสร้างวัดสวนดอก

การผกูสีมาครัง้ที ่2 กระท�ำในสมยัพระมหานนัทปัญญา เจ้าอาวาสวัดสวนดอก  
ล�ำดับที่ 3 (พ.ศ. 1946 - 1961) ตรงกับสมัยพญาแสนเมืองมา – พญาสามฝั่ง
แกน เหตผุลทีผ่กูสมีาใหม่ เพราะได้มกีารขยายพระอโุบสถให้ใหญ่ข้ึน และสมีา
เดิมก็มีขนาดเล็ก ไม่เหมาะกับอุโบสถหลังใหม่



155
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

การผกูสีมาครัง้ที ่3 กระท�ำในสมยัมหาพทุธญาณ เจ้าอาวาสวดัสวนดอก ล�ำดบั
ที่ 4 (พ.ศ. 1961 - 1963) ตรงกับสมัยพญาสามฝั่งแกน เหตุผลที่ผูกสีมาใหม่ 
เพราะมกีารถกเถยีงกนัว่า สมีาวดัสวนดอกขณะนัน้เป็นคามสมีาหรือนครสีมา 
โดยท่านมีความเหน็ว่าเป็น คามสมีา ส่วนพระมหาเถรบุญวงศ์ วัดพระยนื หรภิญุชยั 
เห็นว่าเป็นนครสีมา แม้จะไม่มีค�ำตัดสินเด็ดขาดว่าเป็นสีมาประเภทใด ทว่า
พระมหาเถระสมัยนั้นก็ได้มีมติเป็นเอกฉันให้มีการปลูกสีมาวัดสวนดอกใหม่

การผูกสีมาครัง้ที ่4 กระท�ำในสมยัมหาตปิิฎก เจ้าอาวาสวดัสวนดอก ล�ำดับที ่7 
(พ.ศ. 1984 - 1990) ตรงกบัสมยัพญาตโิลกราช ไม่ทราบเหตุผลท่ีปลูกสีมาใหม่ 

การผูกสีมาครั้งที่ 5 กระท�ำในสมัยพระพุทธรักขิต เจ้าอาวาสวัดสวนดอก 
ล�ำดับที่ 8 (พ.ศ. 1990 - 2002) ตรงกับสมัยพญาติโลกราช ไม่ทราบเหตุผล
ที่ปลูกสีมาใหม่

การผกูสีมาครัง้ที ่6 กระท�ำในสมยัมหานาคเสน เจ้าอาวาสวดัสวนดอก ล�ำดับที่  
10 (พ.ศ. 2018 - 2023) ตรงกบัสมยัพญาตโิลกราช ไม่ทราบเหตุผลท่ีปลูกสีมาใหม่

ปรากฏในต�ำนานมูลศาสนาดังนี้ “...สีมาวัดสวนดอกไม้นี้ หัวทีมหาสมนะเจ้า
ผกูที ่1 ถัดนัน้ท่านกมุารกสสปท่านยงัเอาไว้อย่างเดิม ถดัมานัน้มหานนัปัญญา
ท่านว่าสีมานี้น้อย ก็ถอนเสียแล้วผูกใหม่เป็นครั้งที่ 2 นั้นแล ถัดนั้นมหาพุทธ
ญาณท่านว่านครสีมา และท่านก็ผูกเล่าเป็นครั้งที่ 3 นั้นแล ต่อนั้นมาติปิฎก
สงัฆราชท่านผกูสมีานี ้วันนัน้ได้ยนิว่าเจ้ากูตนหนึง่เป็นโรคลงท้อง บ่ได้เข้าหัตถ
บาศ ฉะนัน้ท่านกถ็อนเสยีแล้วผกูใหม่เล่าเป็นครัง้ที ่4 ถดันัน้มามหาพทุธรกัขติ
ท่านว่าสมีาน้ีผูกบ่เป็น แล้วท่านถอนเสยีแล้วผกูใหม่เป็นครัง้ที ่5 ถดันัน้มามหา
สงัฆราชนาคเสนว่าสมีานี ้วนันัน้ท่านสวุรรณว่าเมือ่ผกูสมีานัน้ วนันัน้กูไปบ่ทนั 



156

กูจึงเข้าไปสู่วิหารนั้นแล แล้วจึงถอนเสียแล้วผูกใหม่เล่าเป็นครั้งที่ 6 นั้นแล...” 
(พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ 2557ข, 252)  

มีข้อสังเกตว่า การผูกสีมาครั้งที่ 3 - 6 นั้น เกิดขึ้นในช่วงที่มีความขัดแย้งกัน
ระหว่างสงฆ์ทั้งสองฝ่าย และเกิดขึ้นในรัชกาลพญาสามฝั่งแกน (ครั้งที่ 3) และ
พญาติโลกราช (ครั้งที่ 4  -  6) อันเป็นช่วงที่เจ้าอาวาสวัดสวนดอก มีทั้งที่มา
จากลังกาวงศ์เดิมและลังกาวงศ์ใหม่ อาทิ พระพุทธรักขิตเจ้าอาวาสล�ำดับที ่
8 ที่ผูกสีมาใหม่ครั้งที่ 5 เป็นพระสงฆ์นิกายลังกาวงศ์ใหม่ ได้ถอนสีมาที่มหา
ตริปิฎก เจ้าอาวาสล�ำดับที่ 7 ผูกไว้ก่อนหน้านี้ มหาตริปิฎกนี้ น่าจะเป็นสงฆ์
นิกายลังกาวงศ์เดิม 



157
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

ผูก
สีม

า
เจ

้าอ
าว

าส
ล�ำ

ดับ
ปก

คร
อง

วัด
เด

ิม
รัช

กา
ล

สัง
ฆร

าช
เห

ตุก
าร

ณ
์ส�ำ

คัญ

1
พร

ะส
ุมน

เถ
ร

1
19

12
 - 

19
36

วัด
ป่า

มะ
ม่ว

ง 
เม

ือง
พัน

พญ
าก

ือน
า

พร
ะส

ุมน
เถ

ร 
วัด

สว
นด

อก
สร

้าง
วัด

สว
นด

อก
 ป

ระ
ดิษ

ฐา
นพ

ระ
ธา

ตุใ
นว

ัดส
วน

ดอ
ก

2
มห

าน
ันท

ปัญ
ญ

า
3

19
46

 - 
19

61
พญ

าแ
สน

เม
ือง

มา
-

พญ
าส

าม
ฝั่ง

แก
น

มห
าส

วา
มีเ

จ้า
สุช

าโ
ต 

วัด
เก

้าเ
ลี้ย

ว
ขย

าย
อุโ

บส
ถใ

ห้ใ
หญ

่ขึ้น
จึง

ถอ
ดส

ีมา
เพ

รา
ะส

ีมา
เด

ิมเ
ล็ก

3
มห

าพ
ุทธ

ญ
าณ

4
19

61
 - 

19
63

พญ
าส

าม
ฝั่ง

แก
น

มห
าพ

ุทธ
ญ

าณ
วัด

สว
นด

อก
1.

 ถ
กเ

ถีย
งก

ันว
่าส

ีมา
วัด

สว
นด

อก
เป

็นค
าม

วา
สีห

รือ
นค

รส
ีมา

2.
 ถ

ูกข
ับอ

อก
จา

กเ
ชีย

งใ
หม

่ไป
อย

ู่วัด
เช

ตว
ัน 

จัง
หว

ัดล
�ำพ

ูน

4
มห

าต
ิปิฎ

ก
7

19
84

 - 
19

90
กุฎ

ีค�ำ
พร

ะเ
จ้า

ติโ
ลก

รา
ช

มห
าต

ิปิฎ
ก 

 ว
ัดส

วน
ดอ

ก

5
พร

ะพ
ุทธ

รัก
ขิต

   
8

19
90

 - 
20

02
วดั

เช
ตะ

วนั
  

จงั
หว

ัดัล
�ำพ

นู
พร

ะเ
จ้า

ติโ
ลก

รา
ช

พร
ะพุ

ทธ
รกั

ขติ
 ว

ดัส
วน

ดอ
ก

เก
ิดก

าร
เร

ียน
กา

รส
อน

 ป
าฏ

ิโม
กข

์
ให

้สา
มเ

ณ
ร

6
มห

าน
าค

เส
น

10
20

18
 –

 2
02

3
พร

ะเ
จ้า

ติโ
ลก

รา
ช

พร
ะม

หา
นา

คเ
สน

 วดั
สว

นด
อก

บว
ชใ

หม
่บน

แพ
ขน

าน

ตา
รา

งแ
สด

งก
าร

ผูก
สีม

าข
อง

วัด
สว

นด
อก

ใน
ตำ�

นา
นม

ูลศ
าส

นา



158

สรุป

จากการวเิคราะห์ต�ำนานมลูศาสนาฉบับวดัสวนดอก สรปุว่า ต�ำนานมลูศาสนา
เป็นหนังสือว่าด้วยประวัติพระพุทธศาสนาเถรวาทแบบลังกาวงศ์ในล้านนา  
ผู้แต่ง คือ พระพุทธรักขิต วัดสวนดอก กับพระพุทธญาณ วัดหมื่นสาร แต่งขึ้น
ระหว่าง พ.ศ. 1999 - 2053 ตัง้แต่สมยัพญาตโิลกราชถงึพระเมอืงแก้ว ใช้เวลา
การแต่งอย่างมากที่สุด 54 ปี 

โครงสร้างเนื้อหามูลศาสนา แบ่งได้เป็น 2 ส่วนใหญ่ คือ ส่วนที่เกี่ยวข้องกับ
ประวัติพระพุทธเจ้า กับส่วนท่ีเก่ียวข้องกับประวัติพระพุทธศาสนาในล้านนา 
มีจุดประสงค์เพื่อแสดงความสืบเนื่องเชื่อมโยงวงศ์กษัตริย์ล้านนาเข้ากับวงศ์
พระพุทธเจ้า เพื่อสรรเสริญกษัตริย์ในราชวงศ์มังราย โดยเฉพาะการสรรเสริญ
พญาติโลกราชทั้งทางโลกและทางธรรม ซึ่งเป็นกษัตริย์ในสมัยที่มีการแต่ง
ต�ำนานมูลศาสนาฉบับนี้ เพื่อระบุวงศ์พระพุทธศาสนาในล้านนาว่าสืบมาแต่
พระพทุธเจ้า เพือ่รบัรองสถานะของพระพทุธรกัขติและพระพทุธญาณ ทีม่าจาก
ฝ่ายวัดป่าแดงมาก่อน ว่าสงฆ์ทั้งสองก็สืบทอดวัตรปฏิบัติมาจากพระสุมนเถร 
เช่นกัน และเพื่อส่งสารถึงผู้คน เกี่ยวกับความสิ้นสูญไปของพระพุทธศาสนา 
ใน พ.ศ. 2000 ตามพุทธพยากรณ์ 

วธิกีารแต่ง เป็นความเรยีงร้อยแก้ว เขยีนด้วยภาษาไทยถ่ินเหนอื ใช้อกัษรธรรม
ล้านนา จารบนใบลาน มีความยาว 10 ผูก มักจะขึ้นต้นเนื้อหาในลักษณะเช่น
เดียวกับการขึ้นต้นนิทานพื้นบ้าน เนื้อหาส่วนหนึ่งก็มีการน�ำนิทานพื้นบ้าน 
ชาดกมาประกอบ ในส่วนท่ีผู้แต่งต้องการอธิบายเพิ่มเติม จากเนื้อหาดังเดิม
ที่ยกมา มักใช้ค�ำว่า “อธิบายว่า” เป็นการขยายค�ำหรือข้อความที่อ่านแล้ว



159
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

อาจเกิดความสงสัยได้ แสดงทัศนะของนักปราชญ์ร่วมสมัยของผู้แต่งไว้ด้วย มี
การยกธรรมะของพระพทุธเจ้าสอดแทรกระหว่างเนือ้หา มกีารสรุปเหตุการณ์
ทัง้หมดก่อน แล้วค่อยอธบิายเป็นล�ำดบัถดัไป มกีารสรุปเหตุการณ์ไว้ตอนท้าย 

เนื้อหาที่น่าสนใจ ได้แก่ ประเด็นการประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุในเมือง
เชียงใหม่ ที่แสดงนัยทางการเมืองระหว่างสุโขทัยกับล้านนา ประเด็นการ 
ผูกสีมาของวัดสวนดอก ว่ามีจ�ำนวน 6 ครั้งด้วยกัน ได้แก่ สมัยพระสุมน
เถร เจ้าอาวาสวัดสวนดอกล�ำดับที่ 1 (พ.ศ. 1912 - 1936) มหานันทปัญญา  
เจ้าอาวาสวัดสวนดอกล�ำดับท่ี 3 (พ.ศ. 1946  -  1961) มหาพุทธญาณ  
เจ้าอาวาสวดัสวนดอกล�ำดบัท่ี 4 (พ.ศ. 1961 - 1963) มหาติปิฎก เจ้าอาวาสวัด
สวนดอกล�ำดบัที ่7 (พ.ศ. 1984 - 1990) พระพทุธรักขิต เจ้าอาวาสวดัสวนดอก 
ล�ำดับที่ 8 (พ.ศ. 1990  -  2002) และมหานาคเสน เจ้าอาวาสวัดสวนดอก
ล�ำดับที่ 10 (พ.ศ. 2018 - 2023) ทั้งนี้การผูกสีมาครั้งที่ 3 - 6 นั้น เกิดขึ้นใน
ช่วงที่มีความขัดแย้งกันระหว่างสงฆ์ทั้งสองฝ่าย และเกิดขึ้นในรัชกาลพญา 
สามฝ่ังแกน (ครัง้ที ่3) และพญาตโิลกราช (ครัง้ที ่4 - 6) อนัเป็นช่วงท่ีเจ้าอาวาส
วดัสวนดอก มทีัง้ทีม่าจากลงักาวงศ์เดมิและลังกาวงศ์ใหม่ อาท ิพระพทุธรกัขติ
เจ้าอาวาสล�ำดับที่ 8 ที่ผูกสีมาใหม่ครั้งที่ 5 เป็นพระสงฆ์นิกายลังกาวงศ์ใหม่  
ได้ถอนสมีาทีม่หาตรปิิฎก เจ้าอาวาสล�ำดบัที ่7 ผกูไว้ก่อนหน้านี ้มหาตริปิฎกนี้  
น่าจะเป็นสงฆ์นิกายลังกาวงศ์เดิม



160

บรรณานุกรม

กรมศิลปากร. 2510. พุทธประวัติฝ่ายมหายานในธิเบต. พระนคร: ชวนพิมพ์. 

ทวีศักดิ์ ญาณประทีป. 2530. พจนานุกรม ฉบับเฉลิมพระเกียรติ. พิมพ์ครั้งที่ 3.  
	 กรุงเทพฯ: วัฒนาพานิช จำ�กัด. 

ธัมมานันทมหาเถระ. 2527. ทีปวโส. ลำ�ปาง: มปท.  

ธิดา สาระยา. 2539. ประวัติศาสตร์ท้องถิ่น. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ.

นาฎวิภา ชลิตานนท์. 2524. ประวัติศาสตร์นิพนธ์ไทย. กรุงเทพฯ: 	  
	 มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.

บัณฑิต ลิ่วชัยชาญ. บรรณาธิการ. 2527. พระคัมภีร์ทีปวงศ์ ตำ�นานว่าด้วย	
	 การประดิษฐานพระพุทธศาสนาในลังกาทวีป.  กรุงเทพฯ: กรม	
	 ศิลปากร.

บำ�เพ็ญ ระวิน. 2538ก. มูลศาสนาสำ�นวนล้านนา. เชียงใหม่: คณะมนุษยศาสตร์  
	 มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.

________. 2538ข. มูลศาสนาญาณคัมภีร์และตำ�นานพระมหาญาณคัมภีร์.  
	 เชียงใหม่: สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.

________. 2538ค. ตำ�นานวัดป่าแดง. เชียงใหม่: สถาบันวิจัยสังคม  
	 มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.



161
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

ประเสริฐ ณ นคร และปวงคำ� ตุ้ยเขียว. 2537. มูลศาสนา เชียงใหม่ เชียงตุง.  
	 กรุงเทพฯ: สมาคมประวัติศาสตร์ในพระบรมราชูปถัมภ์ สมเด็จ 
	 พระเทพรัตนราชสุดา สยามบรมราชกุมารี. 

ประเสริฐ ณ นคร. 2548ก. “ข้อสังเกตบางประการเกี่ยวกับวรรณกรรม 
	 พระพุทธศาสนาในล้านนา”. วรรณกรรมพระพุทธศาสนาในล้านนา.  
	 เชียงใหม่: สุริวงศ์. 

_________. 2548ข. “บทนำ�เสนอ ตำ�นานมูลศาสนาเชียงใหม่และเชียงตุง”.  
	 วรรณกรรมพระพุทธศาสนาในล้านนา. เชียงใหม่: สุริวงศ์.

พระปิฎกจุฬาภัย. 2539. มิลินทปัญหา. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์ 
	 พับลิชชิ่ง จำ�กัด. 

พระพุทธพุกาม และพระพุทธญาณ. 2492. มูลศาสนา. พิมพ์แจกในงานศพ 
	 คุณหญิงทรงพลภาพ (ชื่น พลธร) พระนคร: กรมศิลปากร.

__________. 2513. แปลโดย สุด ศรีสมวงศ์ และพรหม ขมาลา. มูลศาสนา.  
	 พิมพ์แจกในงานทำ�บุญครบร้อยวันศพ นายหน่อ ชุติมา. พระนคร:  
	 กรมศิลปากร.

__________. 2519. มูลศาสนา. พิมพ์แจกในงานพระราชทานเพลิงศพ  
	 หม่อมหลวงเดช สนิทวงศ์. พระนคร: กรมศิลปากร. 

__________. 2523. มูลศาสนา. พิมพ์แจกในงานทอดผ้ากฐินพระราชทาน  
	 ณ วัด อินทารามวรวิหาร ตลาดพลูเขตธนบุรีศรีปัญญา. กรุงเทพฯ:  
	 สำ�นักงานสลากกินแบ่งรัฐบาล



162

__________. 2530. มูลศาสนา. พิมพ์เป็นธรรมทานงานพระราชทานเพลิงศพ 
	 พระธรรมราชานุวัตร (ไสว ฐิติธมฺโม ป.ธ.7) อดีตเจ้าอาวาสวัด	 
	 ยานนาวา ณ เมรุวัดยานนาวา เขตยานนาวา กรุงเทพฯ. กรุงเทพฯ:  
	 กรมศิลปากร. 

__________. 2537. มูลศาสนา. พิมพ์แจกในงานพระราชทานเพลิงศพ  
	 พลตรี นายแพทย์ สุชาติ ปาลวัฒน์วิไชย. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 

__________. 2544. มูลศาสนา. พิมพ์แจกในงานทำ�บุญอายุพระอมรเวที  
	 (วรรณ เขมจารี)กรุงเทพฯ: ศรีปัญญา. เชียงใหม่: มหาจุฬา 
	 ลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่.

__________. 2553. มูลศาสนา. พิมพ์แจกในงานฉลองอายุวัฒนมงคล 84 ปี  
	 พระเทพมหาเจติยาจารย์ (ไพบูลย์ ภูริวิปุโล) เจ้าอาวาสวัดพระธาตุ	
	 หริภุญชัย. ลำ�พูน: วัดพระธาตุหริภุญชัย.

__________. 2557ก. มูลศาสนา. พิมพ์แจกในงานพระราชทานเพลิงศพ  
	 พระเทพมหาเจติยาจารย์ (ไพบูลย์ ภูริวิปุโล) เจ้าอาวาสวัดพระธาตุ 
	 หริภุญชัย. ลำ�พูน: วัดพระธาตุหริภุญชัย.

__________. 2557ข. มูลศาสนา. กรุงเทพฯ: ศรีปัญญา.

พระมหานามเถระ. แปลโดย สุเทพ พรมเลิศ. 2553. คัมภีร์มหาวงศ์ ภาค 1–  
	 2. กรุงศรีอยุธยา: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

พระมหาจิรศักดิ์ จิรธฺมโม (แสงเงิน). 2557. ศึกษาวิเคราะห์ตำ�นานมูลศาสนา.  
	 วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร ดุษฎีบัณฑิต: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



163
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2560

พระครูสังวรสุตกิจ. 2555. การบูรณาการ การเรียนการสอนวรรณกรรมล้านนา 
	 เร่ือง ตำ�นานมูลศาสนา ฉบับวัดบ้านเอ้ือม อำ�เภอเมือง จังหวัดลำ�ปาง.  
	 วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระอธิการสวัสดิ์ โสตฺถิโก และคณะ. 2554. กระบวนการสร้างการเรียนรู้ 
	 ตำ�นานมูลศาสนาฉบับวัดบ้านเอื้อม ตำ�บลบ้านเอื้อม อำ�เภอเมือง  
	 จังหวัดลำ�ปาง. สำ�นักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.) ฝ่ายท้องถ่ิน.

พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตสถาน พ.ศ. 2554. 2556. กรุงเทพฯ:  
	 ราชบัณฑิตยสถาน.  

เพ็ญพรรณ เครือไทย และอมรรัตน์ เฟื่องวรธรรม. 2552. รายชื่อหนังสือ 
	 โบราณล้านนา: เอกสารไมโครฟิล์มของสถาบันวิจัยสังคม  
	 มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ปี 2552-2533. เชียงใหม่: สถาบันวิจัยสังคม  
	 มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.

พรสวรรค์ อมรานนท์. 2526. ตำ�นานเมืองเชียงแสน การศึกษาเชิงวิจัย.  
	 วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

พิเศษ เจียจันทร์พงษ์. 2545ก. ตำ�นาน. กรุงเทพฯ: มติชน. 

__________. 2545ข. ศาสนาและการเมืองในประวัติศาสตร์สุโขทัย  
	 กรุงศรีอยุธยา. กรุงเทพฯ: มติชน

พุทธตำ�นาน พระเจ้าเลียบโลก. 2557. พิมพ์เป็นธรรมบรรณาการในงาน 
	 พระราชทานเพลิงศพ พระเทพมหาเจติยาจารย์ พ.ศ. 2557. ลำ�พูน:  
	 ณัฐพลการพิมพ์.



164

มณวิภา เจียจันทร์พงษ์. 2526. “หนังสือตำ�นานพระธาตุ”, ภาษาและหนังสือ,  
	 15 ฉบับที่ 2, (ตุลาคม-มีนาคม 2526).

ศรีศักดิ์ วัลลิโภดม. 2552. เมืองโบราณในอาณาจักรสุโขทัย. กรุงเทพฯ:  
	 เมืองโบราณ. 

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. 2542. มหาวงศ์ 
	 สังเขป. กรุงเทพฯ: มหามกุฎราชวิทยาลัย. 

สมหมาย เปรมจิตต์. 2519. มูลศาสนา วัดป่าแดง. เชียงใหม่: มหาวิทยาลัย 
	 เชียงใหม่. 

สุชีพ ปุญญานุภาพ. 2550. พระไตรปิฎกฉบับสำ�หรับประชาชน. กรุงเทพฯ:  
	 มหามกุฎราชวิทยาลัย. 

สุเทพ พรหมเลิศ. 2553. คัมภีร์มหาวงศ์. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราช 
	 วิทยาลัย.

อุดม รุ่งเรืองศรี และคณะ. 2538. ตำ�นานพื้นเมืองเชียงใหม่ ฉบับ เชียงใหม่  
	 700 ปี. เชียงใหม่: มิ่งเมือง.


	วารสารวิจิตรศิลป์ ปีที่ 8 ฉบับที่ 1_20-07-2560 v2

